GOVERNMENT OF INDIA

ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

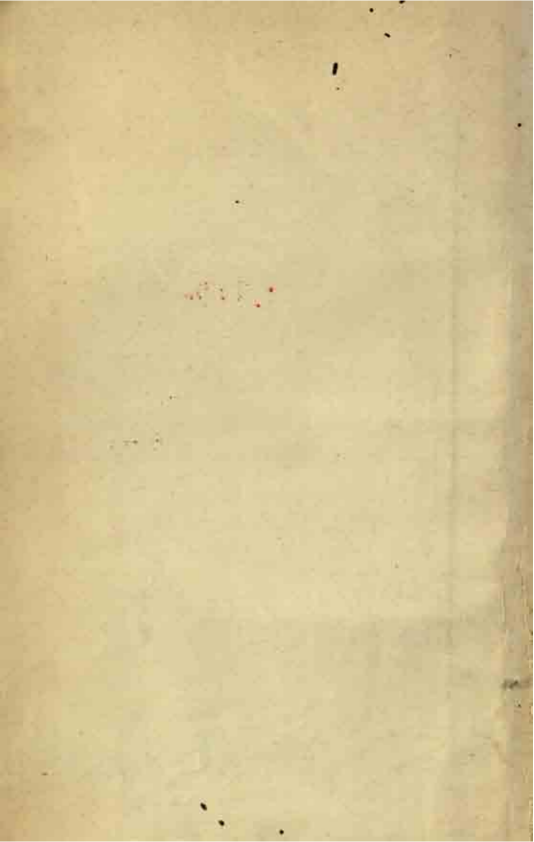
CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 10784

CALL No. 291.2/wic

D.G.A. 79

Fai Library of Director General of Archaeology. Simla Library Fren Wo.24 | 24 E1002



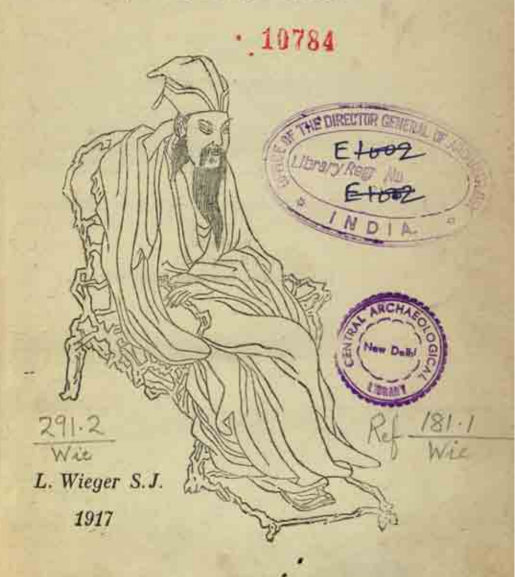
# HISTOIRE

des Croyances religieuses

et des Opinions philosophiques

en Chine

depuis l'origine, jusqu'à nos jours.



LIBRARY, NEW, DELHI.

Am. No. 291 2 | Wie

Date 13 7.61

Call No. 291. 2 | Wie

Call No. 291. 2 | Wie

Imprimi potest.
C. Heraulie S.J.
Superior regularis Missionis.

Nil obstat. Æm. Bocker S.J.

Imprimatur.
† H. Maquet S.J.
Episc. Amathont. Vicar. apost, Tehe-li M.O.

### Préface.

J'ai écrit ces Leçons, à la demande de l'Institut Catholique de Paris. Je les lui offre, comme un modeste apport à ses grands travaux pour la religion et pour la science. Elles représentent trente années de recherches et d'études faites en Chine, en vue de la propagation du royaume de Dieu.

歐 縣 Hien-hien. 河 間 府 Ho-kien-fou, Chine, le 7 Mars 1917.

L. Wieger S.J., Dr med.





L'empereur 😤 Yao.

## Table des Leçons.

#### Première Période.

## Theisme antique. Depuis l'origine, jusqu'en 506 avant J.-C.

- Le peuple chinois à l'origine. Empereurs électifs. Première dynastie.
- Deuxième dynastie. Empire héréditaire. Textes et chants.
- Deuxième dynastie. Bronzes. Graphies.
- Troisième dynastle. Le Ciel, Souverain d'en haut.
- Troisième dynastie, Étres transcendants, Mônes.
- Traisième dynastic. La Grande Regle. Théorie du gouvernement antique.
- Troisième dynastie. Constitution des Tcheou. Pratique du gouvernement antique.
- Troisième dynastie. Divination officielle par la tortue.
- Troisième dynastie. Divination officielle par les diagrammes.
- Troisième dynastie, divination officielle par les souges, par les anomalies naturelles.
- Troisième dynastie. Le rituel. Souverain d'en hant. Cinq Souverains. Étres transcendants.
- Troisième dynastie. Le rituel. Manes. Sorciers.
- Troisième dynastie. Décadence, Souverain d'en haut. Cinq Souverains.
- Troisième dynastie, Décadence, Étres transcendants, Mânes, Question de la survivance.
- 15. Confucius.
- Les disciples personnels de Confucius.

#### Deuxième Période.

## Philosophie et Politique. De 500 avant J.-C., à 65 après J.-C.

- 17. Lao-tzeu.
- Les Pères taoïstes, Leur Monisme, Le Principe et l'Univers,
- Les Pères moistes, Identité des contraires, Vie et mort.
- Les Péres taoistes, Non-agir, Nonparaitre, Indépendance farouche.
- 21. Les Pères taoistes. Vision. Extase. Inconscience, Invulnérabilité.
- Les Péres (aoistes, Leurs luttes pour le naturel, contre l'artificiel confuciiste.
- L'age de fer. Yang-tchon. Egoïsme. Fatalisme
- 24. L'age de fer. Mei-ti. Altruisme. Fol.
- L'age de fer. Les Sophistes. Leur rôle.
- L'âge de fer. Confucilime utopique. Tzeu-sau. Mong-tzeu.
- L'age de sang. Les Légistes, Tengsi, Cheu-klao.
- 28. L'age de sang. Wei-yang.
- 29. L'âge de sung. Koei-kou-tzeu. Yinnwenn-tzeu. Heue-koan-tzeu.
- L'age de sang. Koan-tzeu. Hanfei-tzeu.
- 31. L'empire un et absolu des Ts'inn.
- 32. Ts'inn. L'œuvre de Lu-pouncei.
- Exotisme, L'école des Tseou dans le royaume de Ts'i. Sunn-k'ing.
- Confuciisme pragmatique. Sunntzeu.
- Avenement de la première dynastie Han, Géomancie de l'empereur Wenn. Lou-kia et Kia-i.

- 36. Première dynastie Han. Taoisme de l'empereur Ou. Tchang-k'ien. Entrée en relations avec les Grees et les Indiens.
- 37. L'hymnaire de l'empereur Ou.
- L'astrologie officielle sous l'empereur Ou. Seuma-ts'ien.
- Les princes Liou-tel et Liou-nan. Hoai-nan-lzeu. Apogée du Monisme taoîste.
- Confuciisme bătard de Tongtchoung-chou. Théisme-naturisme.
- Le Sou-wenn. Codification de la physiologie et de la psychologie antiques.
- L'œuvre de Liou-hiang et de Liouhinn. Classification des matières, et Catalogue des livres.
- Yang-hioung. Fin de la première, et avènement de la seconde dynastie Han. Faits cultuels.
- 44. Wang-tch'oung fataliste.
- 45. Wang-tch'oung controversiste.
- 16. L'œuvre de Pan-kou, Ying-chan, Sunn-ue, Su-kan.

#### Troisième Periode.

Buddhisme et Taoisme. De l'an 65, à l'an 1000.

- Premier siècle de l'ère chrétienne.
   Admission officielle du Buddhisme en Chine. Le Sûtra en quarantedeux articles.
- Deuxième siècle de l'ère chrétienne. Le Buddhisme prend pied en Chine. Le prince parthe An-chaukao.
- Deuxlème siècle de l'ère chrôtienne. Buddhisme. Amitabha. Mañjuèri. Meou-treu.

- 50. Deuxième siècle, Confuciisme et Taoisme, Les Confuciistes se groupent en caste fermée. Les Taoistes s'organisent en puissance politique.
- Troisième siècle. Période des Trois Royaumes. Buddhisme. Taoisme.
- 52. Quatrieme siècle. Taoisme. Kenehoung dit Pao-p'ou-treu.
- Quatrième au cinquième siècle.
   Buddhisme, Moines célèbres.
- 54. Quatrième au cinquième siècle. Buddhisme. Mahāgāna. La contemplation.
- Quatrième au cinquième siècle.
   Buddhisme. Mahāyāna. Ascétisme.
- 56. Quatrième au cinquième siècle. Buddhisme. Mahâyāna. Philosophie de Harivarman et de Năgarjuna.
- 57. Quatrième au cinquième siècle. Buddhisme. Hinayana. Milinda et Nagasena.
- Quatrième au cinquième siècle.
   Buddhisme, Hinayūna. Les ăgama.
- Quatrième au cinquième siècle.
   Buddhisme. Monachisme.
- Le cuite officiel au cinquième siècle, Hymnes.
- Le Taoîsme mystique, du troisième au sixième siècle.
- 62. Sixième siècle. Wei et Leang. Buddhisme. La reine Hou. L'empereur Ou. — Bodhidharma. Vêdantisme chinois.
- 63. Septième siècle. Sous les Tang. Buddhisme. Mazdélsme. Manichéisme. Nestorianisme. Mabomètisme. Tantrisme.
- 64. Septième au neuvième siècle, Confuclisme. Nouveau Commentaire des Canoniques. Culte et hymnes. Polémique.

- Neuvième siècle. Taoisme. Historique. Koan-yinn-tzeu. Lu-tongpinn. L'Index des mérites et des démérites.
- 66. Vers le dixième siècle. Triomphe de l'Amidisme. La religion de la Terre Pure.
- Onzième au douzième siècle. Taoisme théiste. Le Pur Auguste. Culte du Génie de l'âtre.
- 68. Folk-lore hybride.

#### Quatrième Période.

Rationalisme et Indifférentisme. Depuis l'an 1000, jusqu'à nos jours.

 Onzième au treizième siècle. Sous tes Song, Nèo-Confuclisme philosophique. Tch'enn-t'oan. Mattres Tcheou, Tchang, les deux Tch'eng. Tchou-hi.

- Treizième au quatorzième siècle.
   Cultes sous la dynastie mongole
   Yuan.
- Quinzième siècle. Sons la dynastie chinoise Ming. Doctrine des Lettrès.
- 72. Seizième siècle. Confucilisme subjectif, intuitif, de Wang-yangming. Le Confucilisme au Japon.
- 73. Mahométisme chinois.
- Temps modernes. Sous la dynastie mandchoue Ts'ing. Sous la République.

Épilogue.

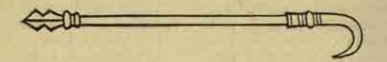
Appendice. La littérature chisoise. Esquisse.

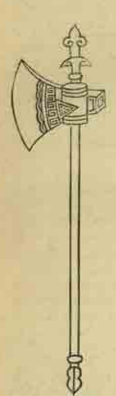






#### Table des Dynasties.





Les Hia 夏, 1989 à 1559.
Les Chang-Yinn 商 殷, 1558 à 1050.
Les Tcheou 周, 1050 à 256.
Les Ts'inn 秦, 221 à 200.
Premiers Han 葡 藻, 202 avant, à
8 de l'ère chrètienne.
Seconds Han 後 溪, 25 à 220.
Trois Royaumes 三 圖 San Kono.
221 à 264.

Les Tsinn 4, occidentaux 2654316. orientaux 317 a 419.

Premiers Song \$, 420 a 478.

Les Ts'i 齊, 479 à 501.

Les Leang 梁, 502 A 556.

Les Tch'enn M, 557 à 588.

Les Soei 隋, 589 à 619.

Les T'ang 唐, 620 à 906.

Petites dynasties 五 代 Ou-tai, 907 à 959.

Seconds Song \$\pi\$, 960 \(\hat{a}\) 1279, cités Song tout court.

Les Mongols Yuan 元, 1280 à 1367.

Les Chinois Ming 531, 1368 à 1643.

Les Mandchoux Ts'ing 清, 1644 a 1912.

Puis 中華民國 Tchoung-hoa Minn-kouo, la République de Chine.



#### Avant-propos.

Pour les dates anciennes de l'histoire chinoise, antérieures à l'an 827 avant J.-C., il existe deux systèmes de chronologie :

te la chronologie conventionnelle, lentement élaborée durant les dix premiers siècles de l'ére chrétienne, fixée au onzième siècle, vulgarisée au douzième par le manuel d'histoire 通餐調目 Toung-kien kang-mou. Elle s'appuie, pour les temps anciens, sur des suppuistions souvent conjecturales.

2º la chronologie traditionnelle, basée sur un manuscrit écrit sur des lattes en bambou, enfoui dans une tombe princière en 299 avant J.-C., exhumé en l'an 281 après J.-C. C'est 竹 書 紀 年 Tehou-chou ki-nien, la chronique écrite sur hambou. Elle nous a conservé les dates, telles qu'on les admettait avant la destruction des anciennes archives (en 213 avant J.-C.), alors que tous les documents permettant leur contrôle existaient encore. Elle inspire donc plus de confiance.

Dans mes Textes Historiques, sommaire de l'histoire Toung-kien kang-mou, j'ai du suivre la chronologie conventionnelle employée par son auteur. Dans cette Histoire des Croyances religieuses et des Opinions philosophiques, je suivral, pour les dates anciennes, la chronologie traditionnelle. Non que je croie à son absolue exactitude; muis parce que je la trouve mieux fondée que l'autre. L'écart entre les deux systèmes n'est d'ailleurs pas très considérable; 216 ans pour l'avénement de la première dynastie, 209 ans pour l'avénement de la seconde, 72 ans pour l'avénement de la troisième; en 827 avant J.-C. l'écart est devenu zéro. Cependant, à cause des synchronismes à établir éventuellement avec l'bistoire religieuse d'autres nations anciennes, l'écart à l'origine n'est pas insignifiant. Ainsi la chronologie traditionnelle fait d'Abraham et de Hammourabl les contemporains du premier souverain historique chinois È Yuo, tandis que la chronologie conventionnelle les fait vivre plus de deux siècles après lui. D'après la chronologie traditionnelle, Yuo règna cinq siècles après Sargon l'ancien, peu après la fin de la dynastie d'Isin de Sumer-Accad, etc.

Ci-dessous la table chronologique des temps anciens. Dans la première colonne, les chiffres forts, sont ceux de la chronologie conventionnelle. Les dates plus faibles de la seconde colonne, sont celles de la chronologie traditionnelle. L'année indiquée est celle de l'avénement.

#### Table chronologique des temps anciens.

| 伏 袋      | Fou-hi, Age pastoral.                                                                                              | Première dynastie A Hia.                                                                   |                                                                            |  |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|--|
| 神黄少鼠 學樂廳 | Chenn-noung, age agricole.  Hoang-ti crèa l'empire.  Chao-hao.  Tchoan-hu.  K'ou.  Tcheu.  Yao.  2357 214  Chounn. | 大惠 U le Grand,<br>散 K'i.<br>太康 T'ai-k'ang.<br>仲康 Tchoung-k'ang.<br>相 Siang.<br>Interrègne. | 2205 1989<br>2197 1978<br>2188 1958<br>2159 1952<br>2146 1943<br>2119 1915 |  |

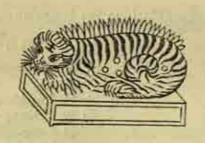
| 1) # Chao-k'ang. | 2079 1875                                     | 제 丁 Tsou-ting.      | 1465 1334 |
|------------------|-----------------------------------------------|---------------------|-----------|
| A Tchou.         | 2057 1852                                     | 南 庚 Nan-keng.       | 1433 1325 |
| 提 Houi.          | 2040 1833                                     | 即 F Yang-kia.       | 1408 1319 |
| 芒 Mang.          | 2014 1789                                     | 整 庚 P'an-keng.      | 1401 1315 |
| 泄 Sie.           | 1996 1730                                     | 1) * Siao-sinn.     | 1378 1287 |
| 不降 Pou-kiang.    | 1980 1702                                     | J. Z. Siao-i.       | 1352 1284 |
| 高 Kioung.        | 1921 1643                                     | 武 T Ou-ting.        | 1324 1274 |
| 魔 Kinn.          | 1900 1622                                     | Tsou-keng.          | 1265 1215 |
| 孔甲 Koung-kia.    | 1879 1612                                     | III III Tsou-kia.   | 1258 1204 |
| A Kao.           | 1848 1601                                     | 应 辛 Linn-sinn.      | 1225 1171 |
| 發 Fa.            | 1837 1596                                     | 庚丁 Keng-ting.       | 1219 1167 |
| 樊 癸 Kie. Koei.   | 1818 1589                                     | 武乙 Ou-i.            | 1198 1159 |
| 37. 27           |                                               | 太丁 T'ai-ting.       | 1194 1124 |
|                  | - 10 m la | 帝乙 Ti-i.            | 1191 1111 |
|                  |                                               | # \$\ Sinn, Tcheou. | 1154 1102 |

## Deuxième dynastie 商 殷 Chang-Yinn.

|     |   | The state of the s | 450.25 |      |
|-----|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|------|
| 成   | 温 | Tch'eng-t'ang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1768   | 1558 |
| 外   | 丙 | Wai-ping.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        | 1546 |
| 仲   | Ŧ | Tchoung-jenn.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        | 1544 |
| 太   | 甲 | Tai-kia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1753   | 1540 |
| 沃   | T | Wo-ting.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1720   | 1528 |
| 太   | 康 | Tai-k'ang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1691   | 1509 |
| 11  | 甲 | Siao-kia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1666   | 1504 |
| 雍   | 5 | Young-ki.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1649   | 1487 |
| 太   | 戊 | T'ai-ou.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1637   | 1475 |
| 仲   | T | Tchoung-ting.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1562   | 1400 |
| 外   |   | Wai-jenn.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1549   | 1391 |
| 河   | 鹽 | 甲 Heue-tan-kia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1534   | 1381 |
| 祖   | Z | Tsou-i.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1525   | 1372 |
| 融   | 辛 | Tsou-sinn.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1506   | 1353 |
| 沃   | 甲 | Wo-kia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1490   | 1339 |
| -40 |   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |      |

## Troisième dynastie 周 Tcheou.

| Security and the second section of the second secon |      |      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|------|
| 武王 Ou-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1172 | 1050 |
| 成王 Tch'eng-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1115 | 1044 |
| 康 王 K'ang-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1078 | 1007 |
| 图 王 Tehao-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1052 | 981  |
| 穆王 Mou-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1001 | 962  |
| # I Koung-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 946  | 907  |
| 懿王 I-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 934  | 895  |
| 孝王 Hiao-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 909  | 870  |
| 夷王 I-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 894  | 861  |
| 版 王 Li-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 878  | 853  |
| 共和 Régence.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 841  |      |
| 育王 Suan-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 827  | 827  |
| and the same                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |      |



## Première Période.

Théisme antique depuis l'origine, jusqu'en 500 uvant J.-C.

#### Première Lecon.

Sommaire. — A. Le peuple chinois au début de son histoire. Religion primitive. — B. Les empereurs électifs 

Yao et 
Ciel, Souverain d'en haut; les monts et fleuves; les Génies locaux. Le bûcher. Les sept Recteurs et les six Météores. — C. Notion antique de la mort. Après la mort, Génies du ciel, Génies de la terre, Mânes non glorieux. La musique évocatrice avant l'offrande. — D. Le Ciel, Souverain universel. Son mandat. — E. Superstitions prohibées. — F. Divination par l'écaille de torine. — G. La première dynastie. Historique. Texte unique. — H. Résumé.

Au lever de la toile, vingt-deuxième siècle avant J.-C., le peuple chinois, Α. venu on ne sait d'où, nous apparatt d'emblée comme un peuple sédentaire, civilisé, n'ayant rieu du primitif. Établi dans le pays qu'il habite encore, appliqué à l'agriculture comme il l'est encore, ses mœurs étaient en bien des points ce qu'elles sont encore. Des clans puissants étaient les vrais dépositaires du pouvoir. Ils avaient à leur tête un empereur, chef suprême de la nation. Celui-ci pouvait choisir son successeur, avec leur assentiment; on les chefs des claus se chargealent de pourvoir à la succession; en tout cas, dans les premiers temps, l'empire ne fut pas hérèditaire, et l'influence de l'aristocratie est sensible. Au-dessous de cette ariatocratie gardienne du trône, des officiers, prolongements de l'empereur. Puis, en bas, très bas, le peuple, assez bien solgné, pas trop exploité, protégé avec sollicitude; délibérément privé de toute instruction théorique; dirigé, en pratique, pour tout et jusque dans les moindres détails, comme on dirige des mineurs incapables de se conduire. Cependant, tout en haut, l'empereur a peur du petit peuple, et se garde de le tyranniser. Non qu'il craigne une révolte. Il craint pis que cela. Croyant que son mandat impérial ful a été donné par le Ciel pour qu'il fasse du bien su peuple, il craint que le Ciel ne lui retire ce mandat, si le peuple venaît à se plaindre de lui avec raison.

Père de son peuple, l'empereur est aussi son pontife. C'est pour le bien du peuple, qu'il honore le Ciel, le Souverain d'en haut. C'est pour le bien du peuple, qu'il invoque les Génies des monts et des fleuves. C'est pour le bien du peuple, qu'il salue les Génies des localités. Culte officiel, auquel les seigneurs avaient une part subordonnée, chacun dans son ressort et dans une certaine mesure. Le peu-

ple était spectateur de ce culte officiel; mais il n'avait pas droit d'y participer, sous peine de lése-majesté. Son culte à lui, se renduit au Génie tutélaire de son hameau, an Patron des terres cultivées par ceux de son village, devant un tertre élevé au nom de l'empereur. Ce Génie, ce Patron local, être transcendant innomé, était censé délégue par le Génie de la principauté ou de la préfecture, qui l'était par celui de l'empire, qui l'était par le Ciel. Hiérarchie du monde invisible, à l'instar de celle du monde visible. - Ciel, Génies et Manes, ces deux dernières catégories n'en faisant au fond qu'une seule, les Génies étant l'aristocratie des Manes, les Manes glorifies. Culte officiel impérial, pour la totalité de l'empire; culte officiel délégue aux seigneurs ou aux fonctionnaires, dans les diverses sections du territoire; culte privé des particuliers à leur tertre natal. Voilà, dans ses grandes lignes, la religion chinoise d'avant le vingtième siècle. Animisme, sous un Etre suprème unique, dont aucun texte ancien n'explique la nature ni l'origipe. - Laissons parler les documents de cette période, peu nombreux mais trés clairs. Ils sont tous tirés des Annales. Je n'emploieral que ceux qui sont reconnus comme authentiques par tous les critiques.

-4-4-

B. Le premier empereur historique 愛 Yao, abdiqua, en 2073, en faveur de 舜 Chounn, et mourut en 2045. Chounn mourut en 1992, laissant l'empire à 禹 U, dont le règne commença en 1989, les trois années du deuil impérial étant retranchées. U le Grand ayant eu pour successeur son fils, est compté comme le premier empereur de la première dynastie 夏 Hia, 1989-1559.

Au premier jour de l'an 2073, Chounn reçut l'abdication de Yao, dans le temple et devant le tablette de l'Ancêtre chef de la liguée... L'Ancêtre étant ainsi informé, Chounn annonça son entrée en fonctions, par un sacrifice, au Souverain d'en haut, au Ciel... Ces deux termes désignent le même Être, disent les Commentateurs unanimement. Le terme Ciel s'applique à son essence, le terme Souverain exprime sa puissance.

Ce sucrifice fut offert au tertre impérial de la capitale. — Après avoir ainsi vénéré le Ciel, Chomm salun en esprit, de loin, les monts et les fleuves principaux de l'empire, en se tournant vers leurs positions géographiques. Il les salua, disent les Commentateurs, pour que l'empire obtint les pluies nécessaires, et fut préservé de toute inondation. — Enfin, dit le même texte, Chomm fit le tour de la foule des Génies; c'est-à-dire qu'il leur adressa un salut circulaire collectif, par lequel ils turent censés salués tous, dans toutes les régions de l'espace... La foule des Génies, ce sont, disent les Commentateurs, les Génies moins importants que ceux des monts et des fleuves; ceux des collines, des digues, des canaux, etc. Àmes d'hommes célèbres défunts, logées, ou dans des lieux terrestres plus notables, ou dans les ouvrages jadis édifiés par eux. On les supposait plus ou moins puissants, et influents dans un certain rayon.

L'empire était divisé en quatre régions. Chaque région avait, comme centre politique et hiératique, une haute montagne. En 2073, après les cérémontes de l'avénement à la capitale, Chounn visita successivement ces quatre centres. Sur chacune des quatre montagnes, il alluma un bûcher, pour avertir le Ciel de sa

présence, du zèle qu'il mettait à s'acquitter des ses fonctions d'empereur... Le ciel est si hant, disent les Commentateurs, qu'il n'est pas possible de s'aboucher avec lui directement; mais la flamme et la fumée établissent communication. — Cela fait, Chounn s'inclina vers les monts et les fleuves de la région. La foule des Génies n'est pas nommée ici, mais il est moralement certain qu'eile reçut son salut. — Enfin l'empereur conféra avec les seigneurs réunis en comices, renouve-la leurs investitures, s'enquit si les régales étaient bien observées, etc. Sa tournée dura toute l'année. Rentré à la capitale, Chounn annonça son retour à l'Ancêtre, et lui offrit un bœuf. Cette tournée impériale se faisait alors tous les cinq aus, tonjours avec le même cérémonial.

Les Annales racontent que, en 2073, lors de son entrée en charge, Chounn constata la position harmonieuse des sept Recteurs, et fit une offrande aux six Météores. Les sept Recteurs sont les sept corps célestes mobiles, solell lune et cinq planètes. Les six Météores, sont le vent, les nuées, le tonnerre, la pluie, la froidure, la chaleur. — Les corps célestes étaient considérés par les Anciens d'alors, comme le sémaphore du Ciel, un appareil complexe au moyen duquel le Souverain d'en haut donnaît des indications et des avertissements aux hommes. Les météores, favorables ou défavorables, étaient aussi censés produits par lui. Le culte chinois antique des corps célestes et des météores, ne fut donc pas inspiré par des théories animistes ou naturistes. Il tut une expression de la foi religieuse du temps.

-4-

C. En l'an 2015, le vieil empereur Yao emonta el descendit disent les Annales, c'est-à-dire qu'il mournt. L'idée de survivance après la mort, dans un état différent, ressort clairement des textes des Anciens. Ils crurent que la mort divise l'homme en deux parties, l'âme supérieure plus subtile qui monte dans les hauteurs, et l'âme inférieure plus dense qui descend en terre unie au cadavre. Ils n'entendirent pas la division du composé humain, comme résultant adéquatement en âme et cadavre. Ils n'eurent, à aucune époque, la notion d'une âme spirituelle au sens chrétien du mot. L'âme supérieure antille est toujours dite ressembler à la vapeur, à la fumée. — Le peuple fit pour l'empereur Yao défunt, «comme pour pêre et mère», disent les Annales; c'est-à-dire qu'il pleura sa mort durant trois ans. Le principe chinois fut toujours que, les parents ayant souffert et travaillé durant trois ans pour engendrer un enfant et lui donner sa première éducation, après leur décès l'enfant leur doit en retour trois années de pleurs.

En l'an 2042, nommant ses divers ministres, l'empereur Chounn prépose un certain 伯 英 Pai-I aux trois sortes de rits, c'est-à-dire au culte en général, et spécialement au culte des Ancêtres dans leur temple. Les trois sortes de rits s'a-dressaient aux trois sortes d'êtres transcendants, Génies des régions célestes, Génies des régions terrestres, Mânes non-glorieux entre deux. Ces derniers sont nommés ici pour la première fois. Tous êtres de même nature d'allleurs. — Un certain 囊 K'oei est prépesé à la musique, en vue d'établir les relations entre les Génies, les Mânes et les hommes. C'est là, en effet, le but de la musique, art sacré et non profane chez les Anciens. Les sons des instruments et les voix des chanteurs, avertis-

saient, attiraient, les Génies et les Mânes. Leur effet allait plus toin. Intimement liés aux nombres mère de la gamme, les accords de la musique étaient censés avoir, comme certains chiffres, une répercussion cosmique; faire vibrer harmonieusement l'éther mondial, quand ils sont consonants et non dissonants, et attirer ainsi paix et prospérité. K'oei lui-mème se vante, en 2202, que su musique produit cet effet: « quand les phonolithes résonnent, quand les cordes vibrent, quand les chants rétentissent, les Ancêtres viennent visiter», dit-il... Visite spirituelle, mentale, imaginaire, diront plus tard les Commentateurs Est-il bien sûr que les Ancètres viendraient entendu ainsi?.. Sans doute lis ne crurent jamais que les Ancètres viendraient manger et boire leurs offrandes, Mais les bronzes de la deuxième dynastie nous montreront qu'ils venaient au moins humer les offrandes, et qu'on relevalt, sur le sable ou sur la cendre, les empreintes de leurs pieds et de leurs mains.



D. Cueillons, dans des conversations familières tenues, en 2002, par le vieil empereur 馨 Chounn, avec ses ministres 重 U et 皇 隘 Kao-yao, et conservées dans les Annales, les sentences sulvantes qui vont à notre sujet, et montrent comment on parlait en ce temps-lá. — U dit: Prince, veillez sur vous dans l'exercice de votre charge; que votre conduite montre à tous que vous êtes le mandataire du Souverain d'en haut; alors le Ciel vous continuera votre mandat, vous combiera de hiens. - Kao-yao dit: L'œuvre du Ciel, un homme (l'empereur) est chargé de l'accomplir pour lui sur la terre... C'est le Giel qui a détermine les relations, c'est le Ciel qui a déterminé les rits... Le Ciel avance celui qui a mérité, le Ciel dégrade celui qui a démérité... Veillez à satisfaire le peuple, à ne pas indisposer le peuple. Car le Ciel écoute les appréciations du peuple, et voit les choses par ses yeux. Le Ciel récompense ou punit le prince, selon que le peuple le loue ou le blame. Il y a communication entre le haut et le bas. - Et le vieil empereur Chounn conclut ces discours édifiants par ces paroles: Oui, soyons attentifs à ce que le Ciel demande de nons, à tout moment et dans les moindres choses. - Il ressort avec évidence de ces textes, que le Souverain d'en haut, le Ciel, dont ces Anciens parlent ainsi en l'an 2002, était pour eux un être personnel et intelligent. Il est clair aussi, par les attributs généraux qu'ils lui donnent, qu'ils le considéralent comme le maître universel, non comme le législateur de leur race seulement.



E. Avant l'an 2073, au nom de l'empereur 美 Yao encore régnant, 舞 Chounn dut sévir contre une confédération de peuplades 前 Miao, établies dans le bassin du fleuve 涯 Hoai ou sur les rives du Fleuve Bleu, parentes des peuplades 豪 Li dont l'histoire ancienne chinoise parie pinsieurs fois. Ces Li, ces Miao, dont les 苗 子 Miao-tzeu actuels du 貴 州 Koei-tcheou sont probablement les derniers restes, n'étaient pas de même race que les Chinois, avalent d'autres mœurs et une autre religion. Ils paraissent avoir été très superstitleux, adonnés au fétichisme et à la magie. Les Annales nous apprennent que, après su campagne, Chounn charges deux personnages «de rompre les communications

entre la terre et le ciel, afin qu'il n'y eut plus de descendre et visiter »... Tous les Commentateurs interprétent que, au contact de ces étrangers, le peuple chinois avait commence à s'adonner à des superstitions, et que Chounn rétabilt le culte national dans sa pureté primitive. Tous affirment, à la même occasion, que plus tard la décadence de la religion primitive chinoise, fut le résultat de la contamination des Chinois par les superstitions des Li et des Miao. «Les deux catégories des Génies et des hommes, doivent avoir chacune son habitat propre. Chacune doit rester chez elle. Quand les hommes rendent aux Génies le cuite officiel, les Génies les bénissent et les hommes sont heureux. C'est là le seul rapport permis. Les Li, puis les Miao, troublérent l'ordre. Les Génies et les hommes s'entremélérent. Tout le monde se permit de faire des offrandes aux Génies, et de leur demander des faveurs par l'intermédiaire d'évocateurs particuliers. Il en résulta une promisculté indécente. Chounn fit rompre ces communications privées de la terre avec le clel, et remit en vigueur les lois du culte antique. L'ordre rétabli par lui dura jusqu'au temps où la troisième dynastie tomba en décadence (770 avant J.-C.). Alors le culte ancien fut perverti définitivement, »

-4-4-

F. Un texte des Annales, qui peut remonter à l'an 2065, nous apprend que le pays de £ E Kiou-kiang était tenu de fournir à l'empereur les grandes tortues. Il s'agit des tortues dont les écailles servaient à consulter si telle ou telle décision serait faste ou néfaste, si un projet conçu réussirait ou non. Elles devaient avoir deuze pouces de diamètre. L'animal dont la carapace atteignait cès dimensions, était censé âgé d'au moins mille ans. Mais ce n'est pas à sa longue expérience de la vie qu'on en appelait; c'est au fait que sa carapace dorsale bombée et sa plaque ventrale plate, ressemblaient à la cloche céleste tournant par son bord sur le plateau terrestre, ce qui est la notion chinoise antique du cosmos. L'animal logé entre les deux écailles, représentait l'humanité. Analogie de figure, donc corrèspondance essentielle!. J'expliquerai plus tard au long, comment se pratiquait la divination officielle par l'écaille de tortue. Constatons seulement lei, qu'elle date des origines.

-4-4-

G. 禹 U le canalisateur du nord de la Chine, que la postérité appela le Grand par reconnaissance pour ce service, étant mort en 1979, son fils lui succéda. L'empire devint ainsi hérèditaire. La première dynastie prit pour titre, le nom de la nation, 夏 Hia. Elle dura, d'après la chronologie traditionnelle, 430 ans. Sous le troisième empereur, le petit-fils de U le Grand, elle était déjà en pielne décadence. Bévoltes continuelles des seigneurs, un empereur expulsé, un autre assassiné, un fils posthume (2) renouant le fil de la succession interrompu pendant quarante années, plusieurs régnes incroyablement longs et absolument vides d'événements, une suite de blancs et de lacunes; enfin 葉 Kie un tyran détrôné par le fondateur de la seconde dynastie; vollà, en peu de mots, le bilan des Hia, dont l'histoire n'inspire aucune confiance. Il se peut que la durée assignée à cette

dynastie, soit surfaite de deux siecles et plus. — Notons, en passant, que, vers l'an 1610, furent faits les premiers instruments chinois en fer. Jusque là le cuivre et le silex avaient été seuls employés. Le fer se substitua peu à peu au cuivre. Le silex continua longtemps encore à servir pour divers usages.

Il ne nous reste, de toute cette période, dans les Annales, qu'une seule pièce authentique. Comme elle est du fils de U le Grand et date de l'an 1976, elle se rattache plutot à la période précédente. Un grand feudataire, le seigneur de Ja Hou, ne voulut pas reconnaître Er K'i le nouvel empereur, et se déclara indépendant en refusant les signes de vassalité, dont le principal était l'usage du calendrier impérial, fixant le premier jour de l'année et des lunaisons. L'empereur marcha contre ce rebelle. Avant la bataille qu'il ini livra à 🕆 Kan, il fit à ses troupes une harangue, dont volci les passages ayant trait à notre sujet. Après avoir exposé que le seigneur de Hou a rejeté le calendrier impérial, l'empereur continue: «En conséquence le Clel a annulé son mandat. Ce que moi je vais faire contre lui, ce n'est pas une vengeance personnelle, c'est l'application du châtiment prononce par le Çiel, et dont le Ciel m'a charge. Hommes de gauche et de droite, et vous conducteurs des chars de guerre, obéissez bien aux commandements. Ceux qui auront obei, seront récompensés en présence de mes ancêtres. Ceux qui auront désobéi, seront exécutés devant le tertre du Patron du sol. > - Nous savons ce que cela veut dire. L'empereur est le mandataire du Ciel. Il invoque ce mandat, quand il exige l'obéissance de ses sujets. - En campagne, l'empereur transportait avec lui, sur un char, les tablettes du temple de ses ancêtres. C'est devant elles qu'il les avertissait et les priait; qu'il récompensait, comme en leur nom, cenx qui s'étaient distingués. - Le grand tertre du Patron du sol de l'empire, était à la capitale. Un moindre se trouvait dans le chef-lieu de chaque fief. Un petit, dans chaque agglomération humaine. Quand l'empereur était en tournée ou en campagne, on en élevait un temporaire, la où il stationnait. C'est devant ce tertre que se faisaient les exécutions des coupables.

-4-14-

H. Vollà tout ce que nous apprennent les textes d'avant le vingtième siècle. Ils sont des temps où Hammourabi régnait à Babylone, où Abraham quitta la Mésopotamie. Ils sont antérieurs de bien des siècles, peut-être d'un millènaire et plus, au Brahmanisme et au Mazdèlisme. — En résumé: Culte religieux d'un Être auprème, Ciel, Souverain d'en haut, Souverain universel, qui voit et entend tout, qui récompense et punit, qui fait et défait les princes ses mandataires; ce culte rèservé au gouvernement, est interdit au peuple. — Culte animiste rendu aux Génies des monts, des fieuves, de certains lieux; âmes d'hommes giorieuses, défants cèlèbres, bienfaiteurs de la nation; culte rèservé au gouvernement et interdit au peuple. — Culte du Patron local du sol, au tertre de chaque village; le seul culte public permis au peuple. — Culte privé des Ancêtres, par toutes les famillies, chacune honorant les siens. On est avec eux en communication incessante. On les informe de tout. On les invîte par la musique. On leur fait des offrandes. On espère leur bénédiction. — Divination officielle, espèce de science exacte, pour

s'assurer des intentions et de l'assentiment du Ciel. Astrologie et météorologie cultivées dans le même hut, pour savoir si le Ciel est content ou non.

En terminant, l'appelle l'attention sur ce fait important. Absence complète, dans la religion primitive chinoise, de tout mythe, de toute fable, de toute poèsie. Quelques dogmes assez clairs, un culte uniforme très simple, une barrière officielle s'opposant aux innovations du dedans et aux importations du dehors.

Notes. — La proche parenté des Chinois primitifs avec les Sumériens (C. J. Bail... P. S. P. Handcock), n'est pas prouvée; elle est peu probable. — Il n'est pas démontré jusqu'ici, que les Chinois soient entrés en Chine par le nord-ouest, ni par le sud-ouest. J'ai cru jadis (Textes Historiques, 1903, page 16) à leur venue par le sud-ouest, sur la foi des éléments exotiques, faune et flore tropicale, contenus dans les caractères anciens, au dire des Commentateurs chinois. L'argument est sans valenr, car des études faites depuis, m'ont appris qu'aucun des éléments en question n'est réellement tropical. — A quel tronc ethnique se rattachaient les Micao et les Li? — Les & Hia, les À Micao et les Li, furent-ils des nations distinctes, on des peuplades parentes qui se développérent avec le temps selon des lignes différentes? — La civilisation chinoise fut-elle importée ou indigène? — Autant de questions auxquelles aucune réponse décisive n'a été faite jusqu'ici.

Sources. — 書籍 Chou-king, les Annales, chapitres 舜 與 Chounn-tien, 征 稷 I-tsi, 思 陶 謨 Kaa-yaa mouo, 禹 實 U-kaung, 甘 磐 Kan-cheu, 呂 刑 Lu-hing. — Les 築 詞 Hi-ts'eu, un appendice du 易 提 I-king Livre des Mutations, que l'ou attribue à Confucius. — Le 外 配 Wai-ki de 劉 恕 Liou-chou, résumé de la préhistoire.

Ouvrages utiles. — Traductions du Chou-king; en anglais par J. Legge (Chinese Classics); en français par S. Couvreur S.J.; les traductions de ces deux auteurs sont parfois idéalisées; le texte chinois est moius élevé, plus vulgaire... Traduction latine par A. Zottoli S. J. Cursus litteraturæ sinicæ vol. III. — Ed. Chavannes. Les Mémoires historiques de Se-ma ts'ien. Introduction. — L. Wieger S. J. Textes Historiques. — Fr. Hirth. The ancient History of China. — H. Cordier. Origine des Chinois, dans le 福 我 Toung-pao, depuis 1916. — A. Deimel S.J. Veteris Testamenti Chronologia, monumentis babylonico-assyriis illustrata.

Ouvrages périmés. — Les écrits de G. Pauthier, Sinico-Aegyptiaca, et autres. — Les livres de Terrien de Lacouperie, Western Origin of the Early Chinese Civilization, et autres. — Non, les anciens caractères chinois n'ont rien eu de commun, ul avec les hiéroglyphes, ni avec le cunéiforme. Consulter L. Wieger S.J. Caractères chinois, troisième édition 1916, appendice Graphies antiques. — Pratiquement parlant, sauf quelques exceptions, les travaux faits sur les antiquités chinoises avant le présent siècle, sont vieillis. La science marche, et vite de nos lours.

#### Deuxième Lecon.

Sommaire. — A. La deuxième dynastie. Historique. Apogée du culte primitif.

I. Textes et chants. — B. Le mandat contre les Hia. — C. Offrande à l'Ancètre. — D. Le Ciel et la tortue. Survivance. L'Empyrée. — E. Le Ciel prédestine à longue échéance, et suit son plan à travers les siècles. Origine prétendue céleste des chefs de certains clans célèbres. — F. Sanction du bien et du mai, en cette vie. Perte du mandat. Suppression par ordre du Ciel. — G. Génies célestes et terrestres. — H. Tableau final.

À la lête d'une coalition des feudataires, en 1559, 7 Tang seigneur de A. 商 Chang renversa 梁 Kie le dernier des 夏 Hia, monta sur le trône et fonda la seconde dynastie, appelée d'abord 萬 Chang du nom de son fief, plus tard 般 Yinn par espoir d'une plus grande prospérité. Cette dynastie dura 507 années, du seizième au onzième siècle. Elle eut aussi une existence bien tourmentée. Outre les chefs de clan devenus princes feudataires, toujours remuants, que nous connaissons, une aristocratie frondeuse, composée d'officiers retraités et de leurs descendants, rend le gouvernement impérial de plus en plus difficile, à partir du quatorziéme siècle. Vers 1254, 武 丁 Ou-ting, un souverain plus énergique, ayant hattu les tribus barbares qui menaçaient d'envahir l'empire, la considération que lui acquit cet exploit militaire lui permit de raffermir pour un temps le pouvoir suprême. 武 乙 Ou-i, 1159 à 1125, se distingua par son extraordinaire implété. Enfin 辛 Sinn ayant renouvelé les excès tyranniques de 築 Kie, fut comme lui renversé par une coalition des feudataires commandés par 饕 Fa seigneur de 周 Tcheou, lequel fonda en 1050 la troisième dynastie. - Mêmes observations critiques, que pour la première dynastie. L'histoire de la seconde, un peu plus croyable en général, est suspecte en bien des points. La durée qu'on lui prête est probablement exagérée; et la tragédie qui la termina, est trop évidemment calquée sur celle qui mit fin à la première dynastie, pour ne pas inspirer de la défiance à l'historien.

Les auteurs chinois affirment unanimement, que le culte de cette dynastie, Ciel et Mânes, fut l'apogée du culte chinois primitif, encore pur de tout mélange. Et de fait, la seconde dynastie nous a laissé des textes, des chants, des brouzes rituels, extrêmement instructifs. Je consacrerai deux Leçons à leur étude. — D'ahord les textes et les chants, conservés dans les Annales et les Odes.

-4-0

B. En 1558, quand Tang de Chang se leva contre la dynastie régnante Hia représentée par le tyran Kie, il s'agit pour lui de faire accepter à ses propres sujets d'abord, puis à la nation chinoise tout entière, cette nouveauté inoule jusque là, d'un vassal châtiant son souverain. Tang imputa donc la chose au Ciel, au Souverain d'en haut. Voici le texte: «Approchez, multitude! Écoutez tous mes paroles! Ce n'est pas moi, faible enfant, qui ose lancer une révolution. Le seigneur de Hia ayant commis des crimes nombreux, le Ciel a ordonné de l'exécuter... Le

seigneur de Hia est coupable. Moi, par crainte du Souverain d'en haut, je n'ose pas ne pas le punir... Je suis décidé à marcher contre lui de suite. Je compte que vous m'aiderez, moi votre prince, à lui appliquer le châtiment décrété par le Ciel.\* (Annales, T'ang-cheu.)



Vers 1538, dans le temple des Aucètres de la deuxième dynastie, tandis C., que l'empereur 大甲 l'ai-kia faisait les offrandes rituelles à feu son aïeul l'empereur Tang, le chœur chantait en son nom : «Les tambours battent à coups redoubles, célébrant mon glorieux sient. Moi le petit-fils de Tang, le l'appelle pour qu'il vienne; je lui fais cette offrande pour que mon sonhait s'accomplisse. Obt qu'il daigne regarder favorablement ce que j'ai cuit pour qu'il le goûte, moi son petit-fils. - O giorieux ancêtre, toi qui m'assistes toujours en temps voulu, toi qui étends les hienfaits saus limites, oh! viens à moi en ce lieu!.. Puisque je t'ai verse une pure liqueur, accorde-moi que mon espoir se réalise... Accorde-moi une grande longévité, une vieillesse sans fin. - Sur leurs chars de parade, les feudataires sont venus, pour l'inviter et le faire des offrandes avec moi. Je suis souverain d'un grand pays. Le Ciel m'a donné l'abondance. L'année ayant été très fertile, l'ai de quoi te bien traiter. Viens à moi, viens recevoir mon offrande. Fais descendre sur moi une bénédiction Illimitée... Oh! daigne regarder favorablement ce que l'ai cuit pour que lu le goûtes, moi tou petit-fils! - (Odes, Na et Lie-tsou.)

-4-4-

Vers l'an 1315, l'empereur 整 庚 P'an-keng décide la translation de sa D. capitale. Parce que le site était trop exposé aux inondations, prétexte-t-il. Son but fut, en réalité, d'appauvrir et d'affaiblir une aristocratie génante. Il rencontra naturellement une très vive opposition, contre laquelle il lui fallut recourir aux arguments majeurs d'alors. Les Annales nous ont conservé ses harangues, Elles furent adressées au peuple entier, plus docile que l'aristocratie. Le palais lui fut ouvert. L'empereur dit: «La torine a déclaré que nous n'avons plus aucun bien à attendre si nous restons ici... Vouloir y rester, c'est s'aveugler, c'est ne pas vouloir voir que le Ciel va supprimer le mandat de la dynastie... Si je propose le déplacement de la capitale, c'est pour obtenir du tilel la continuation de ce mandat. Dans la nouvelle capitale, le Ciel perpetuera notre mandat... Vous officiers, jadis vos ancêtres servirent avec devouement mes ancêtres. Maintenant, quand je fais les grandes offrandes à mes prédécesseurs, vos aienx viennent avec eux pour jouir de l'offrande, pour vous bénir ou vous maudire selon que vous l'aurez mérité... Hommes du peuple, si vons me faites opposition, mes prédécesseurs feront descendre sur vous de grands maux. D'en haut ils vous puniront. Vos aieux et vos pères vous renieront, et ne vous sauveront pas de la mort. Vos nieux et vos péres prieront avec instance Tang le fondateur de la dynastie, de vous punir sévèrement, vous leurs descendants. Ils obtiendront que cet illustre empereur fasse descendre sur vous tous les malheurs, s - Enfin quand il ent réussi à se faire obéir, non sans pelne. P'an-keng se promet que le Souverain d'en haut va rendre à sa dynastie l'éclat qu'elle eut sous l'empereur Tang, et il félicite son peuple de n'avoir pas désobél «aux ordres du Ciel Intimés par la tortue». (Annales, Pan-keng.)

Ce texte est décisif pour la question de la croyance, dans l'antiquité chinoise, à la survivance des ames. Il nous montre princes et peuple réunis dans un ciel empyrée, au courant des affaires de ce bas monde, s'y intéressant et y intervenant. Tous les Commentateurs ont reconnu la chose. Écoutons 朱 熹 Tchou-hi qui les résume tous, qui lui ne croyait pas à la survivance, à qui la clarté de ce texte arracha les aveux suivants: « Il est indubitable que, avant la troisième dynastie, on considérait les défunts comme existants, comme vivants. De cette croyance découlait la crainte révérencielle de tous à l'égard des morts. Cette foi, ce culte, furent à leur apogée sous la deuxième dynastie. Voltà pourquoi, dans des conjonctures fort difficiles, Pan-keng en appela, comme suprême argument, à ses ancètres, aux ancêtres de ses ministres et de son peuple. Il le fit pour en imposer à leurs descendants. P'un-keng leur parla de ses aleux et des leurs, comme d'êtres existant réellement au-dessus d'eux, pouvant les affliger et les punir, avec lesquels il entretenait des relations auivies et traitait des affaires courantes. En ce faisant, il profita d'une conviction alors générale et incontestée. Il tira parti de la foi profonde des hommes de la deuxième dynastie, dans la survivance des défunts. (Lettres de Tchou-hi.)

Le même texte prouve de plus, que, sous la deuxième dynastie, les oracles rendus par la tortue, étaient considérés comme indubitables, et constituaient un puissant instrument de gouvernement.



E. Vers l'an 1250, alors que les succès militaires de l'empereur 武 了 Outing eurent donné à la deuxième dynastie quolque regain de popularité, plusieurs Odes furent composées, pour être chantées, ou dans le temple des Ancêtres, ou durant les banquets impériaux. J'en extrais les passages suivants: «Jadis le Giel ni descendre une hirondelle, et donna ainsi maissance a 契 Sie. Le Souverain d'en haut voulut que ce sien fils fut l'ancêtre de la future dynastie 裔 Chang. Durant les six siècles qui suivirent, les descendants de Sie n'ayant rien fait qui fût de nature à leur faire pendre le mandat du Souverain d'en haut, alors que 提 Tang était le chef de la maison de Chang, la destinée de cette maison se réalisa. T'ang ayant servi avec respect le Souverain d'en haut, le Souverain le proposa comme modèle à l'empire, en l'élevant sur le trône impérial. T'ang fut comblé des bienfaits et des faveurs du Ciel. A ce fils du Ciel fut accordé l'excellent ministre 伊 尹 I-yinn. (Odes, Huan-niao, Tch'ang-fa.)

D'abord, une remarque: L'hirondelle dont il est question dans ce texte, laissa tomber un œuf dans la bouche de 語 於 Kien-ti, une femme mariée, qui conçut ainsi Sie l'ancêtre des Chang. Cette conception est attribuée à l'action du Ciel. — Piusieurs clans anciens racontaient des légendes analogues, sur la naissance de leur premier ancêtre. Il paraît même que ce fut là la première origine des noms de clan, et de l'appellatif Fils du Ciel. Résumant ces légendes, le 說 文 Chouo-cenn, la grande autorité en matière d'étymologie, explique ainsi le caractère 姓 sing, nom de clan: «Ce caractère se compose de 文 femme et de 生 naitre: car les hommes célèbres de l'antiquité naquirent, parce que leurs mères avaient subi l'influx du Ciel; de la vient qu'on les appeix Fils du Ciel. D'après la tradition.

les noms de clan se donnaient, pour perpétuer la mémoire de cette filiation céleste.» — Rien d'étonnant que des familles anciennes aient cherché à se donner du relief de cette manière; mais les historiens chinois passent placidement pardessus ces prétentions, en les annotant ainsi: «Si ce qu'on raconte de la conception extraordinaire de certains grands hommes arriva, ce fut en songe, non en réalité».

Ceci posé, revenons à notre texte de l'an 1250. Il prouve, avec évidence, la foi des Chinois de ce temps-là, en la prescience, à très longue échéance, du Souverain d'en baut, du Ciel. Les Commentateurs insistent sur ce point; laissons-les parier. Le Souverain qui èleva 契 Sie, ce ne fut pas l'empereur 華 Chounn qui l'investit d'un fief, ce fut le Souverain d'en hant qui le prédestina à l'empire, dans la personne de son descendant 强 l'ang, à naître plus de six siècles plus tard. C'est de Chounn que Sie reçut le fief de 南 Chang, mais c'est le Souverain d'en haut qui voulut que Chounn lui en donnât l'investiture. Dans cette investiture de Sie, était contenue l'élévation future sur le trône impérial, de Tang son descendant. Le Ciel prorogen d'âge en âge le mandat accordé à Sie. C'est à cause de ce mandat dont ils étaient les dépositaires, que le Sublime Ciel chérit et honora tonjours les descendants de Sie. Enfin, quand le temps fut venu, le Ciel fit de Tang le mattre de l'empire.»

-4-4-

F. En 1213, le ministre E. Tsou-ki dit à l'empereur E là Tsou-keng:
«Le Ciel considére les hommes sur la terre, et juge de leur justice. Après cet
examen, le Ciel donne à chacun vie longue ou courte, selon ses œuvres. De sorte
que, si quelqu'un meurt prématurément, c'est par sa propre faule, non parce que
le Ciel ne lui voulait pas de bien. C'est lui-même qui a fait rogner le lot qui lui
était destiné. — Quand un homme a mal fait, et que le Ciel l'avertit par des signes
ou l'instruit par des malheurs, il devrait reconnaître ses torts et ne pas s'aveugler au point de dire avec humeur: pourquoi ceci m'arrive-t-il?» (Annales, Kaotsoung young-jeu.)

En l'an 1052, le ministre **le fit** Tsou-i dit au tyran **le Sinn**, dernier empereur de la deuxième dynastie: «Cette disette persistante signifie que le Ciel a rejeté notre maison, parce que vous avez perdu la conscience quele Ciel vous avait donnée et n'observez plus ses lois.» — Exaspèré contre le tyran, le peuple crie :« Pourquoi le Ciel ne frappe-t-il pas cet homme? pourquoi ne donne-t-il pas à un autre le mandat de règner?» — Le ministre Tsou-i adjure à nouveau l'empereur: « Fils du Ciel, le Ciel nous rejette! » — Le tyran blasphème: « Ma vie n'est-elle pas assurée, quoi que je puisse faire, puisque je tiens le mandat du Ciel. » — Tsou-i gèmit: « Tes crimes sans nombre sont connus en haut, et tu oses encore compter sur le mandat du Ciel! » — Enfin Tsou-i déclare au tyran: « Il est évident que le Ciel vous a rejeté. Ni les sages, ni la tortue, n'osent plus vous prometire rien de faste. » — En 1051, l'oncie du tyran, le vicomte de **X** Ki dit: « Dans sa colère, le Ciel ruine notre dynastie. » — Puis, dans le conseil des princes du sang, Tsou-i gèmit: « Ce ne sont pas les Ancêtres qui ont voulu nous rejeter, nous leurs descendants; c'est Sinn qui nous a fait rejeter, par ses excès et ses débauches. » — Enfin,

conseillant à chacun de pourvoir à son salut personnel, le vicomte de Ki dit : « Que chacun de vous se recueille, prenne sa détermination, puis l'annonce lui-même aux Aucètres. » (Annales, Si-pai k'an-li et Wei-treu.)

-0-4-

G. Dans un texte de l'an 1051, est enoncée clairement la distinction des êtres transcendants, des Génies, en ph Ghenn génies célestes, et ph K'i génies terrestres. Ce sont tous des êtres de même nature, Manes glorieux, anciens grands hommes, bienfaiteurs de la société, dit la tradition unanimement. Mais les Ghenn flottent libres dans l'espace, tandis que les K'i sont fixés dans un lieu. Quand le terme chenn est employé seul, il comprend les deux catégories. (Annales, Weitzeu.)

-0-0-

H. Le tyran 幸 Sinn fut renverse par une condition des feudataires, commandés par 囊 Fa de 周 Tcheou, qui se mit à sa place et fonda la troisième dynastie. A ce propos, recueillons dans les Annales ce texte de l'an 1050. Avant la bataille de 数 野 Mou-ie, haranguant ses troupes, Fa de Tcheou leur dit: «Sinn empereur des Chang ayant, dans son aveuglement, negligé de faire les offrandes auxquelles il était tenu, moi Fa je vais lui livrer bataille et le châtier au nom du Ciel. «. Il s'agit des offrandes régulières, que l'empereur est tenu de faire au Ciel pour la nation. S'il ne les fait pas, il a omis le premier de ses devoirs et forfait à son mandat. — L'armée répondit à Fa de Tcheon, par cette acclamation: «Le Souvarain d'en haut est avec vous. Allez! N'hésitez pas dans votre cœur!» (Annales, Mou-cheu. Odes, Ta-ming.)

Notes. — Voici le texte du 說 文 Chouo-wenn, cité page 20... 姓,从女、从生, 介意。古之神聖, 母 豆 天而生子. 得天子。傳曰、天子、因生从賜姓。

Sources. — 書 觀 Chou-king, les Annales, chapitres 溢 皙 Tang-cheu, 盤 庚 Fan-keng, 高 宗 肜 日 Kao-tsoung young-jeu, 西 伯 戡 黎 Si-pai k'an-li, 微 子 Wei-tzeu, 敦 醬 Mou-cheu. — 詩 鏗 Cheu-king, les Odes, 那 Na. 烈 祖 Lie-tsou, 大 則 Ta-ming.

Ouvrages. - Comme pour la première Leçon.

Sommaire. - La deuxième dynastie. II. Bronzes rituels. Graphies.

A. Symboles. — Mets offerts. Libation. Cauris, amphore et quenouille. Victime égorgée, viande crue, peau, sang. — Les offrants; le fils, les petits-fils. — L'Ancêtre. Son talon. Ses vestiges. Sa figure. Ses yeux. Sa niche. Sa silhouette. Sa venue. — L'entrée du sanctuaire. Transport extatique de l'offrant, à la rencontre de l'Ancêtre. — Présentation à l'Ancêtre, des nouveau-nés, d'objets divers. Annonces d'évènements. — Offrande aux monts, aux nuées.

B. Textes.

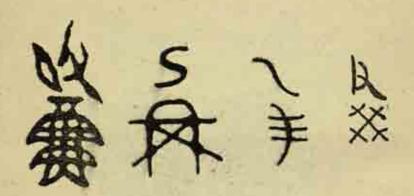
Je consacre un chapitre spécial aux graphies de la deuxième dynastie, à cause de leur importance. Inédites jusqu'ici, je les ai publiées pour la première fois, en 1916, dans la troisième édition de mes Caractères chinois, appendice Graphies antiques.

Cétait l'usage des Anciens de ce temps-là, quand ils désiraient quelque faveur, quand un bonheur lenr était échu, quand une entreprise leur avait réussi, de couler en bronze un vase, portant à l'intérieur des symboles et des caractères qui exprimaient l'impétration ou la reconnaissance. A l'extérieur du vase étaient ligures les deux yeux de l'Ancêtre, représentant son attention bienveillante. Le vase commémoratif était placé dans le temple de la famille, pour servir aux offrandes, de génération en génération. Tout ce que nons possédons de symboles et de caractères antiques, nous a été conservé par les quelques bronzes de cette sorte, qui ont échappe à la destruction. Car les anciens Chinois ne gravérent pas sur pierre; et la fragilité de la matière employée par eux pour les écritures, bois, sole ou papier, n'a pas permis que des écrits antiques parvinssent jusqu'à nous tels quels. Ci-dessous un échantillon de ces vases rituels.





Le symbole le plus fréquent, est une a main droîte, qui offre un à semblable à une flamme. Embléme de mets offerts, dont le fumet s'élève. Il ne s'agit pas d'encens, de parfums; les anciens Chinois n'en offraient pas. — Presque toujours, sous la figure précédente, une sorte de \ larme tombante, ou une • tache sur le sol, représentent le liquide, un vin aromatique spécial, répandu en libation. Parfois la libation est reçue dans un vase, ou sur une espèce de coussin, ou sur des rameaux feuillus souvent disposés en étoile,









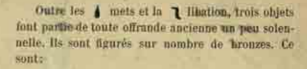




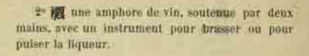
Le fils qui offre, est représenté, le plus souvent, sous la figure 4, qui doit exprimer qu'il est comme éthérifié, comme transporté vers l'Ancêtre, par son amour et son désir. Parfois il est représenté par une figurine en pied, tête et quatre membres.

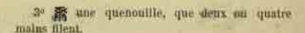
Les petits-fils qui savent marcher, sont figurés, an-dessous de leur père, debout, élevant les deux mains plus haut que leur tête. On bien ils portent au bras un & écheveau, symbole de le succession des générations. — Quand les petits-fils ne savent pas encore se tenir debout, ils sont représentés accroupis entre les jambes de leur père, dans une position qui rappeile celle d'une grenouille assise.





1 副 une sorte de coffre ou de châsse, contenant un échantillon de 玉 jade, un 貝 cauris, un 行 vase en poterie.





L'idée est claire. On offrait aux défants les choses qui, pour les vivants, sont les plus nécessaires; du numéraire, de la vaisselle, du vin, la matière textile des vétements. Voyez la première graphie cicentre, colonne de gauche; et les deux colonnes de la seconde graphie.





Les [4] cauris s'offmient purfois enfliés en chapelet, en grande quantité, par charges d'homme. Li-contre, offmande de mets, ilbation, et une charge de cauris.





L'offrance de viande crue est symbolisée...
ou par une A crédence à rayons, sur laquelle
la viande (non figurée) se disposait.

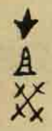
ou par la figure de l'offrant, armé du couteau avec lequel il a égorgé ou va égorger la victime, laquelle est parfois représentée, parfois non.



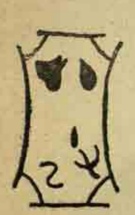
ou par la peau de la victime écorchée, fichée sur un pal à pied fourchu. Le trident qui pend, représente la queue. Rarement le vase à sang accompagne cette figure.

La présence de l'Ancêtre, à qui l'offrande est faite, est figurée, le plus souvent, par 上 le talon de son pled. Maintenant éncore, en présence de, se dit en chinois 在 政前 tsui Kenn-te'ien, littéralement devant le talon, ou devant les talons.



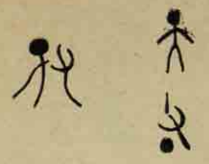


Parfois c'est à l'empreinte du pied de l'Ancètre, que l'offrande est faite. Maintenant encore, lors des offrandes aux défunts, les Chinois cherchent à reconnaître leurs vestiges, sur une planche sablée ou cendrée ad hoc. Les figures reproduites sur cette page, se rapportent à des faits de ce genre. Dans la quatrième, l'Ancètre a marché tout autour de l'offrande, l'admirant ou la humant. Dans la cinquième, ses deux jambes sont représentées. — Le cadre qui entoure trois de ces graphies, va être expliqué.









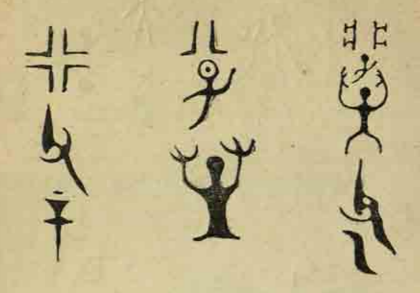
Rarement l'Ancêtre est représenté en pied, et l'offrande lui est faite directement.

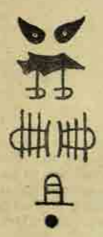


Sa présence est parfois figurée par ses deux yeux qui regardent. Ou par un triangle, qui symbolise aussi son regard attentif.

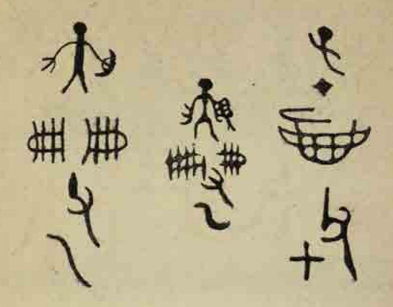


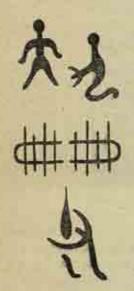
Le temple des ancêtres, ou plutôt, au fond de ce temple, la niche d'où leur influence était ceusée émaner, est figurée par un cadre, le plus souvent carré ou rectangulaire, à angles rentrants. Ci-contre.



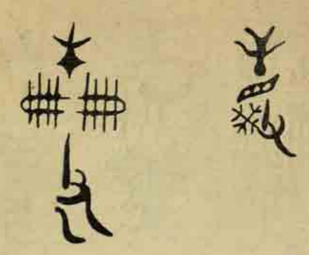


Mais, le plus souvent, le temple et la présence de l'Ancètre sont figurés, ou par la balustrade qui séparait le chœur de la nef; ou par l'entrée du chœur, un déflié formé probablement par deux ou quatre colonnes. C'est devant cette entrée que se tiennent les suppliants, tils et petits-fils; c'est là que se fait l'offrande. — Ci-contre, dans le sanctuaire, une peau de victime exposée, et les yeux de l'Ancêtre qui la regardent. Devant le sanctuaire, la crédence à viande, et la trace de la libation.

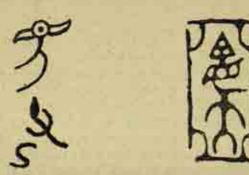




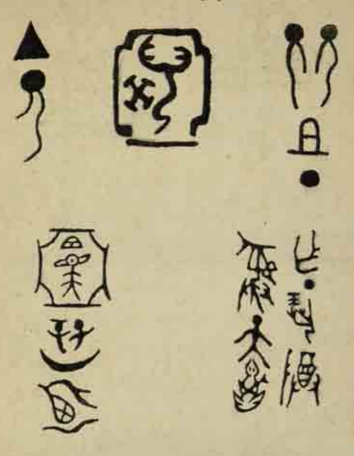
Parfois, emporté par l'ardeur de son désir, l'offrant est transporté en esprit, jusque par delà la grille et les colonnes, jusque dans le sanctuaire, vers la niche, en présence de l'Ancétre. — Ci-contre la plus belle figure que la deuxième dynastie nous ait léguée; un fils ravi en esprit aux pieds de sou père. — Ci-dessus, de ganche à droite; hommage de l'égorgement d'une victime, hommage d'une enfilade de cauris, hommage d'un grand vasé bien réussi (il est mutilé sur le bronze). Dans les trois cas, l'offrant s'élance vers l'Ancètre. En bas toujours offrande et libation.



Parfols l'Ancêtre est représenté, dans le sanctuaire, fonçant d'en haut vers la main de l'offrant, vers l'offrande.



Assez souvent l'Ancêtre est figuré par une silhouette flottante, à gros œil unique, parfois surmonté d'un triangle. Un simple triangle symbolise parfois son œil, son regard. Nous pouvons interpréter maintenant les graphies suivantes:



Présentation d'un nouveau-né aux regards (triangle) de l'Ancêtre.

Présentation d'un nouveau-né, les fontanelles encore béantes, devant la niche de l'Ancêtre, avec libation.

Présentation de deux jumeaux, avec offrande de viande crue et libation.

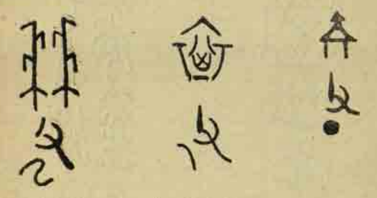
Présentation à l'Ancêtre debout dans sa niche, de deux jumeaux, un garçon et une fille, avec offrande de fruits probablement.

En présence Le de l'aieul, libation, offrande à deux mains de E jade, vin et filasse, pour la naissance d'un petit-fils.



Offrande d'une baunière, avec libation, devant la niche, pour remercier de l'apparition d'un vestige du pied de l'Aucètre.

Présentation d'un char a uvellement construit, avec offrande de viande crue saignante, sur le pat.



Offrande de javelles, après une bonne moisson. Annonce qu'une cuisson de poteries a blen réussi. Avis qu'une maison a été construite.



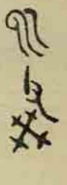
Annonce qu'on a achevé un arc, des flèches, une barque,



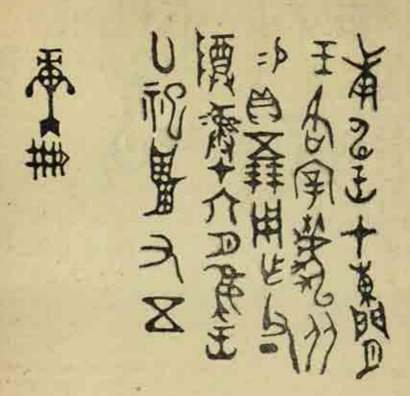


Annonce, aux ancêtres, d'exploits cynégétiques. Un tigre, des volatiles, ont été tués à la chasse.

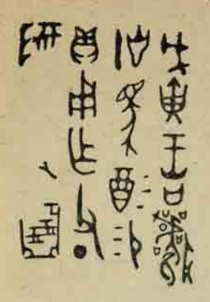




Offrande et libation, aux monts, aux nuées.



B. Textes. — Le jour 版 中 keng-chenn, (le deuli étant fini), le nouvel empereur se rendit à la porte de l'Est (pour saluer le soleil levant, au commencement de son règne). Le soir de ce jour, l'empereur ordonna au ministre Hou, de prélever, sur le fonds de cauris destiné aux munificences, cinq charges, qui seraient employées à offrir, 上 en sa présence, 义 mets et • libation, 读 vin et 新 filasse, pour remercier des cinq empreintes du pied et de la main de feu son père 乙 I, apparues durant les selze mois du deuil. En mémoire de quoi, ce vase fut placé dans le sanctuaire. — Comme il s'agit des empereurs 小 乙 Siao-i et 武 丁 Ou-ting, ce brouze date de l'an 1273.



Au jour 戊寅 ou-yinn, un 月 mois après les 喪 funérailles du 王 prince, des vestiges de ses pas et sa silhouette (les deux premiers signes de la seconde colonne, en comptant de droite à gauche) apparurent. Ce pourquoi des largesses furent faites aux officiers. De plus, en présence du défunt, nous offrens mets et libation, vin et flasse, devant la niche du sanctuaire.

Notes. — Les Chinois ont en trois écritures. L'ancienne, datant de l'origine, et dont les textes ci-dessus sont des spécimens. La moyenne depuis 213 avant J.-C., et la moderne. La moyenne et la moderne sont des transformations successives de l'ancienne, faites uniquement en vue de simplifier l'écriture, sans aucun scrupule scientifique. La seule écriture chinoise idéographique vraie, est donc l'ancienne. Là git le vice radical de certains ouvrages, dans lesquels les écritures sumérienne ou cunéitorme ont été comparées avec les écritures chinoises moyenne ou moderne, inventées plus de mille ans plus tard et arbitrairement déformées. Toutes les déductions de pareilles comparaisons, sont naturellement de nulle valeur.

Sources. — 歷代醫學器數職法帖 Li-tai tehoung-ting i-k'i k'oan-cheu fa-t'ie, de 障傷功 Sue-changkoung, entre 1136 et 1162. — 六書統 Liou-chou-t'oung, de 楊恒 Yang-hoan, vers 1340. — 體古臺灣樂器器 議 Tei kan tehui tehoung-ting i-k'i k'oun-chen, de 阮元 Yuan-yuan, 1804. — 筠清館金交 Yuan-ts'ing-koun kinn-wenn, de 吳桑光 Oujoungkoung, 1842. — 鐘鼎字源 Tehoung-ting tzeu-yuan, de 汪立名Wang-liming, 1876. — 神州國光集 Chenn-teheou kauo-koung-isi, et 神州大龍 Chenn-teheou ta-koan, tout récents. — Dans ces collections se trouvent les figures des vases, les estampages ou les copies des inscriptions, tout ce qui nous reste.

Ouvrages. — L. Wieger S.J., Caractères chinois, troisième édition 1916, augmentée de l'appendice Graphies antiques (photogravures). Ce livre épuise les sources indiquées ci-dessus.



Troisième dynastie, 簽 Fa de 周 Tcheon, empereur 武 Ou.

## Quatrième Lecon.

Sommaire. — Troisième dynastie. A. Historique. — B. Textes des Annales et des Odes. Le Clei, le Souverain d'en hant. Conception extraordinaire du chef du clan. Le Clei prédestine et protège sa lignée, lui donne enfin l'empire. — C. C'est le Clei qui récompense et qui punit par ses mandataires. Les crimes du tyran Kie le firent rejeter. — D. Évocation des ancètres par Tan de Tcheon. Ses discours. — E. Fondation de la ville de Lao-yang. Tertre du Ciel. Tertre du Patron du sol. Empereurs défants associés au Ciel; ministres défants associés à leur empereur. — F. Offrande impériale. — G. Mort de l'empereur Tch'eng. Avènement de l'empereur K'ang. — H. Textes divers. — I. Le Souverain, le Ciel, être personnel, anthropomorphe.

All La troisième dynastie, qui occupa le trône impérial de la Chine de l'an 1050 à l'an 256, c'est-à-dire pendant huit longs siècles, fut fondée par 器 Fa due de 周 Teheou, gouverneur des Marches occidentales, bequel détrôna et tun 🕸 Sinn, le dernier empereur de la deuxième dynastie. Je rappelle que cette dynastie, d'abord appelée 裔 Chang, s'appela 殷 Yinn après 1345. - Fa descendait de 稟 K'i, ministre de l'agriculture, investi du fief al Tai en 2065. En 1589, la famille se transporta à 幽 Pinn, En 1275, le duc 窗 父 Tan-fou, chef du clan, s'établit dans la plaine 图 Teheon, au pied du mout 該 K'i. Depuis lors ses descendants portérent le titre de ducs de Tcheou, et gouvernérent pour l'empereur la valléede la [7] Wei, boulevard de l'empire contre les incursions des barbares du nordouest. - Notons, pour l'intelligence des textes, que quand, en 1050, le duc Fa fut devenu l'empereur 证 Ou, il passa à son frère 日 Tan le titre de 国 公 duc de Tcheou, conféra le litre impérial à son père 吕 Tch'ang, à son aienl 季 醛 Ki-li. et à son bisateul 画 父 Tan-fou, lesquels n'avaieut été que ducs de leur vivant. Car la plété fillale interdit à un fils de porter un titre supérieur à celui que ports son père. S'il l'acquiert, il faut que ce titre solt confèré d'abord au père, pour que le fils puisse le porter sans impiété. Nous allons donc entendre nommer continuellement l'empereur 文 Wenn et le duc de Tcheou; c'est-à-dire Tch'ang le père de l'empereur Ou, et Tau le frère de l'empereur.

4-4-

B. Je consacreral cette Leçon à prouver, par les textes contemporains des Annales et des Odes, que, durant les quatre premiers siècles de sa durée, les notions sur l'Être suprême, le Ciel, le Souvernin d'en haut, léguées par les Anciens, transmises par les deux premières dynasties, furent conservées intactes par la troissième, la dynastie Tcheou.

Devenus les maîtres de l'empire, les Tcheou chantérent, dans le temple des ancêtres, la gloire de leur clan. Nous savons que tout clan illustre prétendait que le Souverain d'en haut avait été pour quelque chose dans la naissance de son fondateur (page 20). Les Tcheon honoraient, comme né du Gel, 梁 K'i dont la mère fut 姜 擬 Kiang-yuan. Voici les textes: « C'est Kiang-yuan qui fut la mère de la race des Tcheou. Comment cela se fil-il?... Voici..., Après une offrande fuite

pour obtenir de ne pas rester stérile, comme elle s'en revenalt, elle poss son pled dans l'empreinte du gros ortell du Souverain, frémit, conçut, mit au monde un fils qui devint ministre de l'agriculture. ».. Cette ode date du commencement de la dynastie, onzième siècle. Plus tard la même lègende sern rappelée en ces termes: «Kiang-yuan fut saus faute. C'est le Souverain d'en haut qui la rendit mère. » (Odes Cheng-minn et Pi-kaung.)

Vers 1048, un chant solennel résume ainsi la predestination des Tcheou par le Souverain d'en haut, et le soin spécial qu'il prit d'eux durant plus de deux siècles, de 1275 a 1065: «Auguste est le Souverain d'en haut. Il s'inclina vers la terre avec majesté. Il contempla les quatre régions, cherchant le site où il établirait notre peuple. — Le gouvernement des deux premières dynasties n'ayant pas été hon, le Souverain d'eu bant chercha un homme dans les principautés des quatre régions. Il découvrit Tan-fou, l'aima et l'établit dans l'Ouest. — Le Souverain le fit prospèrer; le Ciel le maria et lui conserva son mandat. Il étendit ensuite sa faveur à son fils, puis au fits de celui-ci; il fixa sa faveur dans cette famille. — Le Souverain parla à l'empereur 文 Wenn. Élève tes aspirations, lui dit-il, plus haut que le niveau vulgaire. J'aime ta distinction et la soumission. Attaque tes ennemis. Tu seras victorieux. — Fort de ce mandat, l'empereur Wenn deut les barbares, puis les seigneurs qui lui étaient hostiles. Il prépara la gloire future des Tcheou, par l'ordre exprés du Ciel.» (Odes, Hoang-i, Wenn-wang you cheng.)

Les passages suivants sont tirés de six odes rituelles officielles, toutes antérieures à l'an 1030, «Ses trois ancêtres étant au ciel, l'empereur Ou continue leur œuvre sur la terre. L'empereur Wenn son père est là-haut; oh! comme il brille dans le ciel; il assiste le Souverain. - Quand une vertu brille sur la terre, une gloire lui est destinée au ciel. A cause de sa vertu, un décret émané du Ciel statua que l'empereur Wenn régnerait sur le pays de Tcheou. Dans sa soliicitude, le Ciel lui procura, pour être son épouse, une fille de noble race, si vertueuse qu'elle paraissait être la petite sœur du Ciel. L'empereur Wonn servit parfaitement le Souverain d'en haut, qui le combla de biens. — Grand est le mandat du Ciel! Il n'est pas perpétuel. Il n'est pas aisè de le conserver, Jadis les Yinn virent de beaux jours, tant qu'ils se conformérent aux intentions du Souverain d'en haut. Puis ils perdirent sa faveur par leur infidélité. Leur ruine est un exemple manifeste de la justice du Ciel, du Sublime Ciel, de Lui qui observe sans que sa présence soit perçue ni par l'oule ni par l'odorat. - Le Souverain d'en haut l'ayant ordonne, les Yinn furent valocus par les Tcheou. Maintenant c'est l'empereur Ou qui fait, au temps marqué, la tournée d'inspection des fiefs; c'est tui que maintenant le Splendide Ciel traite comme son fils. ».. Enfin l'empereur Ou dit lui-même: « Craignant Jour et nuit les jugements du Ciel, je me conduis en conséquence. J'amène en offrande un bœuf et un mouton. Daigne le Cicl les mettre à sa droite! » c'est-à-dire les agréer.

-0-0-

C. En 1030, domant l'investiture du lief de A Wei à son frère cadet 1 Fong, l'empereur Ou lui dit: « Pour hien gouverner, imite nos ancêtres; apprends tol aussi du Cief, qui les instruisit eux. Sans doute le Ciel est redoutable, mais

quiconque est droit, pent compter sur sa bonté. Applique la loi, de peur que les bonnes mœurs, données jadis par le Clei à notre peuple; ne se perdent. Applique la loi, de peur que le peuple ayant commis des fautes, le Clei ne l'apprenne et ne nous tienne pour responsables. En appliquant la loi, ce n'est pas toi Fong qui châtieras, qui tneras; c'est le Clei, de qui la loi émane, qui châtiera, qui tuera, par toi, « (Anneles, K'ang-kao).

Vers 1018, invectivant contre l'ivrognerie, l'empereur Ou dit : « Mon père l'empereur Wenn ne se lassait pas de répéter, que le vin doit servir uniquement à faire des libations. Le Clel l'a donné à notre peuple, pour qu'il servit dans les offrandes seulement. Le tyren Kie ne fit pas monter vers le ciel le parfum des vertus. Sous son règne, les plaintes du peuple et les fumées du vin montérent en puanteur vers le ciel. Aussi le Clel fit-il périr les Yinn. Ce ne fut pas cruauté de sa part, ce fut justice. Les Yinn méritérent leur perte par leurs excés. » (Annales, Télou-kao.)

---

D. En l'an tota, l'emperent Ou étant tombé gravement malade, son frère Tan duc de Tcheou évoque leur père, leur ateul et leur bisaieul, et leur dit : «Si le Ciel entend punir par cette maladie une faute que l'empereur aurait commise contre le peuple, je m'offre à porter sa peine, à mourir à sa place, afin qu'il ait le temps d'exècuter le mandat issu de la cour du Souverain», c'est-à-dire de conse-lider la dynastie encore mai assise. — Après la mort de l'empereur Ou, son fils le jeune empereur El Tch'eng s'étant laissé influencer par des calomniateurs, se broulifa avec Tan duc de Tcheou son oncle, En 1042, le Ciel manifesta son indignation de cette conduite, par un violent ouragan. Le jeune empereur trouva dans une cassette l'acte par lequel le duc s'était offert à mourir à la place de son père, sept ans auparavant. Touché, le neveu se réconcilis avec l'oncle. Aussitôt le Ciel manifesta sa satisfaction, en faisant souffier le vent en sens inverse, et en accordant une année d'une fertilité extraordinaire. (Annales, Kinn-t'eng.)

Encore en l'an 1042, les partisans de l'ancienne dynastie Yinn se révoltèrent. Avant de se mettre en campagne contre eux, l'empereur Tch'eng déclara dans un manifeste, que le Ciel avait sévi contre les Yinn par les mains de feu son père, que toi alfait derechef sévir contre eux comme ministre du Ciel; qu'il y était tenu, sous peine d'encourir la disgrâce du Sonveruin d'en haut; que le Ciel qui s'était déjà prononcé si visiblement pour la nouvelle dynastie, la ferait certainement sortir victoriense de cette épreuve passagère; que le Ciel avait permis cette révolte, pour légitimer l'extermination des partisans restants des Yinn; etc. (Annales, To-kao.)

Après la suppression de la révolte, en l'an 1038, la nouvelle dynastie s'organisa. Il nous reste, de cette année, d'importants discours des deux ducs de El Tchcou et de El Chao, les principaux soutiens de l'empire. D'un long discours du duc de Chao au jeune empereur Tch'eng, l'extrais les passages suivants: «Si l'auguste Ciel, Souverain d'en haut, a destitué Kie (le dernier des Hia), lequel avait été son fils ainé, c'est que les innocents que ce tyran persécutait, fuyant avec leurs femmes et leurs enfants, poussaient des cris de détresse vers le Ciel.

Le Ciel eut pitie d'eux, et fit perir les persecuteurs. Comme jadis le Ciel éleva U la Grand (le fondateur de la première dynastie parce qu'il s'éthéliait à suivre en fout les intentions du tlef; comme jadis le Ciel exalta Tang le Victorieux (le fondateur de la seconde dynastie) parce qu'il s'appliquait à satisfaire en tout le Clel; ainsi l'empereur Ou votre père, fut choisi par le Clel pour fonder les Tcheou-(la troisième dynastie). Vous, son jeune fils, avez soin d'éconter vos vieux conseilfers, afin de ne nas vous exposer à perdre, par quelque maladresse, le mandat du Ciel. Ils vous dirigeront d'après les desseins du Ciel... Quoique bien jeune enzore, c'est vous qui êtes maintenant le fils aine du Ciel. Venez, prolongement du Souverain d'en haut sur la terre, venez le servir dans la nouvelle capitale centrale. Avant de la bâtir, le duc de Tchemi a fait cette proclamation; le bâtis cette grande ville, afin que d'ici l'empereur influe sur tont l'empire, comme llentenant de l'auguste Ciel, et sacrifie ici au haut et au bas (c'est-à-dire aux Génies du ciel et de la terre). Les deux dynasties précédentes ont perdu le mandat céleste par leur faute. C'est nous qui le possedons maintenant. Faisons notre possible pour le conserver. Nous ne faisons que commencer. Prospérerons-nous? Verrons-nous de longs jours?.. Prince, obtenez du Ciel la perpétuité de votre mandat, par l'exercice de toutes les verius, par un dévouement entier au bien du peuple, « (Annales, Chao-kao.)

Le duc de Tcheou dit au jeune empereur Tch'eng son neveu: « Jadis l'empereur 大 戊 T'ai-ou des Chang (1475) examinait et jugeait sa conduite d'après le mandat du Ciel. Faites comme ini. Ne dites jamais, je me relàche, c'est vrai, mais ce ne sera que pour cette fois. Vous relàcher un seul jour durant, suffirait pour malédifier le peuple et pour indisposer le Ciel. Écoutez vos conseillers. Jadis, alors qu'il était au combie de la prosperité, U le Grand appelait encore à lui les Sages, pour apprendre d'eux à mieux servir le Souverain d'en haut. « (Annales,

Ou-i, Li-tcheng.)

Exhortant son collègue le duc de Chao, le duc de Tcheou lui dit: «Nous les Tcheou, nous venons de succèder any Yean, Notre avenir sera-t-il long, sera-t-il prospère? rien de plus incertain. Mais le Ciel étant bon pour ceux qui sont droits. l'espère que notre bonheur durera. Tâchons de contenter le Ciel. - Avoir reçu le mandat du Gel, est une grande faveur, mais aussi une lourde charge. Le fait qu'on l'a reçu, ne garantit pas qu'on le conservera. Le Clet est difficile à contenter. Car il n'est content, que de qui contente le peuple, ce qui n'est pas aisé. Aussi le fait que le Souverain d'en baut nois a donné le mandat, ne m'inspire-f-il aucune sécurité ; je médite pintot sur la sévérité des jugements du Ciel. - Grâce aux bons ministres qui les conseillérent bien, plusieurs empereurs de la dernière dynastie eurent l'honneur d'être associes au Ciel, lors de l'offrance au tertre. Ces ministres furent associés à leur empereur, fors des offrandes du temple, selon le rituel des Your, et jouirent de cette distinction durant de longues années. Le Ciel n'accorde la durée qu'à ceux qui le contentent. A causa de leurs excellents ministres. Il fit durer les Yinn. Le Souverain d'en haut ne les supprima, que quand lls furent irrémédiablement pervertis. - Grace à ses excellents ministres, l'empereur Wenn fut aussi remarque et choisi par le Souverain d'en haut. Nous les ministres de son petit-fils, dévouons-nous pour lui, afin de fui obtenir la conservation de son mandat. > (Annales, Kiunn-cheu.)

Encore en l'an 1038, le duc de Tcheou adressa aux partisans de la dynastie précèdente, vaincus mais non soumis, deux importants discours dont l'extrais les passages suivants; « Jadis le Ciel irrité châtia le tyran Kir. Celui-ci ne se soumit pas au Souverain. Le Ciel le réprouva donc, éleva les Yinn, et les employa à renverser les Hia. Fidèles au Souvemin, les Yinn s'appliquérent, de concert avec le Ciel, a faire du bien au peuple. - Quand à leur tour les Yinn furent tombés en décadence, le tyran Sonn prévariqua contre le fael et contre le peuple. Alors le Sonverain d'en haut cessa de le protèger. Le Ciel ne lui voulut plus de bien, parce qu'il s'était mat conduit. Le Giet sévère réprouva les Yinn. Il non-éleva, nous les Tcheou. Il nous chargea d'exécuter son arrêt, d'applique : la paine. Nous avons rempli la mission à nous conflée par le Souverain. Nous avons eulevé aux Yinn teur mandat - Maintenant ce n'est pas par ma propre volonie, mais par l'ordre du Giel, que je vous déporte, remuants rebelles. Ne vous plaignez pas de moi, Je n'ai rien contre vous. Je vous applique l'arrêt du Gel. Je vous enlève de la ville où le Ciel avait jadis fixé le siège de votre dynastie. Si vous vous décidez enfin à vous soumettre, le filel vous pardonners avec bouté. Sinon, après vous avoir privé de vos biens, l'appliqueral encore à ves corps l'arrêt du Ciel», c'est-à-dire la peine de mort. (Aunales, Touo-cheu.)



En l'an 1038, alors qu'il fonda la cité de 洛 区 Lao-yang qui fut si sou-E vent et si longtemps la capitale de la Chine, le duc de Telecou commenca par élever, dans la banlieue du sud, le tertre du Ciel pivot de tont le culte, et offrit le sacrifice dit de la banlieur, le sacrifice au Ciel. Il éleva ensuite, dans l'intérieur de la ville, le tertre du Patron du sol de l'empire, et y fit des offrandes. - Nous voici en pleins faits cultuels de première importance. - Depuis l'origine, les sacrifices chimois au Ciel, furent toujours offerts en plein air, sous la voûte céleste, après minuit, avant l'aube, devant un monticule en terre élevé dans la bantieue, au sud de la capitale. Le caractère qui désigne ce tertre et les sacrifices au Ciel, est 🕉 Kiao composé des deux éléments 🛠 transaction et 🖔 ville, le premier étant devant et le second derrière. Le sens est, transaction devant la ville, dans la hanlieue. C'est la que se tienment, encore maintenant, la plupart des marchés, et toutes les grandes foires. C'est la que les Anciens installérent le tertre pour les transactions de l'empereur avec le tiel. Et le tertre, et le sacrifice, furent appelés kino banlleue. - Nous avons vu (page 47) que, des la seconde dynastie, des empereurs éminents furent associés au Ciel lors des sacrifices au tertre, des ministres mécitants furent associés à leur empereur lors des offrandes au temple des ancêtres. C'est-à-dire que les tablettes de ces empereurs, placées prés du tertre lors du sacrifice au ciel, recovalent des offramles accessoires. Nous savons qu'on croyalt (page 40) que leurs aures étalent au ciel; à droite et à gauche du Souverain, Done rien d'étonnant que, lors du sacrifice au Souverain, on mit leurs tablettes à droite et à gauche du tertre, et qu'on leur offrit aussi quelque chose; l'usage chinois ayant toujours voulu et voulant encure, que, lorsqu'on reçoit et traite un personnage, on traile accessoirement ses assistants et sa suite. Pour la même raison, les ministres recevaient quelque chose, quand les empereurs qu'ils avaient servis étaient traités dans le temple des Ancêtres. Pour eux il n'y eut jamais rien. dans l'antiquité, au tertre du Ciel. Seuls les Fils du Ciel trouvaient place au tertre, dans l'entourage du Souverain. (Annales, Chao-kao.)

-4-4-

Dans les odes rituelles qui se chantaient durant les offrandes, au temps de l'empereur Tch'eng, entre 1044 et 1008, je cueille les passages suivants. — L'empereur chante: «Oh! prenous garde, prenous garde! Le Giet observe et juge. Son mandat n'est pas facile à conserver. Ne dites pas, il est tout en haut, il est bien toin, Non, il monte et descend sans cesse, il est présent à nos actions. Tout le jour il est là, examinant toutes choses. L'action du Ciel sur tous les étres, est imperceptible, mais incessante. Je brûle de la graisse pétrie avec de l'armoise, pour obtenir une beureuse année. L'odeur de cette offrande s'élève, et le Souverain d'en haut en est réjoui. Glorieux et resplendissant Souverain d'en haut, l'attends de toi une moisson abondante, » -- Au nom des Ancêtres, le Cérémoniaire dit à l'empereur après l'offrande; «Le Gel vous a comblé de biens, vous a protègé, vous a donné le mandat. De par le tilef, toutes ces faveurs sont confirmées, sont augmentées, . Les hôtes de l'empereur qui ont assisté à l'offrande, concluent: «Que le Ciel vous protèga et vous conforte, vous comble de biens et de prospérité! Puissiezvous jouir de ses blenfaits sans cessels (Odes, Kingstehen, Wei Tienstehen ming, Cheng-minn, Tch'enn-koung, Kia-lao, Tien-pao.)

En 1008, se sentant mortellement atteint, l'empereur & Tch'eng dit: « C'est le Ciet qui m'a envoyé cette maladie. » — Dans son discours d'avénement, le nonvel empereur & K'ang recennait qu'il lient son mandat du Souverain d'en haut, de l'Anguste Ciel. Plus tard on chanters dans le temple des Ancêtres des Icheou: « Les trois empereurs Ou, Tch'eng et K'ang, ont été glorifiés par le Souverain d'en haut. Puissions-nous jouir de la faveur du Ciel, durant des myriades d'années, « (Annales, Kou-ming, K'ang-wang-tcheu kao. — Odes, Tcheu-king, Hia-ou.)

-0--

G. Quoiqu'il doive Interrompre pour un moment la serie de mes textes, je crois utile de donner iel le récit de la mort de l'empereur & Tell'eng, et de l'intronisation de son îlls l'empereur & K'ang, tel que les scribes du temps le üxérent, et que les Annales nous l'ont conservé. Mieux qu'ancune autre, cette page fait revivre la Chine antique, et aide à comprendre ses idées et ses mœurs. Nous sommes en 1968 avant J.-C... « Au quatrième mois de l'armée, alors que le lune commencait à décroître, l'empereur se trouva plus mal. Le premier jour du cycle, il se java les mains et le visage. On l'aida à revêtir le costume Impérial. Il s'assit sur

e. Puis, les princes du sang et les grands officiers nyant été introduits, ir leur parla ninsh... Hélas! mon mal s'aggrave. Pal tenn à vous donner éres instructions, avant qu'il ne soit trop tard. Mes prédécesseurs les Wenn et Ou, ont régné glorieusement et se sont fait obéir. Moi, homeur, leur ayant succédé, l'ai tâché de satisfaire le redoutable filel et

mes augustes Ancètres. Voiri que le Ciel » fait descendre sur moi la maiadle. Bientôt je ne pourral plus at remuer ai entendre. Écoutez l'expression dernière de ma volonté. Protégez respectueusement mon fits aine of Tchao, aidez-le efficacement dans les difficultés de sa charge, préservez-le de toute imprudence. - L'empereur ayant fini de parier, les princes et les officiers se retirérent. Le lendemain, denxième jour du cycle, l'empereur mourut. Le troisième jour du cycle, le prince Tchao fut installe dans l'oppartement qu'il imbiterait durant le denii.-Le quatriéme jour du cycle, les dernières volontés de l'empereur Tch'eng furent transcrites au net par les Annalistes, sur des lattes de hambou. Le dixième jour du cycle, les apprêts des funérailles commencèrent. Tont fut disposé comme pour les audiences. Impériales. Le trésor de l'empereur fut étalé. Des gardes furent postés à toutes les avenues. Le prince Tchao et les officiers, tous en grand deuit, montérent par l'escalier latéral, à la salle haute où se trouvait le cercueil contenant le corps de l'empereur Tell'eng, et se rangérent des deux côtés, Alors le Grand Tuteur maire du palais durant la periode du deuil, le Grand Annaliste et le Grand Cérémoniaire, montérent par l'escalier principal. Le Grand Tuteur portait le sceptre impérial, le Grand Annaliste portait ses tablettes, le Grand Cérémoniaire portait la forme de contrôle des sceptres d'investiture et la coupe pour les ilbalions. Devant le cercuell, le Grand Annaliste lut d'abord au prince Tehao, ce qui était écrit sur les tablettes: Assis sur son trône, l'auguste empereur a déclaré ses dernières volontés. C'est vous qu'il'a chargé de régner sur l'empire des Tcheou; de continuer le gouvernement des empereurs Wenn, On, et le sien; de donner la paix au peuple en appliquant les lois. - Le prince Teliao qui avait écouté cette lecture agenouillé à côté du cercueil, se prosterna deux fois, pais dif: Noi le plus faible des enfants, serai-je capable de gouverner comme mes pères les quatre régions, et de m'acquitter comme enx du redentable mandat du Giel?.. Pais, s'étant relevé, il touchs le sceptre impérial et la forme des sceptres d'invertiture, signe de la collation du pouvoir suprème, Prenant ensuite la coupe pieine, il fit trois libations devant le cercueil de son pere Après la troisième, le Grand Ceremoniaire lui dit: Vetre offrande a été agrèce. - Ensuite le Grand Tuteur prenant une autre coupe, fit aussi trois libations au nom des officiers, puis salua à genoux le cercueil du défunt. Près du cercueil, le nouvel empereur lui rendit son salut, au nom de son père. Alors la grande salle, devenue temple provisoire, fut évacuée par tous. - Cependant le mouvet empereur ayant revêtu le costume impérial, reçut dans la cour entre la quatrième et la cinquième porte. l'hommage des feudataires accourus à la capitale durant ces dix jours. Ils étalent rangés en deux lignes se faisant face, des deux côtés de la cour, chacun tenant son sceptre d'investiture. Quand le nouvel empereur parut, ils levérent tous leurs sceptres, tendirent des présents et dirent; Nous vos sujets et les défenseurs de l'empire, nous prenons la liberté de vous offrir ces produits de nos régious... Ensuite, s'étant mis à genoux, ils se prosternérent deux fois - L'empereur leur rendit leur salut, puis parla ainsi: Mes ancêtres les empereurs Wenn et Ou, ont crée les fiefs, pour qu'ils fussent les boulevards de l'empire. En ce faisant, ils out travaille pour moi leur successeur. Vous aurez tous soin, j'espère, de m'obéir et de me servir, comme vos pères ont servi mes prédécesseurs. Présents de corps dans vos flefs, soyez toujours présents de cœur à la cour de l'empereur. Pariagez ma sollicitude, secondez mes efforts, ne vous attirez

aucun déshonneur qui rejaillirait sur moi. — Après avoir entendu ce discours de l'emperaur, tous les feudataires se saluerent les uns les autres par une inclination profonde, signe d'acquiescement géneral. Puis its se refirérent en toute hâte, pour ne pas trouble r plus longtemps le grand silence du deuit. — L'empereur déposa alors le costume impérial, et revêtit la robe de chanvre, dans laquelle il allait pleurer son père durant trois ans « C'est-à-dire, pratiquement, durant le reste de l'année du décès, une seconde année complète, enfin le commencement de la troisième année (Annales, Kou-ming et K'ang-wang-tcheu kan).

-4-4-

Après cette digression non imutile, reprenons la série chronologique des н. textes de la troisjème dynastie, relatifs au Souverain d'en hant, au Ciel. - En 912, à l'occasion de la promuigation d'un nouveau Code, il est dit des juges, qu'ils sont les délégnés du Giel sur la terre; il est dit des gouverneurs, qu'ils sont pasteurs du peuple pour le compte du Ciel. - En 831, l'empereur 🌋 Li gouvernant mal, les plaintes au Ciel, les adjurations au nom du Ciel, se multiplient. Je relève les expressions, le Ciel est irrité, le Ciel s'agite, le Ciel sévit, le Ciel nous afflige, te Ciel surveille, le Ciel voit tout, craignons la colère du Ciel, etc. A l'empereur qui traite le peuple brutalement, il est conseillé d'imiter l'influence douce du Gel sur le peuple. Grace à la douceur de cette juffuence, dit le texte, l'obeissance repond au commandement, comme, dans les symphonies, le son de la flûte répond à celui de l'ocarine. Votonté du Ciel et volonté du peuple s'adaptent l'une à l'autre, comme un sceptre d'investiture et sa forme de contrôle. Gagner le peuple est chose facile. Il cède toujours à une douce influence, (Annales, Lu-hing. - Odes, Pan.)

En 822, la sécheresse et la famine désolant l'empire, l'empereur Suan gémit: ele Ciel ne nous envoie plus que denils et maineurs. Le Sonverain d'en hant ne nons vient plus en aide. Le Spiendide Ciel Souverain d'en hant semble na pas vontoir nous laisser vivre. — En 820, un ministre de l'empereur Suan dit que, par considération pour l'empereur, le Ciel s'est incliné vers la terre, et a donné au Fils du Ciel l'habile ministre 仲 山 新 Tchoung-chanfou. Ce texte contient la phrase suivante, qui est importante: «Le Ciel qui produit les hommes, teur donnée, avec l'ètre, une loi, qui les porte à se bien conduire.» (Odes, Yunn-han, Tchoug-mian.)

En 773, l'empereur M You se conduisant et gouvernant fort mat, un officier gémit : « Le Ciel jadis miséricordieux, est devenu inexomble. Le Ciel jettera bienlôt son filet sur les coupables. » — Un autre officier calomnié, se lamente ainsi :
« O Jointain Splendide Ciel qu'on appelle Père et Mère, o vois à quelle misère le suis réduit, moi innocent ! » — Un autre dit : « Le miséricordieux Ciel est devenu impltoyable. Qu'il sévisse contre les coupables, c'est justice : mais pourquoi enveloppe-t-il les innocents dans leur châtiment ! Le peuple étoune lève les yeux vers le Ciel, se demandant si le Ciel aussi est devenu injuste. Non, l'auguste Sonversin d'en haut ne fait de mai à personne injustement. » (Odes, Chao-minn, K'iao-yen, U-ou-tcheng, Teheng-ue.)



1. Nous avons vu (page 40) que, au onzième siècle, l'épouse de l'empereur 文 Wenn est qualifiée de «belle comme la petite sœur du Ciel ». - Vers l'an 700, il est dit de la belle 宣 菱 Suan-kiang, qu'elle est emajestueuse comme le Ciel, comme le Souverain». On se figure donc, de plus en plus, le Souverain et le Ciel comme une personne, et sous figure anthropomorphe. Le bronze de la troisième dynastie reproduit ci-contre, en dit d'allieurs plus long sur ce sujet que n'importe quel discours. Le premier caractère des deux premières colonnes (en comptant de droite à gauche), est 帝 ti le Souverain. Le cinquième caractère de la première colonne, est 天 l'ien le Ciel. (Odes, Kiunntreu hie lao.)

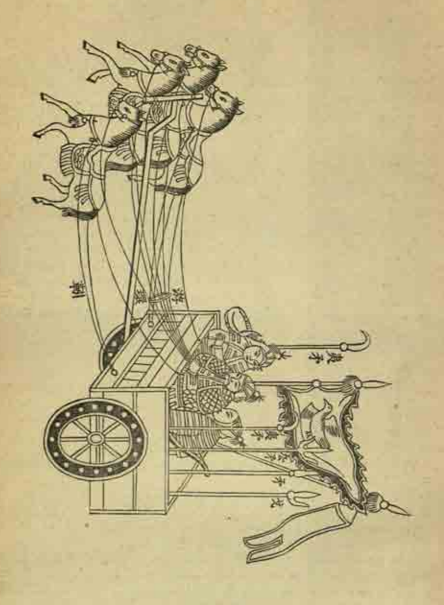
Notes. — 6. Un cycle de soixante signes sert à compter les années. Le même sert à compter les jours.

Sources. — Annales 自 经 Chou-king, chapitres 康 語 K'ang-kao, 酒 語 Tsiou-kao, 金 廳 Kinn-t'eng, 大 誥 Ta-kao, 召 誥 Chao-kao, 無 逸 Ou-i, 立 政 Li-tcheng, 君 爽 Kinnn-chen, 多 士 Touo-chen, 题 命 Kou-ming.

康王之語 K'ang-wang-tehen kao, 呂刑 Lu-hing.

Odes 詩 經 Gheu-king, odes 生 民 Cheng-minn, 閱 宮 Pi-koung, 皇 矣 Hoang-i, 文 王 有 彤 Wenn-wang you cheng, 下 武 Hia-ou, 文 王 Wennwang, 夫 明 Ta-ming, 吴 天 有 成 命 Hao-t'ien you teh'eng ming, 特 邁 Cheu-mai, 我 將 Neue-tsiang, 敬 之 King-teheu, 維 天 之 命 Wei-t'ien-teheu ming, 臣 王 Teh'enn-koung, 假 欒 Kia-tao, 天 保 Tien-pao, 執 號 Teheu-king, 极 Pan, 雲 漢 Yunn-han, 然 民 Teheng-minn, 召 旻 Chao-minn, 巧 盲 K'iao-yen, 閱 無 正 U-ou-teheng, 正 月 Teheng-ue, 君 子 僧 老 Kiunn-teeu hie-tao.

Ouvrages. — Traductions J. Legge, S. Couvreur, A. Zottoli, des Annales et des Odes. Voyez Leçon I, ouvrages utiles.



Le char de guerre antique.

## Cinquième Leçon.

Sommaire. - Troisième dynastie...

 Les Étres transcendants, Génies. — A. L'empereur est le maître et l'appui des Génies. Génies des monts et des fleuves. — B. Patrons du sol et des moissons. — C. Génie des chemins. L'inventeur des chars de guerre. Le Premier Agriculteur. — D. Citations diverses. — E. Présence des Génies partout possible.

II. Les Manes. — F. Odes rituelles; offrandes impériales. — G. Odes rituelles; offrandes privées. — H. Le Représentant. — 1. Les 鬼神 koei-chenn, et les 鬼 koei tout court.

Je consacrerai cette Leçon à montrer que, durant les quatre premiers siècles de la troisième dynastie, les notions traditionnelles sur les Etres transcendants, Mânes glorieux ou Génies, et sur les Mânes vulgaires, ne furent pas altérées essentiellement. Elles sont ce qu'elles furent depuis l'origine. Les textes que je vais citer, sont tous tires des Anmiles et des Odes, et sont reçus comme authentiques par tous les critiques.

L Les Génies. — A. Vers l'an 1048, une ode rituelle fait dire à l'empereur production : l'ai gagné, par mes offrandes, la bienveillance de tous les Génies, même de ceux des monts et des ficuves, les plus nobles de tous. Les Génies m'exauceront, et accorderont à mon règne, jusqu'à la fin, concorde et paix. « (Odes, Cheu-mai, Fix-mou.)

Vers l'au 1039, le duc de 召 Chao dit à l'empereur 成 Tch'eng: «Vous êtes le maître et l'appui de tous les Génies. Faites toutes les offrandes que faisaient les forme, et même les offrandes plus anciennes qui ne sont plus écrites. Faites noter avec soin les mérites des officiers, qui leur vandront des offrandes après leur mort. » (Annales, Lao-kao.)

Il me fant ajouter ici, pour l'intelligence de ce dernier texte, une courte note provisoire. L'empereur est le maître et l'appui des Génies, en fant qu'il pourvoit à ce que les offrandes officielles leur soient faites au temps marqué. Car ces glorieux sont besogneux. — Chaque dynastie fit des offrandes fréquentes, aux Génies qu'elle bonorait; et des offrandes rares, aux Génies anciens périmés, qu'on avait bonorés avant elle, qui n'étalent plus écrits c'est-à-dire qui ne figuraient plus sur l'index cultuel, et dont le nom était oublié. — Les ministres et officiers méritants, devenus Génies, recevaient des offrandes, ou en compagnie de leur ancien maître, ou comme patrons tutélaires locaux. — Empereurs, ministres et officiers, étaient donc intéressés dans la durée de leur dynastie. Pour avoir leurs offrandes, comme les textes disent si souvent. Pirase mélancolique! Soupir anticipé de la faim!

--

B. Une ode du onzième siècle, raconte que jadis, en 1275, quand le due 图 父 Tan-fou se fut établi dans la plaine 引 Tcheou, il y éleva le tertre du Pairon de sa terre, qui devint le point de départ de toutes ses expéditions militaires contre les barbares du nord-ouest. C'est-à-dire que chacune de ces expéditions, fut d'abord

annoncée au Patron du sol du duché, à ce tertre, avec demande de bénédiction pour la campagne. — A la même époque les Tcheou chanteut; «O noble Patron des moissons, coopérateur du Ciet!» (Odes, Mien, Seu-wenn.)

Le Patron des Moissons ne date pas de la première origine. Mention en est faite cependant, des la première dynastie. C'est le Patron du sol, en tant que protecteur de la moisson de l'année. Distinction de raison, à laquelle le peuple ne comprit jamais rien. Il ne connut que le Patron du sol, et ignora le Patron des moissons; ou plutôt, if pria et remercia le Patron du sol, pour ses moissons. L'identité des deux personnages est bien prouvée par ce fait, que plus tard, et plus d'une fois, des empereurs peu au courant des rits ayant vouln dédoubler le tertre et en élever un spécial au Patron des moissons, chaque fois les Lettrés clamérent à l'innovation déraisonnable, et démolirent le second tertre dès qu'ils pureut le faire.



C. Encare au onzieme siècle, offrande au Génie innomé des chemins, l'homme qui les inventa, probablement. — En 1063, offrande à l'inventeur des chars de guerre, base de la tactique chinoise. — Au oeuvième siècle, une ode chante le Premier Agriculteur, le légendaire in E Cheminoung (page 9). Voici le lexte:

\*Avec accompagnement de luth et de guitare, en battant le tambour de terre cuite, l'invoque le Premier Agriculteur, pour obtenir de lui que la pluie tombe. Qu'il reuille blen aussi faire périr, dans le feu, les insectes qui détruisent les moissons, s. — Pour demander de la pluie, on battait un fambour de terre cuite, representant la terre dessechée et durcie. Le son sec de cet instrument devait donner à entendre au Génie compétent, combien le besoin de pluie était grand. — Les insectes sent plus nombreux et plus nuisibles en temps de sécheresse. Pour les détruire, on allumait la nuit un feu entouré d'un fossé. Le Premier Agriculteur est prié de les faire se jeter dans le brasier ou dans le fossé. (Odes, Cheng-minn, Hoang-i, Fou-l'ien, Ta-l'ien.)



D. Au cours du neuvième siècle, les textes abondent. En 822, ûne de ces famines périodiques qui mettent toute la nation aux abois, désola la Chine. L'empereur É Suan alors régnant gémit: «Je n'ai pourtant pas négligé le Patron du sol, ul les Génies des quatre régions. De très bonne heure, j'ai demande que l'année fut fertile. Parmi les Géorieux Génies, il n'en est pas un que je n'aie honoré. Je n'ai pas lésiné en mutière d'offrandes. J'ai dépensé tout ce que j'avais de jude. Pourquoi ne suis-je pas exaucé? — Hélas! le cruel futin de la sécheresse dévaste les campagnes, comme un fen dévorant. Le Patron des moissons est impuissant contre lui. — Sans désemparer j'ai fait des offrandes, et au tertre du Giel, et au temple des Ancètres. J'ai fait des libations et enterré des dons, pour le haut et pour le bas, pour les Génies de l'espace et pour les Génies de la terre. Il n'est pas d'être transcendant que je n'aie honoré. Hélas! le Souverain d'en haut ne me vient pas en aide, les anciens princes et officiers maintenant Génies ne m'écontent pas. Mon perel ma mère | mes aleux! somment pouvez-vous me laisser périr ainsi? Si

41 1

je péris, vous n'aurez plus d'offrandes. — Le Spiendide Ciel, Souverain d'en haut, devrait me punir moi seul st je suis compable, et épargner le pauvre peuple. Levant les yeux vers le Spiendide Giel, je me demande, quand serai-je exaucé?» — l'observe, en passant, que ces textes ne laissent aneun donte sur l'identité des Génies de l'espace et des Génies de la terre, avec les âmes d'hommes notables défunts. (Odes, Yunn-ham.)

----

E. Vers la fin du neuvième siècle, un texte très important affirme que la présence des Génies est partout possible. Le marquis Et Ou de Wei s'exhorte ainsi Ini-même à toujours bien agic: «A deux, on tout seul, dans la malson, dans le fieu le plus secret, ne fais jamais rien dont tu doives rougir. Ne dis pas, ancun regard ne pénêtre en ce lieu. L'approche des Génies ne peut pas être devinée. Respecte donc, partout et toujours, leur présence possible. ».. Le Commentaire interpréte: «Tiens-toi toujours, comme si les Génies étaient prèsents à ta droîte et à ta gauche. Qui sait; ils sont peut-être présents. On ne perçoit pas leur venue. Au grand jour, les hommes voient et jugent; dans l'ombre et le secret, les Génies voient et jugent, il faut se conduire de manière à n'encourir la censure, ni des hommes, ni des Génies, ».. Voiià la conscience chinoise du neuvième siècle avant J.-C. (Odes, L.)

II. Les Mânes. — Les textes du commencement de la troisième dynastie relatifs aux Mânes, sont très explicites. Je ne citerai pas ceux des Annales, lesquels répétent, tonjours dans les mêmes termes, ce que nous savons déjà, Mais plusienrs odes rimelles sont très intéressantes. Je vais les citer au long.

-4-4-

F. D'abord les chants impériaux, officiels...

Premier groupe d'odes, de la fin du onzième siècle. «Jadis (en 1275) 國 交 Tan-fou de 周 Tcheou éleva un temple à ses ancètres. 昌 Tch'ang de Tcheou suivit si bien les exemples de ses ancètres, que coux-ci ne furent jamais ni mécontentés ni contristés par lui. Aussi fut-il simé et beni par eux. Depuis que, à son tour, les Tcheou font des offrandes à l'empereur 文 Wenn (c'est-à-dire à Tch'ang de Tcheou défunt), lout leur réussit. L'empereur Wann est la fortune des Tcheou. « (Odes, Mien, Seu-ts'i, Han-lou, Wei-ts'ing.)

Denxième groupe d'odes, de la même époque, «L'empereur **E**, Ou (fits de l'empereur Wenn) est lui aussi au ciel. Maintenant, quand les feudataires viennent faire leur cour, son fits, l'empereur fa Tch'eng, les conduit devant la tablette de l'empereur Ou dans le temple, et lui fait des offrandes en leur présence, pour attirer sur soi et sur eux longévité et bouheur. Devant la tablette, il dit à l'empereur Ou; o mon père, vous qui aviez toujours présente à l'esprit la mémoire de voire auguste père; l'espère, mon vénère père, que vous me protégèrez et m'éclairerez, mol qui carde aussi mémoire de vous « (Odes, Hoan, Isai-kien, Minn u siao-treu.)

Troisième groupe d'odes, de la même époque, « Dans le temple les instruments de musique résonnent avec force et harmonie. Les Ancêtres les entendent, ils descendent et apportent avec eux tous les bonheurs. Par l'intermédiaire du personnage qui les représente, ils reçoivent l'offrande. Par la bonche du Cérémonlaire, ils disent: Aussi vrui qu'oracle de tortue, vous aurez une vie longue, vous aurez une vie sans fin... Le Beprésentant des ancêtres a mangé et hu ; bonheur et fortune vont descendre sur nous; jamais aucun malheur ne nous visitera plus... Les Mânes des ancêtres étant rassasiés de mets et de boissons, bonheur et fortune vont venir... La récolte de l'année ayunt été bonne, nous allons faire des liqueurs diverses, pour nos aieux et nos meules. Nous feur terons toutes les offrandes ritueltes, pour qu'ils nous procurent tous les bonheurs. « (Odes, You-kou, T'ien-pao, Fon-i, Tchau-king, Fong-nien.)

-4-4-

G. Les deux odes que je vais cher maintenant, émanent de particuliers. Elles datent du commencement du neuvième siècle.

Un petit officier commence par vanter ses grains, dont l'abondance le met à même de bien traiter ses ancêtres. Il vante ensuite son bétail, et raconte comment Il a préparé son offrande. Easin voici que tout est prêt et disposé. Le l'érémoniaire prend position près de la porte du temple familiat. Alors, sur son invitation, les ancêtres personnifiés par le Représentant et sa suite, arrivent du dehors en un cortège majestneux, et entrent dans le temple. Le Représentant muet, s'assied, est salué et servi, déguste. Parlant en son nom, le Cérémoniaire remercie l'offrant, et promet en rétour un accroissement de bonheur, dix mille années de vie. L'officier se réjouit et se félicite. C'est que, se dit-il, en vérité, j'al fait tout mon possible. En fait de rits, je n'ai rien omis. Aussi le Cérémoniaire m'a-t-il dit, au nom du Représentant: Tou offrande est agréée, Les Ancêtres ont bu et mangé en ma personne. Ils te promettent toutes les félicités. Ta piété leur a plu. Tu auras bonheur et années, sans nombre et sans fin. - Suit le départ des Ancêtres, en cortège solennel, comme ils sont venus... Les cloches et les tambours résonnent. L'auguste Représentant se leve et se retire majestueusement. - Enfin, dernier acte, les invités mangent les mets et boivent le vin offerts, que le Représentant à seulement goûtes. Quand tout est consommé, quand tous sont rassasiés, ils saluent l'hôte de In tête, et lui disent cette formule : Les Ancêtres ont bu et mangé ; ils vons feront vivre longtemps. (Odes, Tch'au-ts'eu.)

Dans la deuxième ode, un petit propriétaire remercie ses ancêtres de lui avoir lègué ses propriétés. Elles ont produit, cette année, des aliments et des boissons qu'il leur offre. Il présente des concembres, les poils le sang et la graisse d'un bœuf immolé; il répand en libation du vin parfumé. L'offrande sentant très bon, les Ancêtres arrivent avec majesté, promettent bonheur et longue vie, et le reste, comme dans l'ode précèdente. — On présentait les poils de l'animal offert, pour prouver que la victime était pure. On présentait le sang, pour prouver qu'on l'avait vraiment tuée. On faisait des libations de vin parfumé, pour que l'odeur évoquât les Mânes dans le bas. On brûlait la graisse pêtrie avec de l'armoise, pour que l'odeur évoquât les Mânes dans le bant. (Odes, Sinn-nan-chan.)

- Assez de textes, je peuse. Pas besoin, non plus, que le commente. Les н. choses sont claires. - Il me reste à expliquer ce qu'était le Représentant. Cétait un membre de la famille, un descendant masculin direct de l'Ancêtre, ordinairement un adolescent, qu'on revetait du costume du défunt soigneusement conservé, of auquel l'offrance était principalement adressée. Le personnage était le centre et le pivot de toutes les cérémonies. C'est int qu'on amenait en cortège solennel, c'est lui qu'on reconduisait avec la même solemnité. Dans le temple, c'est lui qui, assis, recevuit tous les saluts et tous les hommages. Il goûtait aux mets et au vin, mais ne disnit pos un mot, ne faisait pas un geste. - L'usage du Représentant fut Introduit, disent les Commentateurs, pour qu'il y cut de la vic dans les rits, pas plus pourtant que la vérité n'en comportait. L'Ancêtre était représenté par un des siens, tel qu'il avait été de son vivant, mais non comme vivant et agissant. - Une tradition attribue l'invention du Représentant, à un ministre de l'empereur 黃 帝 Houng-ti, le fondateur peu connu, mais historiquement certain, de l'empire chinois. Inconsolable de la mort de son matre, ce ministre conserva son costume, sa chaise et sa canne, et créa le rôle du Représentant, usage qui se généralisa dans la suite. Quol qu'il en soit de cette assertion qui ue peut pas être prouvée, les critiques chinois sont assez, numimes à affirmer que l'usage du Représentant prisceda même celui de la tablette; que primitivement on offrait, à des jours fixes, anniversaires probablement, des bommages à l'Aucêtre personnifié par l'un des siens; que l'usage de la tablette, assignant à chaque ancêtre sa place dans le temple, servant de médium pour son exocation et considérée comme centre d'émanation de ses bénédictions, fut postérieur à la pantomime du Représentant. C'est possible; c'est même probable, je pense; mais la chose ne peut pas être prouves Depuis les temps à nous connue par les textes, tablette et Représentant coexistérent. Le Représentant disparut, quand disparurent tent d'usages ancieus, surtout les usages dispendieux, an trolsième siècle avant J.-C., sous les 麦 Te'inn. La très économique tablette, a été conservée jusqu'à nos jours,
- Depuis la deuxième dynastie, les défunts auxquels on offre mets et illiations, 1. sont appelés 鬼 旗 koci-chenn. Koci signifiant défunt, et chenn signifiant génie, d'après l'inflexible règle grammaticale de position relative, koel etant au génitif et chenn au nominatif, le terme complexe kost-chenn désigne ceux des défunts qui sont Génies, qui sont capables de benir, de donner du bonheur. Et les antres, les définits qui ne sont pas Genies, les koei tout court, dont les textes ne disent rien avant l'un 773; sont-ils passés sous silence, comme incapables de bénir, on comme n'existant plus? Grave question, qu'il me fant soulever ici, mais dont je remets la discussion à plus tard. - En 773, une ode (Heue-jenn-seu) nous fournit cette phrase; esi tu étais un koei, tu serais invisible ». C'est à partir de ce texte, que les Commentateurs expliquent le terme koei; et l'attire l'attention sur leur interprétation, car elle est d'une haute importance, et a été souvent mal comprise. Après avoir dit que le caractère B koéi est une figure, la silhonette vaporeuse du défunt, ils expliquent que le sens de cette figure est 165 koëi. Or ce caractère 156 koëi employé pour définir le caractère & koëi, a deux sens distincts, l'un étymologique, l'autre dérivé. Étymologiquement, il signifie l'entrée d'une jeune fille dans la famille de son épous, famille à laquelle elle va apparteuir, et dont elle va dépen-

dre désormais pour son entretien. Le sons d'appartenance, de dépendance, est le seus propre du caractère | koéi, et c'est dans ce seus propre que les interprétes orthodoxes, non sectaires, l'ont pris, pour interpréter le caractère 💆 koëi, (Voyez ci-après, en unie, le texte du 🔃 🕱 Ghono-wenn, la grande autorité en matière d'étymologie, ) Douc, après sa mort, le défant est un dépendant. Il dépend de san ancienne famille, pour l'entratien de son existence post-vitale, par les offrandes. -Plus tard, quand les Taoistes enseigneront que l'état de vie et l'état de mort ne sont que deux phases; que l'homme, en mourant, sort de scène, et dépouille dans les coulisses le costume de l'acte précédent, pour revêtir celul aver legnet il rentrera en scène pour l'acte «nivant; ces sectaire» s'emparerent de l'interprétation 鬼、膝 也, koéi c'est koéi, mais au second sens, au seus dérivé du caractère 福 koëi, retourner; et ils appelerent les manes, les retournes; retournes pour un temps dans la paix, dans le vrai, dans le tout; la grande thèse taoiste. Ce terme plut à nombre de lecteurs chinois de basse époque, et séduisit présque tous les hecteurs non chinois, plus sentimentaux que scientifiques. Je répète avec insistance que le terme est taoiste. En réalité, les & koet, les défunts, sont les dépendants, ceux qui dépendent de leur pestérité, pour les offrances et les libations qui leur sout nécessuires. Il importe de bien retenir ceci, car c'est la clef du culte chimois des Manes, que nous verrons se développer d'après cette ligne unique.

Notes. — H. Le Ritnel de la dynastie Tcheou, le 周 Tcheou-li, nous apprend ce qui suit: «L'officier préposé aux tablettes, conservait les tablettes des défunts, et les vôtements qu'ils avaient portes de leur vivant. Quand on devait leur laire des offrandes, il revêtait de ces habits le représentant du défunt. Après la céremonie, il servait les habits avec soin. « Section 司 章 Sen-leaumn-i. — Le Mémorial des Rits 讀 記 Li-ki, attribue à Confucius les paroles suivantes: «It ne saurait y avoir de cérémonie funèbre sans représentant. Ce doit être un descendant masculin direct. S'il est trop petit pour se tenir débout ou assis, que quelqu'un le porte dans ses bras. Qu'on prenne un collatéral, dans le cas où la liguée directe sorait éteinte. Mais il faut absolument qu'il y ait un représentant, pour donnér ourps à la majesté du défunt. « Chapitre 會 子 問 Tseng-tzeu wenn.

L Voici le texte du 說文 Chono-wenn: 人所歸. 為鬼. 形. 女祭也. 鬼之為言、強也. 一 Cest, je pense, le Père taoisie 如子 Lie-tzen, qui inventa les retournés, vers l'an 400 avant J.-C. «L'homme devient, par l'union de l'esprit vital avec la matière. Quand l'esprit vital quilte in matière, chacun des deux composants retourné à son origine. De la vient qu'en appelle les 鬼 moris les 臟 retournés. « Voyez mes Pères du Système taoiste, traduction de Lie-tzen, chapitre 1 F.

Sources. — Les Annaies 書 握 Chou-king, 洛 誥 Lao-kao. — Les Odes 詩 舞 Cheu-king, 詩 遺 Chou-mai, 俊 未 Fa-mou, 縣 Mien, 思 文 Seuwenn, 生 民 Cheng-minn, 皇 矣 Hoang-i, 甫 田 Fou-l'ien, 大田 Tu-l'ien, 雲 漢 Tunn-han, 抑 l, 思 齊 Seu-le'i, 旱 懛 Han-lou, 稚 请 Wei-ts'ing, 程 Haan, 载 兒 Tsai-kien, 閔 予 小, 予 Minn u sino-tzen, 有 警 You-kou, 天 保 Tunn-puo, 薨 艦 Fou-i, 執 龑 Tcheu-king, 豐 年 Fong-nien, 楚 葵 Tch'out-ts'eu, 信 南 由 Sinn-nain-chan, 何 人 斯 Heuesjenn-seu.

Ouvrages. - Traductions des Odes, voyez Leçon 4, ouvrages,

## Sixième Lecon.

Sommaire. — Troisième dynastie. La Grande Bègle. Théorie du gouvernement antique. — A. Historique. — B. Le dessin du Fleuve Janne, le tracé de la rivière Lao. — C. Ordre des neuf thèmes. — D. Les cinq agents et ce qui s'y rattaclie. Avant tout, laisser à la mature son libre cours. — E. Les cinq facultés et activités humaines. — F. Les huit thèmes administratifs. — G. Les temps et les nombres. — H. L'empereur pivot et pôle universel. Répercussion au ciel des faits terrestres. — I. Conduite à tenir envers les citoyens. — J. Biens à rechercher, maux à éviter.

Je consacreral cette Leçon au chapitre at a Houng-jan, la Grande Règle, des Annales. Descendu en droite tigne de Yao, Chourun et U le Grand, le contenu de cette pièce est le résumé de la sagesse des siècles qui précèdérent la troisième dynastie. D'après la tradition commune et acceptable, elle fut résligée en l'an 1050, et fait transition entre la haute et la moyenne antiquité. Vénérée par les Lettrés de tous les âges-comme un texte sacré, elle est appelée la Grande Règle, parce qu'elle est censée contenir les principes de solution de tous les cas éventuels possibles. Elle nous montre les pauvres rougges qui firent marcher le mécanisme de la Chine antique, Elle contient de pius le résumé des notions de philosophie et de politique d'alors, et est a ce titre d'un spécial intérêt pour nous. L'aurai à y revenir bien des fois, au cours de ces Leçons.



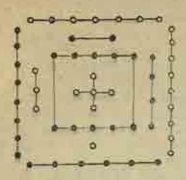
A. Pousse par le souci de complaire au Ciel dont il est devenu le mandataire, le fondateur de la troisième dynastie. l'empereur R Ou, consulte l'oncle du défent tyran È Sinn, le vicomte de R Ki, réputé pour sa sagesse. Il voudrait bien se l'attacher, mais le vicomte refuse, le principe chinois étant dès lors qu'on ne se rallie pas au vaioqueur, quand on a servi le vainen. Alors l'empereur s'efforce d'obtenir du Sage, au moins la quintessence de sa science, le résumé des traditions anciennes dont il est le dépositaire. Le vicomte se prête à son désir, et diéte aux scribes officiels la Grande Règle. Les auteurs de tous les siècles l'ont loue d'avoir agi ainsi, il ne pouvait décemment servir les Tehcon, disent-ils; mais il put lègitimement feur légner sa science. Et il fit bien de la leur légner. Car, sans cela, cette science transmise depuis l'origine jusqu'à lui, aurait disparu avec lui.

Le vicante de Kè commence psy mettre ce qu'il va dire, au compte d'une autorité indiscutable. C'est le Giel, dit-il, qui donna à U le Grand les neuf articles de la Grande Règle, lesquels gouvernent les relations et les lois. Voici le texte: «Le vicante de Kè dit: J'ai apprès que jadis of Kounn ayant opposé des barrages à la grande inondation, géna le libre cours des cinq agents naturels. Le Souverain d'en hant se mit en colère, et ne donna pas les neuf articles qui règlent les relations et les lois. A U ayant remplace son pera Kounn et rétabli l'ordre, en rendant

aux eaux leur libre cours par ses canaux, le Ciel satisfait lui donna les neuf articles de la Grande Règle, par lesquels sont règlées les relations et les lois, « (Annales, Houng-fan.) — Nous avous vu qu'un texte de l'au 2002 attribuait déjà formellement au Ciel les relations, les rits et les lois (page 14). Toule la tradition est unanime sur son interprétation. Tous les âges l'ont accepté sans conteste. C'est le Ciel qui a fait les relations et les lois. Le Sage ne peut pas imposer des lois à sa guise. Son rôle est de veiller à ce que chacun se conforme aux intentions du Ciel, et à son influence sur le peuple.

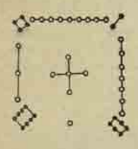
-4-4-

C'est en l'an 2065, pour le récompenser d'avoir remis l'ordre dans la natu-В. re en remediant à une grande inondation, que le Ciel donna à U les neut articles. Mais sons quelle forme et de quelle manière le Ciel lui fit-il ce don? Sur ce point le texte de la Grande Règle est muet. - En 1008, le chapitre authentique ill fa Kou-ming des Annales, enumére parmi les objets les plus précieux du trésor impērial (page 45), 76f 🖾 Hene-t'ou le dessin sorti du Fleuve Jaune. - Au cinquième siècle avant J-C., l'appendice 壁 辟 Hi-ts'eu du 易 經 I-king Livre des Mutations, appendice qu'on attribue géneralement à Confucius, dit; Du inf Fleuve Jaune sortit un dessin, de la rivière is Lao sortit un tracé; des deux, les Sages dédulsirent les règles, - Le chapitre 讀 第 Li-yunn du 讀 記 Li-ki Mémorial des Rits, fait dire à Confucius : Du Fleuve Janne sortit le dessin du cheval. -- Dans les tà Tann-u Entretiens de Confucius avec ses disciples, le Maitre gémit : Hélas! en ce temps mauvais, le Fleuve ne donne plus de dessin. — La 竹 读 說 年 Chronique écrite sur bambou dit: Le dessin du dragon sortit du Fieuve. — Le # 本 Cheu-penn, une autre vieille chronique, dit que du Fleuve Janne sortit le dessin du dragon, et de la rivière Lao le tracé de la tortue. - 孔安日 R'oung-nankouo, ou l'anteur qui se cache sous le convert de ce nom discuté, dit; Au temps on 徐 袋 Fou-hi régnait sur l'empire, un cheval-dragon étant sarti du Fleuve Jaune, Foushi lut les huit diagrammes sur le dos de cet animal. Le Ciel ayant accordé à U le Grand une tortue transcendante qui sortit de la rixière Lao sons ses yeux. U vit sur son écallie les neuf catégories. — Omettons ici les diagrammes de Fou-hi, auxquels je consacreral une Leçon spéciale. Voici comment les Commentateurs résument le cas de U le Grand; La tortue transcendante qui lui apparut, portait sur san dos les nombres, de un à neut. U le Grand. penétra l'intention du Ciel. A ces neuf nombres, il rattacha neuf catégories, qu'on appela les neuf articles. - Certains auteurs ont remarqué avec justesse, que, autant vandrait dire plus simplement que, inspiré par le Ciel, U exposa en neut artieles la science pratique de son temps. Mais Confucius ayant mentionne, et le dessin du Fieuve Jaune, et le tracé de la rivière Lao, les Lettrés n'ont pas admis que la chose fut expliquée plus simplement. Ils tiennent à ce que l'on dise, que les chiffres furent révéles par le Ciel à U le Grand, lequel est censé les avoir ignorés auparavant, et que U écrivit sous ces chiffres ce qu'il juges à propos d'y écrire. Puérilité dant nons verrons d'autres exemples.



Le dessin du Fleuve Jaune représente les chiffres de un à dix, rangés en carré triple, autour du chiffre 5 au centre, les impairs étant blancs et les pairs noirs, dix étant divisé en denx fois cinq.

Le tracé de la rivière Lao représente les chiffres de un à neuf, rangés en carré simple, autour du chiffre 5 central, les impairs étant blancs et les pairs noirs.



Tous les ages ont parlé du dessin et du trace. Leur représentation graphique, felle que nous l'avons maintenant (ci-contre , paraît ne dater que du douzième siècle après J.-C. S'il y en ent plus anciennement une différente, elle est perdue.

---

C. Le sujet rattaché par U le Grand à chaque chiffre, n'a ancune relation avec ce chiffre. Mais II y a un certain ordre dans la série des sujets, de un à neuf. Cet ordre, les Commentateurs chinois l'expliquent comme suit.

d. Tous les phénamènes du monde visible, sont régis par # #7 ou-hing les cinq agents naturels, forces inhérentes au binôme matériel ciel et terre. Ces cinq agents régissent toutes les productions, transformations, destructions. Le gouvernement doit suivre leur évolution. Son premier souci doit être de feur laisser toujours libre cours, de ne jamais les confrecurrer.

2. Aux cinq agents du macrocosme répondent, dans le microcosme humain, Tou-ci-en cinq puissances ou activités. Le gouvernement doit veiller à ce que ces activités ne soient exercées qu'en harmonie avec l'action des cinq agents. De cet accord unisone de l'humanité avec la nature, dépend l'ordre universel.

 Pour conserver l'ordre et la paix, le gouvernement doit donner ses soins A 八 政 pa-tcheng lmit objets, les thèmes administratifs classiques.

A Encore pour arriver à ce que le microcosme et le macrocosme marchent toujours dans un accord parfait, le gouvernement doit veiller avec soin à l'observation 石 紀 ou-ki des temps et des nombres, condition du synchronisme cleiterre humanité.

5. Surtout l'empereur doit remplir parfaitement son rôle de A la hoang-ki pivot des affaires humaines, de l'empire chinois, du monde entier. Tout devant graviter autour de lui, il faut que la vertu du Fila du Ciel soit immobile et immuable. Son cas est traité sous le chiffre 5, lequel est central et dans le dessin et dans le trucé, parce que l'empereur est le centre de tout.

- L'empereur deven agir d'après 三 德 san-tei trois règles, avec les trois sortes de citovens.
- 7. Il devra se décider 稻 駐 ki-i dans tous les doutes, non d'après son caprice, mais d'après les lois de la divination officielle, qui lui indiquera chaque fois la volonté du Ciel.
- 8. Il devra ## (# chou-tcheng faire observer avec le plus grand soin, les météores et les phénomènes, par lesquels le Ciel l'avertira s'il est content de lui, si son gouvernement est bien ce qu'il doit être; on s'il y a des changements à y apporter.
- 9. Sons ce chiffre, U le Grand a inscrit un précis de morale, combten fruste et combien utilitaire! Cinq biens à rechercher, six maux à éviter; 五 稿 六 極 ou-fou liou-ki. Le gouvernement doit alder les gouvernés à se conduire, de manière à obteuir ces biens, à éviter ces maux.

L'enchaînement est roel. La pauvreté du système est visible. Il a pourfant règi la Chine jusqu'un commencement du présent siècle. Ses divisions se sont maintenues jusqu'ici, dans tous les ouvrages de philosophie, de morale, d'histoire. — Reprenous, avec les développements nécessaires.



D. D'abord, sons le chiffre un, les cinq agents naturels. Il ne s'agit pas, comme on a trop souvent traduit, de cinq éléments, de parties qui se métangent pour former des composés. Il s'agit de cinq puissances, qui se produisent ou se détruisent l'une l'autre, cette production et destruction régissant tout, non seulement dans le monde physique, mais aussi dans le monde morat. Les cinq agents naturels sont nommés en premier lieu, disent tous les Commentateurs, parce que, dans les voies du ciel, c'est-à-dire dans l'évolution de toutes choses, ils sont pratiquement le principal.

L'ordre d'énumération des cinq agents est, dans la Grande Régie, cau feu bois métal lumus. C'est l'ordre antique, ordre de la première genése des cinq agents, abstrayant de leur évolution et de leur révolution. L'eau est nommée en premièr lieu, parce qu'elle est produite par le ciel, sous forme de pluie. Le feu est nomméen second lieu, parce qu'il est produit par la terre; l'idée étant celle de sécheresse. Le bois, c'est-à-dire la substance végétale, vient en troisième lieu, parce qu'elle est produite par l'eau; tous les végétaux nyant besoin d'eau pour croître. Le métal, c'est-à-dire la substance métallique, vient en quatrième lieu, parce qu'elle est produite par le leu, tequet la fait découler des minerals fondus. Enfin l'humus vient en dernier lieu, la poussière étant le terme de toutes choses, le résidu de toutes les actions et réactions. — Bans ce système, le clel et la terre sont considérés comme deux principes matériels mais ténus, légers et limpides, disent les Commentateurs. D'eux sortent des agents de plus en plus compacts, leurds et troubles. Eau et teu, en première ligne; matières végétale et minérale, en seconde ligne; humus, en dernier lieu.

Plus tard ce système physique binaire ( deux agents issus du ciel, deux de la terre, un résidu final ) sera abandonné, et fera place au système quinaire à révolution, à la roue des vine agents, dans l'ordre de teur production l'un par l'autre; rone sans cesse tourmante, évolution sans cesse marchante. Dans ce système, le binôme ciel-terre est le producteur comman, sans qu'on distingue ce qui est du ciel et ce qui est de la terre. Entre ciel et terre, comme disent les textes; entre la vonte céleste qui influence, et le plateau terrestre qui est influencé, les cinq agents tournent, dans l'ordre suivant, bois feu humus métal eau; ou mieux, substance végétale, substance ignée, substance terrense, substance métallique, substance aqueuse. Cest l'ordre de production reciproque. Car le bois produit le teu; les anciens Chinois s'étant servis, pour allumer, d'un tourniquet a cheville de bois mou tournant dans un bois dur. Le feu produit l'humus, la matière terreuse, sous forme de cendres. La matière terreuse fondue produit le métal, qui découle des minerais. Le métal engendre l'eau, car un miroir métallique exposé à l'air durant la unit, se couvre de rosée. Enfin l'eau produit le bois, la substance végétale, qui a besoin de pluie pour croître. Et le tour recommence et continue indéfiniment.

Encore plus tard, à l'ordre de production des cinq agents l'un par l'autre, sera substitué l'ordre de triomphe reciproque des cinq agents l'un sur l'autre, avec révolution interminée. Dans cet ordre, la succession est, métal hois eau feu humus. Le métal triomphe du tois en le coupant, le bois triomphe de l'eau en surnageant, l'eau triomphe du feu en l'éteignant, le feu triomphe de la matière terreuse en la fondant; la matière terreuse, l'humus, triomphe du métal, en l'oxydant, en le corrodant. Et le cercie recommence et tourne indéfiniment.

Tout ceci parait être un jeu d'esprit, pueril, insignifiant. Pas du tout! En Chine ces théories simplistes furent grosses de consequences importantes. A priori elles autorisérent, a posteriori elles légitimèrent bien des entreprises. Par exemple : Les 🖫 Hia regnaient par la vertu du metal. La vertu des 😹 Chang était celle de l'enu. Donc (deuxième système, ordre de production réciproque) les Chang devalent succeder aux Hia, Done Ils purent legitimement les renverser... Les Chang régnérent par la vertu de l'eun. Et Fa de III Tcheou découvrit que sa vertu à lui, était celle du bois, lequel (traisième système) triomphe de l'eau. Et voilà Fa de Tcheon certain de triompher dans sa révolte, et autorisé aussi à se révolter. Car le bois dait valuere l'eau. Fa ne sera pas un rebelle. Il sera l'exécuteur de l'inexorable loi naturelle; il aura coopéré avec la giration universelle; il aura donc bien fait... On voit les applications possibles; elles sont innombrables; l'histoire de Chine en est pleine, et la vie privée chineise anssi. - Ou volt aussi que, à cause de ce système. Pidée du gouvernement des choses de ce mande par le Souvérain d'en haut, est pratiquement beaucoup unius pure, que les textes des Annales et des Odes ne le faisaient croire. Cette idée fut plus pure, probablement, pour le peuple, pour les simples, qui durent s'occuper pen on pas des cinq agents; mais elle fut certainement plutôt confuse, pour les intéllectuels, les philosophes, les polificiens. Pour ceux-lé, à côté de la Providence, il y ent un rouage. Queique chose comme un fatum se dessine. Fatum, non pas moralement avengle, mais physiquement Inexorable. If n'est pas dit que le Souverain d'en haut dirige les cinq agents; il n'est pas dit qu'il soit réduit à leur obeir; mais il est dit qu'il respecte teur révolution, et que son Fils sur la terre doit anssi la respecter et la faire respecter. Et des casses lamentables sur leaquelles l'Histoire pleure, sont déclarées n'être pas injustes, parce qu'elles devaient arriver, de par les cinq agents. Et jamais aucune indemnité dans une autre vie, n'est promise positivement à ces écrasés innocents de la giration cosmique. — Il est évident que cette manière de voir, rabaisse considérablement la notion chinoise du Souverain d'en haut.

Nous n'en avons pas fint, avec les cinq agents. Toutes les propriétés physiques des êtres, proviennent et dépendent d'eux. La fourdeur (tendance à descendre) dérive de l'esu. La légératé (tendance à monter) dérive du feu. L'élasticité dérive du bois, la plasticité dérive du métal, la fécondité dérive de l'humus. - Les conleurs fondamentales chinoises, se rattachent aussi aux cinq agents, en cette manière: noir, l'eau profonde; rouge, le feu; vert-bleu, le bois, le feuillage végétal; blanc, le metal poli, argent élain fer; janne, le lœss et les alluvions chinois; -Les saveurs s'y rattachent de même: salure, à l'eau, car l'eau de mer est salée; amertume, au feu, car les produits empyreumatiques sont amers; acidité, au bois, gout de beaucoup de sucs végétaux; acreté, au métal, les oxydes ayant généralement cette saveur; saveur fade, l'humus alcalin. - Les cinq régions de l'espace, sont aussi apparentées avec les cinq agents; le nord pluvieux et sombre, répond à l'eau noire; le sud chand et liunineux, répond au fen rouge; l'orient vert-bieu quand le soleli se leve, répond au bois vert ; l'occident blanc quand le solell se couche, répond au métal blanc; le centre défriché et labouré par les hommes, répond à l'hunnis Jaune.

Enfin le système quinaire des agents naturels, s'applique à l'homme de la manière suivante. Dans chaque agent, on distingue sa substance plus tourde, et son émanation plus subtile. Les cinq viscères de la physiologie chinoise, rein poumon rate fole cœur, sont autant de parcelles de la substance lourde des cinq agents. Les vertus et les vices, le moral, le tempérament, le caractère, sont leur émanation subfile. La giration en grand des cinq agents dans le macrocosme universel, se reproduit en petit dans le microcosme humain. Les termes de cette giration sont, la santé ou la maladie physique, le bien ou le mai moral. Donc un système matérialiste, qui restera tel au cours des temps

-0-0-

E. Sous le chiffre deux, la Grande Règle traite des facultés et activités humaines. Le gouvernement doit en règler l'exercice.

Les cinq facultés sont énumérées dans l'ordre de leur développement, au fur et à mesure de la croissance de l'être humain. Faculté de se monvoir, celle qui parait la première. Faculté d'émettre des sons, vagissements d'abord, paroles plus tard. Faculté de voir, de considérer. Faculté d'ouir, de comprendre. Faculté de penser, de se déterminer. — Les cinq activités deivent être réglées comme suit. Le mouvement doit être contenu et modeste. Les paroles doivent être pesées et mesurées. Le regard doit être observateur. L'oule dolt être attentive. La pensée doit être penétrante. — Les cinq résultats du bon fonctionnement des facultés, doivent être : la possession de sol, un discours clair, le discernament, la prudence, la sagesse.

Tel est le premier traité de psychologie chinoise. Traité d'éducation aussi, car c'est à ce titre qu'il est placé ici. Ce qui est dit ci-dessus, l'éducation doit le déve-lopper. Cela doit être exigé, de tout sujet dans une certaine mesure, et de tout officier dans la perfection. On voit que, d'une ame, il n'est pas question, dans ce traité scientifique. Il paraît bien que la théorie des émanations viscérales, fut ju-

gée suffisante niors pour expliquer les phénomènes psychiques, comme ette l'est encore aujourd'imi. Encore de nos jours, le carectère d'un homme est l'emanation de sa rate, su pensée est l'emanation de son cœur, etc. — La Glose classique de la Grande Règie explique, que la pensée, la volonté, la conscience confondues, sont produites par le cœur comme l'eau est produite par le puits. Un puits nouvellement creusé, donne de l'eau trouble. Plus le puits vieillit, plus l'eau qu'il donne est chaire. Ainsi en est-il de la pensée humaine. Trouble dans la jeunesse, elle se chariffe avec le temps et l'âge. — Ailleurs la pensée est dite être une sorte de phosphorescence intermittente du cœur.



Sous le chiffre trois, U le Grand inscrivit les huit thémes administratifs 151 dont le gouvernement devait s'occuper, pour que l'ordre fût purfait en ce monde. - 1. Avant tout l'agriculture, qui procure au peuple le nécessaire; comme elle est la base de tout, elle doit être le premier sonci du gouvernement. - 2. Ensuite le commerce, qui procure au peuple des commodités accessoires. - 3. Puis les rits religieux, spécialement les offrandes, par lesquelles l'homme propitie les Étres transcendants, gagne feur bienvelllance, s'attire leurs bénédictions, - En quatrième lieu, le cadastre, la division des terres et la protection des biens, flefs, illeux, lots des familles. - En cinquième lieu, l'instruction publique, par faquelle est préservée et continuée l'aniformité de toutes les institutions. - En sixième lieu, la repression des crimes et des délits, les sanctions pénales. - En septième lieu, le soin des bôtes et des étrangers de passage, soilicitude doublée de surveillance et d'esplonnage. - Enfin, en hultième et dernier lieu, l'armée, in guerre. Elle fut toujours considérée par les Sages, dit le Commentaire, comme le pire des expédients; comme un mai nécessaire, non comme un bien; voita pourquoi elle est nommée en tout dernier lieu.



G. Sons le chiffre quatre, la Grande Régie traite des temps et des nombres. Sèrie des années, des mois, des jours; mouvements et position des corps célestes; science des calculs. En d'autres termes, astronomie officielle pratique, confection du calendrier. Ces sujets doivent être l'objet de l'attention constante du gouvernement; car, ne peut réussir, que ce qui est fait à l'heure du Clol, au temps voulu par le Ciel. La science des nombres sort à déterminer si l'époque ou le moment sont fastes ou néfastes.



H. Le chillre cinq, chilfre central dans les deux diagrammes du Fleuve et de la Luo, est consacré au pôle impérial, c'est-à-dire à la dignité de l'empereur et à son rôle. L'empereur est le pivot autour duquel tout lourne sur la terre, comme au ciel tout gravite autour du pôle, siège du Souverain d'en haut. Il est père et mêre du peuple. Ses enseignements sont les enseignements du Clei même, — Il

doit bien traiter ses officiers, et les bien payer, pour qu'ils puissent être désintéressés et fidèles. Il doit surtout bien traiter le peuple, pourvoir à tous ses besoins, et se tenir en communication avec lui, allu de connaître ses sentiments. Si
le peuple est content de lui, qu'il tienne pour certain que le Ciel l'est aussi. Si le
peuple se désaffectionne et se plaint, qu'il tienne pour certain que le Ciel est mécontent de lui, et qu'il s'amende au plus vite pour ne pas être rejeté. Les sentiments du peuple à son égard, doivent être pour le prince, comme un miroir qui
lui révèle les sentiments, la disposition favorable ou defavorable, du Ciel, du Sonverain d'en haut, pour lui.

Je passe au chiffre huit, qui est connexe. Le gouvernement doit faire observer constamment et avec soin les météores et phénomènes, lesquels sont la répercussion sur le macrocosme de la nature, de l'ordre on du désordre dans le microcosme gouvernemental. Cela, en vue d'amender aussitôt, ce qui est signale comme défectueux. Quand tout dans la nature suit le cours normal, c'est signe que le gouvernement est bon. Dés qu'il y a dans la nature quelque anomalie, c'est signe qu'il y a quelque vice dans le gouvernement. La nature de l'anomaile dénonce celle du vice, d'après des tables déterminées. Tout désordre dans le soleil, dénonce l'empereur; autour du soleit, sa cour, ses ministres; dans la lune, l'impératrice, la harem. Beau temps trop prolongé, indique que l'empereur est inactif. Temps convert persistant, indique qu'il est ininielligent. Pluies excessives signifient qu'il est injuste. Secheresse excessive nunonce qu'il est négligent. Froid exagéré, qu'il est inconsidéré. Vent violent, qu'il est paresseux. Une bonne moisson prouve que tout est bien; une manvaise, que le gouvernement est en fante. Quand un poirier fleurissait en automne, il faliait prévenir la cour qu'il devait y avoir quelque dôsordre secret. Etc. - Faurai à revenir souvent, sur cette répercussion au ciel du bien et du mal dans l'administration. Cette croyance a mis son empreinte sur toutes les pages de l'histoire de la Chine. Elle a été invoquée, expliquée, appliquée, dans des documents officiels innombrables, depuis la troisième dynastie, jusque dans les premières années du vingtième siècle.



I. Je renvoie à la huitième Leçon, la solution des doutes pratiques par le sort, qui figure sous le chiffre sept. Sous le chiffre six, est traitée la manière dont le gouvernement doit agir à l'égard des trois classes de citoyens. Équité froide, pour çeux qui font leur devoir. Répression des trop entreprenants. Coection des trop indolents. — Il n'y ent de place, ni pour l'affection, ni pour l'encouragement dans le gouvernement antique.



J. Enfin, sous le chiffre neuf, il est parlé du bien et du mal; des sanctions célestes, naturelles ou artificielles.

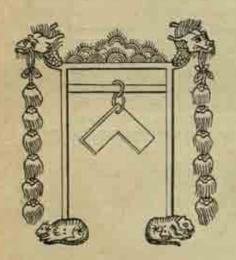
Les biens, les cheses heureuses louables désirables, sont au nombre de cinq. La lougévité est le premier des biens, parce qu'il permet de jouir tonglemps des autres, Le second bien est l'opalence. Le troisième est la santé du corps avec la paix du cœur. Le quatrième est l'habitude de bien agir. Le cinquième est de mourir de mort naturelle et le corps intact, au bout du nombre de jours alloués par le destin. Tous ces biens sont destinés par le Ciel à qui les mérite, et leur jouissance doit être assurée aux bons par la protection du gouvernement.

Les six maux sont: Une mort prématurée ou violente. La souffrance physique. Le chagrin moral. La pauvreté. L'habitude de mal agir par excès. L'habitude de faillir par déficit. Ces maux sont destinés par le Ciel à qui les mérite, et doivent être infligés par le gouvernement au nom du Ciel.

On aura remarque que le bien agir et le mal agir, sont classés parmi les biens et les maux, et non signalés comme cause des biens et des maux. C'est qu'ils sont considérés comme des états fixes, résultant de l'éducation reçue ou pas reçue, reçue avec on saus profit. Etre bon est l'état résultant d'une jeunesse bien employée. Étre mauvais est l'état résultant d'une jeunesse mal employée.

Notes. — Det J. Ni dans la Grande Régle, ni dans aucun autre texte ancien, mention n'est faite d'un dédommagement pour les bons, d'un châtiment pour les méchants, dans une autre vie. Nous verrons pourquoi, dans la quatorzième Leçon, où je montrerai ce qu'était au juste l'ontre-tombe pour les anciens Chinois.

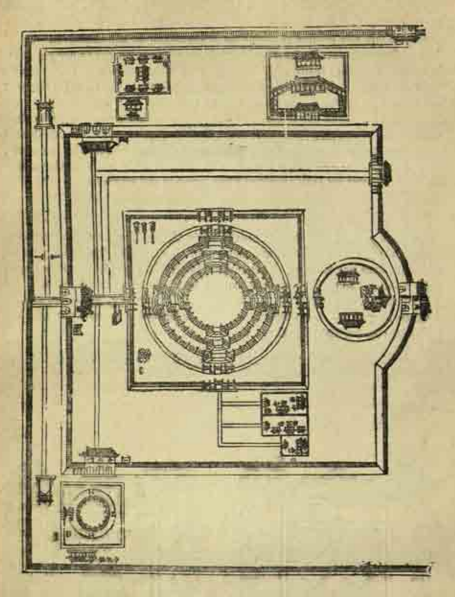
Sources. — Annales 書 經 Chou-king, le chapitre 洪 統 Houng-fan.
Ouvrages. — Les traductions des Annales, citées Leçon t ouvrages utiles. — Mes Textes Historiques, vol. l.







Clocke.



Terrasse ronde du Ciel, et ses dépendances, à la capitale.

## Septième Leçon.

Sommaire. — Troisième dynastie. Pratique du gouvernement antique. Résumé de la Constitution des *Tcheou*. — A. Division territoriale. Provinces. Fiefs et alleux. — B. Le peuple en tutelle. — C. Le rousge administratif. Grand conseil. Six ministères. — D. Archives et archivistes. Les Jou anciens. Les Prétaoistes.

Maintenant que nons connaissons les théories des Tcheou, voyons comment ils les appliquaient en pratique. Je vais résumer leur Constitution.



A. L'empire était divisé en 1 meuf provinces, équivalant chacune à un carré théorique de 360 kilomètres de côté; superficie théorique, à peu près 130 mille kilomètres carrès. L'une de ces provinces, celle qui contenait la capitale, était domaine impérial. Les huit autres ne payaient à l'empereur que certaines redevances définies, produits locaux formant leur spécialité respective. Au-delà des neuf provinces, s'étendait la zone barbare, sorte de Marche, servant de terre de relégation et d'exil. Toutes les neuf provinces étalent divisées en la fiefs; avec cette différence, que les fiefs, héréditaires dans les huit autres provinces, n'étaient pas héréditaires dans le domaine impérial.

Tous les feudataires dépendaient immédiatement de l'empereur. Lui seul investissait d'un fief. Lui seul en dépossédait. - Le titre collectif des feudataires, était 諸 僕 les Archers. Car, dans l'antiquité, c'est l'excellence du tir à l'arc, la spécialité chinoise, celle qui les rendait supérieurs aux barbares, qui désignait les cheis. - Les feudataires étaient classés en cinq degrés d'après leur dignité, en trois catégories d'après la superficie de leurs territoires. Les cinq degrés étaient ceux de duc, marquis, comte, vicomte, baron. Les trois territoires comprenaient respectivement 1300, 625, 324 kilomètres carres. Dans ces grands fiefs étaient contenus les alieux des petits vassaux, lesquels relevalent des fendataires, non de l'empereur. - Le sol de tous les flefs et alleux, était morcelé en carrés théoriques de 360 mêtres de côté. Chacun de ces morceanx, ayant un puits central commun, devait nourrir huit familles, le neuvième du revenu du morceau étant payé en nature an seigneur ou à l'empereur. - Tous les rapports entre l'empereur et les seigneurs, étalent réglés par des rits invariables et inflexibles, lesquels spécifiaient jusqu'aux gestes et aux paroles, supprimant toute spontanéité; faisant, et de l'empereur et des officiers, des automates, et de l'empire une machine.



B. L'empereur, et par lui les seigneurs, sont seuls propriétaires de la terre. A eux aussi le monopole de l'intelligence et de la science, supposée plutôt que réelle, car les portraits que l'Histoire nous a conservés, sont ceux de bien piètres individus. Quol qu'il en soit, ils dominaient de très haut le peuple, le stupide peuple, comme disent les textes. Voici quelle était la condition de ce peuple. Parqués par groupes de huit familles, les hommes cultivaient la terre du maître; les femmes élevaient les vers à soie, filaient et tissaient. Ils étaient dirigés dans

tous leurs travaux, à pen près comme des enfants; par des officiers impériaux ou seigneuriaux, qui les obligeaient à labourer, à cusemencer, à biner, à arroser, le tout à jour fixe. Même tutelle administrative, sur la vie de famille, sur la procréation, sur les rapports et les relations. En un mot, l'homme supposé alsolument dépourvn d'intelligence, était élevé et gouverné comme le premier des animaux domestiques, en vue du plus grand rendement possible. Constatous que, là aussi, ce que disent les Annales, ce que chantent les Odes, est plus beau que la vérité vraie. - Outre l'impôt du neuvième des produits de la terre, les sujets mâles des Teheou étalent corvéables à raison de trois jours sur dix, pour creuser des canaux, frayer des routes, élever des digues ou des remparts. Ils étaient réquisitionnés en masse, pour les expeditions militaires, ou pour les battues impériales périodiques, lesquelles, sous prétexte de chasse, étaient un exercice de guerre. Toutes ces impositions et corvées exigées par le gouvernement en gros, étaient appliquées, dans le détail, pur les chefs des groupes de huit familles. -- Les bûcherons et les patres, Jugés inférieurs aux paysans, exploitaient les forêts et les lieux vagues, payant à l'état la dime du bois ou des troupeaux. Plus has encore, dans l'estime du gouvernement, étaient les marchands, race ambulante peu nombreuse, mai vue, un pen parce qu'elle poussait au luxe, surfout parce qu'elle colportait les rumeurs de foire en foire. La theorie économique était, que le peuple devait se suffire, par sa propre production, ou par free dans son rayon. - Enfin, tout au has de l'échelle sociale, venalent les serviteurs pour cause de misère, et les esclaves pour cause de delit, elres sans droits, assimiles au bétail, vendus el revendus comme lui. -Les captives de guerre remplissaient les hareins et les ateliers, bêtes de plaisir ou de travall. - La reduction en servitude pour crime, était toujours à vie, et accompagnée d'une mutilation specifique pour chaque genre de servitude. On marquait au visage, ceux qui étalent condamnés à garder les portes des villes, palais, bâtiments publics. On coupait le nez, à ceux qui étaient affectés à la garde des harrières de peage sur les routes. On amputait les deux pieds aux rameurs de la chiourme. Ceux qui éfaient destinés au service des bareus, subissaient la castration. Que devenaient tons ces malheureux dans leurs vieux jours? Je suppose qu'ils mouraient de misère dans queique coin, comme font les mendiants modernes. Pas trace d'institutions charitables, dans cette antiquité que l'humain Confucius admira tant.

-0-10-

C. Le rouage administratif suivant, fonctionnait entre le trône et le peuple. — Trois Grands Dues, formant le grand conseil de l'empire. Six Ministères, qui se partagenient les thêmes administratifs de la Grande Règle.

Le premier ministère avait pour président le 蒙字 Maire du palais, chancelier de l'empire. Ceiui-ci remplaçait l'empereur, comme vicaire, durant le deuit triennal, en cas de maladie ou d'empéchement. Il l'assistait toujours, comme son aide et son censeur, dans toutes les fonctions impériales. Il gouvernait le palais, le harem, le trésor, les archives, les magusins et les offices. — L'immense palais devait faire tout son travail, et se suffire à lui-même. Les matières premières payées à l'empereur comme redevances, y étaient élaborées en membles, vêtements, bi-

joux, aliments, et le reste. Tout le service y était fait par des gens qui, une fois entrés, n'en sortaient plus de leur vie. Tous relevaient d'un tritemat spécial à procédure extrasonmaire, et le palais avait son bourreau particulier, tout ce qui se passait à l'intérieur devant être ignore du reste du monde. — Le palais avait aussi son école, où le prince impérial était élevé en compagnie des héritiers des grands nefs. Manière de faire connaître au futur empereur, ses luturs grands vassaux.

Le deuxième ministère avait pour président le 田 徒 Grand Directeur, chargé de diriger la procreation et l'éducation des hounnes, la multiplication et l'élevage des bêtes. Il tenalt les registres du peuple et des troupeaux. Il s'occupait du culte des Patrons du sol et des moissous. C'est de lui qu'émmaient les ordres pour les travanx agricoles, à chaque époque de l'année. Il dressait les listes annuelles des levées et des corvées. Il levait les impôts, décidait et dirigeait tous les grands travaux, délivrait le soleil ou la lune lors des éclipses, réorganisait le peuple en cas de calamité. Ses officiers netraitaient pas directement avec les hommes du peuple. Its s'adressalent aux chefs locaux des groupes de la population. — Du Grand Direcleur dépendaient aussi toutes les voies de communication, les harrières, les octrois, les greniers publics, le cadastre. Ses officiers veillaient à ce que tous les hommes vécussent par familles. l'out célibataire agé de trente aus, toute fille agée de vingt aus, tout dépareille vent ou veuve, était marie par eux, d'office. Ils veillaient aussi à ce que toutes les sépultures fussent disposées d'après l'arbre généalogique, les non-maries étant enterrés en dehors du cimetière, comme avant été inutiles à la société. — Dans les archives de ce ministère se trouvaient toutes les statistiques, toute la comptabilité.

Le quatrième ministère avait pour président le 🗊 👼 Grand Maréchal, commundant de la garde du palais en temps de paix, de l'armée impériale en temps de guerre. Mais ce n'est pas lui qui recrutait l'armée. Celle-ci était levée, et lui était livrée telle queile, par le Grand Directeur, pour la campagne projetée. Deux hommes au moins, trois au plus, étaient pris à cet effet à chaque foyer. Un grand fiel pouvait ainsi fournir 30000 hommes, un fiel moyen 24000, un petit fiel 12000. Sous les drapeaux, peine de mort immédiate pour toute intraction, pour toute désobéissance. Pris sur leurs champs, les pauvres rustres étaient affinblés d'une cuirasse et armés d'une lance, puis conduits au combat en masses profondes, bâll-tonnés pour les empêcher d'exprimer leur mécontentement ou leur terreur, encadrés de manière à rendre toute fuite impossible; aussi les défaites étalent-elles toujours accompagnées de carnages sans nom, — Le Grand Maréchal dirigeait aussi le service d'ordre lors des grandes cérémonies, et abattait à coups de fiéche les victimes lors des sacrifices impériaux.

Le cinquième ministère était présidé par le 司 選 Grand Justicier. Il était chargé des procès et des peines, lesquelles étaient atroces, surtout pour intimider

les restes des & Li et des a Miao, encore mélés aux Chinois, disent les Commentateurs. Les B Hia pouvaient se racheter des peines légales encourues, en tout on en partie. J'al énuméré plus haut les différentes formes de servitude pénale à vie, avec mutilation spécifique. Les condamnés à mort étaient, ou décapités, ou bouillis vifs (ce qui contait moins de bois que de les brûler vifs), ou coupés en deux par le milieu du corps avec un conperet ad hoc, on écartelés, ou dèchiquetes lentement. Les criminels odieux au peuple, étaient d'ordinaire simplement jetés dans le marché comme disent les textes. C'est-à-dire que, un jour de grand marché, en les livrait liès à la populace, qui les mettait à mort en les frappant et en les plétinant. Il paraît que c'était là, pour les brutes d'alors, le comble de la llesse. Maintenant encore, en Chine, une exécution capitale est une réjouissance populaire, ce dont je puis témoigner. Enfin les cadavres de tous les suppliclés, étalent exposés en plein marché durant trois jours. - Parmi les crimes passibles de mort, figurérent toujours, sous les trois premières dynasties, toutes les tentatives d'innovation matérielle, toute introduction d'une doctrine nouvelle... Le type de tous les vétements, ustensiles, instruments, procédés, était officiel. Quiconque aurait tenté de modifier quelqu'un de ces types, eût été traité en révolutionnaire. Le génie inventif était ainsi réduit à néant. Celui qui aurait fait une déconverte, annuit sans doute pu la faire connaître au gouvernement et solliciter la permission de l'exploiter, comme fit 儀 妖 l-ti, l'inventeur de l'eau-de-vie de grain, sous U le Grand. Mais I-ti ayant été banni pour sa peine, les inventeurs postérieurs preférérent ne pas l'imiter. Ils turent leurs inventions, et le monde chinois resta absolument figé jusque vers l'ère chrétienne, et plus ou moins jusqu'à nos jours... Quant aux tentatives d'innovation doctrinale, elles furent toujours punies de mort comme crime de lese-majesté, le délinquant ayant osé se croire plus éclairé que l'empereur et ses ministres. Sons la dernière dynastie in Ts'ing, un lettré fut encore mis à mort, pour avoir critiqué quelques caractères du dictionnaire de E 関 K'ang-hi.

Le sixième ministère, présidé par le [3] 25 Grand Ingénieur, dirigeait les travaux publics, et surveilluit les arts et les métiers, tisserands, brodeurs, pelletiers, vanniers, ouvriers en métaux, orfèvres, joailliers, potiers, menuisiers, fabricants d'arcs et de fiéches. Ce que nous savons de l'art chinois vers le dixième siècla avant J.-C., est presque identique à ce que les textes hébreux nous apprennent des arts juifs sous Salomon.

-4-14-

D. Il me reste à ajouter ici une note, qui aura dans la suite une grande importance. Il s'agit des dépôts de documents officiels, écrits sur lattes en bambou ou planchettes en bois; ce qu'on appellerait maintenant les archives on les bibliothèques officielles; et des divers groupes de scribes qui y étalent attachés, à titre de rédacteurs et de conservateurs. De ces bureaux sortiront bientôt les deux écoles propres à la Chine. — Durant les premiers siècles de la troisième dynastie, il n'exista aucune science littéraire privée. Tout le peuple était illettré, et devait l'être. Les caractères et leur usage étaient enseignés aux seuls jeunes gens, destinés à remplir les vides qui se produiraient avec le temps dans les rangs des scribes officiels. En dehors des documents nationaux, il n'existait pas d'autres

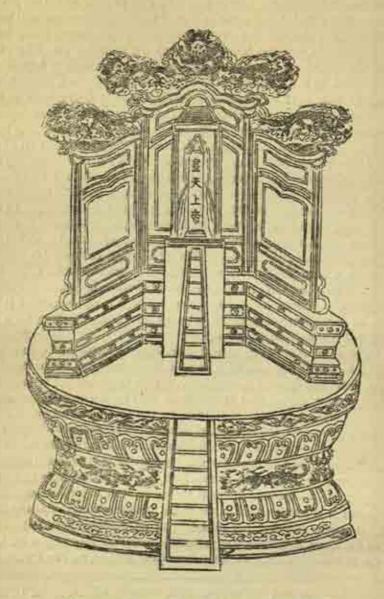
écrits; il n'y avait encore aucun livre. — Trois dépôts de documents et trois groupes de scribes étaient surtout importants.

Premiérement les scribes nombreux attachés au premier ministère, celui de Padministration. Confiés à leur garde et livrés à leurs études, étaient tous les documents administratifs, les rôles et les statistiques, les registres concernant la prospérité nationale, cens des hommes, élevage des animaux, production, revenus, etc. Ces spécialistes en économic politique et science sociale, formaient la corporation des f Jou (depuis mal écrits 信), les f hommes à 而 favoris. Ce nom leur vint, de ce qu'ils mettaient leur gloire dans deux mêches de crins rares et longs, qui pendalent de leurs jones vers les oreilles. Leurs descendants portent encore sur eux, estensiblement, un minuscule petit peigne, avec lequel ils soignent cet appendice, dont ils sont très fiers. - L'usage étranger est de donner aux Jou le nom de Lettrés, ce qui n'est pas tout à fait exact, heaucoup d'excellents lettres, taoistes ou buddhistes, n'ayant pas été des Jou aux yeux des Chinois. Les appeler Confucianistes ou Confuciistes, avant le temps de Confucius, est un anachronisme. Économistes officiels, vollà ce que furent primitivement les Jou. Dès les Tcheou, l'économie utilitaire fut la formule du gouvernement chinois. Confucius ne l'inventa pas. Il fut un Jou, et pratiqua le système Jou, dans le duchè de M Lou. Son mérite spécial, si c'en est un, c'est de l'avoir fait survivre, par ses écrits, à l'incendie des archives nationales en 213 avant J.-C., et d'en avoir doté la postérité. Donc, après lui, et après que le système Jon eut cessé d'être officiel, appeler ce système Confuciisme, peut passer, à la rigueur; mais à la condition de ne pas oublier que Confucius n'en fut pas l'auteur; qu'il en fut le conservateur et le vulgarisateur seulement.

Au troisième ministère se rattachent deux dépots d'archives et deux groupes de lettrés; le bureau des Annalistes et celui des Astrologues. — Les Annalistes notaient tous les faits et gestes de l'empereur, et rédigealent tous les actes officiels. Ils recevaient aussi, conservaient et étudiaient, tous les documents et renseignements venus des principautés et des fiefs, ou des pays circonvoisins; ceci est à noter. — Les Astrologues observaient et notaient les phénomènes célestes et les météores terrestres. — Annalistes et Astrologues confrontaient ensuite leurs observations, examinaient si la rotation des cinq agents naturels procédait librement ou était génée, si la répercussion céleste était faste ou néfaste; puis ils faisaient leurs rapports en conséquence, discutant les causes, déduisant les euseignements, vaticinant sur la prospérité et sur la décadence. Des spéculations naturistes de ces gens-là, rehaussées plus tard par quelque peu de monisme importé de l'inde, sortiru en son temps le Taoisme. Les prétaoistes furent les Annalistes et les Astrologues des Tcheou. 老 并 Luo-tzeu qui formula le système, fut l'un d'entre eux.

Sources. — 書 經 Chou-king, chapitre | 周 官 Tcheou-koan. — Le 周 體 Tcheou-li, Rituel des Tcheou, en entier. — Pour les investitures, Annales, 康 誥 K'ang-kao, 星 命 Pi-ming.

Ouvrages. — L'excellente traduction du Tcheou-li, par Ed. Biot, 1851. — Ed. Chavannes. Les Mémoires Historiques de Se-ma Ts'ien. Tome I. — Mes Textes Historiques, vol. I.



Tablette de l'auguste Ciel, Souverain d'en haut.

# Huitième Leçon.

Sommaire. — La divination officielle sous la troisième dynastie. I par l'écallle de tortue, ou par les brins d'achillée. — A. Texte de la Grande Règle. Origine inconnne. Le but, apprendre la voie du Giel. Les raisons intimes qui firent la vogue. — B. Le manuel opératoire. — G. Textes tirès des Annales. — D. Textes tirès des Odes. — E. Textes divers. — F. Procèdé mixte, écaille perforée et brins d'achillée. Textes de Tchoang-treu.

Cette Leçon, et les deux mivantes, seront consacrées à l'étude des systèmes divinatoires, qui jouèrent un si grand rôle dans le gouvernement chinois antique. — Le principe fondamental de ce gouvernement, était, se conformer, et aux intentions du Ciel, et à la giration cosmique, conditions sine qua non du succès et de la prospérité. Mais comment arriver à commaître la volonté céleste, le sens de la révolution naturelle. 天 道 la voie du Ciel, le sit de l'avenir, ce qu'on devait faire, ce qui aliait arriver? thans ce but, dés la plus haute antiquité, les Chinois recourarent à deux moyens, le tirage au sort avec des brins d'achillée, et le grillage de l'écalife de tortue. Laissons parier les textes.

---

A. Sous le chiffre sept de la Grande Règle, il est dit : « Quand il surgira quelque doute grave, que le prince y pense d'abord, puls consulte les ministres et prenne l'avis du peuple; enfin qu'il interroge la tortue et l'achillée. En cas de conflit des réponses à un cas proposé, si la tortue et l'achillée sont contre, faire la chose sera toujours néfaste. Si la tortue l'achillée et le prince sont pour, quoique les ministres et le peuple soient contre, faire la chose sera faste. Si la tortue l'achillée et les ministres sont pour, quoique le prince et le peuple soient contre, faire la chose sera faste. Si la tortue l'achillée et le peuple sont pour, quoique le prince et les ministres soient contre, faire la chose sera faste. En suivant ces règles, on sera toujours dans la voie du Ciel.». Quand un conflit se produisait entre l'achillée et la tortue, l'achillée était censée avoir indique ce qui serait expêdient pour le présent, temporairement; la tortue était censée avoir indique la solution pour le futur, ferme, stable, définitive. L'achillée avait la vue courte; la tortue voyait jusque dans le plus lointain avenir.

On ne sait pas qui inventa la divination par l'achillée, ui celle par l'écaille de tortue. Les deux sont aussi vieilles que la Chine à nous connue. — La divination par l'achillée, fut une application des nombres, considérés comme une émanation du ciel et de la terre (du binôme ciel-terre). La plante n'y était pour rien. J'imagine qu'ou préféra ses tiges à d'antres, parce que leur odeur forte les préservait des insectes, très destructeurs en Chine. — La divination par l'écaille de tortue, fut basée sur cette idée, que la tortue était un résume du macrocosme, sa carapace dorsale bombée et ronde figurant la voule céleste, sa piaque ventrale plate et carrée

figurant le plateau terrestre, l'animal entre les deux figurant l'humanité. — La raison intime qui donna, de si bonne heure, tant de vogue à la divination officielle en Chine, est double. D'abord l'indécision propre au caractère de la race chinoise, dont la raison est vacillante et la volonté très débile, les impressions et les sensations primant presque toujours. Ensuite la nécessité, pour le prince au pouvoir faible, d'avoir un argument sans réplique à opposer à des vassaux insoumis et à un peuple turbulent, quand ses mesures leur déplaisaient.



Voici comment on consultait l'achillée et la tortue. - D'abord la question В. était formulée nettement, catégoriquement, de manière à exiger une réponse par oui ou par non, sans détails, sans accessoires. Puis les brins d'achillée étalent soumis à un nombre défini de coupes compliquées, dont la dernière répondait oul ou non, selon qu'elle était paire ou impaire probablement. - Quand c'est l'écaille de tortue qu'on interrogeait, primitivement, après avoir posé la question, on flambalt l'écaille à une flamme claire de bois très sec. Les craquelures produites répondalent oui ou non, d'après un code d'interprétation qui n'est pas parvenu jusqu'à nous. Pour rendre ces craquelures plus visibles, ou enduisait l'écaille flambée avec de l'encre, puis on l'essuyait; à peu près comme font les Hindous, pour rendre plus apparente l'écriture tracée au stylet sur feuilles de bananier. -Plus tard, par motif d'économie probablement, au lieu de flamber une écaille entière, on en toucha seulement un point avec un fer chaud. Les fissures parties du point touché, répondaient oui ou non, par leur forme, d'après le code. Dans les cas officiels importants, quand l'opération était terminée, on écrivait sur l'écaille la question posée, à côté des fissures qui lui avaient répondu; puis on détachait à la scie cette partie, question et réponse, pour la conserver dans les archives; le reste de l'écaille servant pour d'autres consultations au fer chaud.



C. Laissons maintenant parler les Textes, qui vont nous dire comment les choses se passaient. D'abord les textes tirès des Annales.

Vers l'au 1315, l'empereur 整 庚 P'an-keng de la deuxième dynastie, désirant changer le site de sa capitale, recourt à la tortue pour décider à l'émigration son peuple récalcitrant. Ce fut une laborieuse affaire. Les Annaies nous ont conservé ses discours. « P'an-keng désirait transfèrer la capitale à 莨 Yinn. Le peuple refusa d'obéir. L'empereur convoqua tous ceux qui faisaient opposition à son projet, et leur dit: Se conformant aux ordres du Ciel, mes Ancêtres ont jadis, pour le bien de leur peuple, déplacé cinq fois leur capitale. A présent les choses vont lei de mal en pis. La question, cerrons-nous ici des jours meilleurs, ayant été posée à la tortue, celle-ci a répondu non. A Yinn nous redeviendrons prospères, comme le rejeton qui pousse de la racine d'un arbre coupé. »... Après l'émigration, dans un nouveau discours, l'empereur constate avec satisfaction qu'ancun de ses sujets n'avait eu la témérité de s'opposer à l'oracle de la tortue. — Il est évident que, dans ce texte, la réponse de la tortue est considérée comme l'expression de

la volonté du Ciei; et l'usage que P'an-keng fait de cette croyance, prouve qu'ella était solidement enracinée dans l'esprit du peuple; un dogme sur lequel on pouvait s'appuyer, sans avoir de contradiction à craindre. (Annales, P'an-keng.)

En l'an 1052, 酒 伊 Tsou-i dit au tyran 辛 Sinn: «Il est clair que le Ciel vous a rejeté. Car, à aucune question que vous lui posez, la tortue ne donne plus de réponse faste.» (Annales, Si-pai k'an Li.)

En l'an 1275, 南 父 Tan-fou se fixa dans la vallée de la 河 Wei, au pied du mont 岐 K'i, et y fonda le duché de 周 Tcheou, sur la foi d'une réponse favorable, obtenue de la tortue. - En l'an 1050, 答 Fa duc de Tcheou son descendant, transféra la capitale de son duché à 鎬 Hao, sur la foi d'un oracle de la tortue. C'est de la qu'il partit, pour conquerir l'empire. - L'année suivante, Fa devenu l'empereur 祇 Ou de la troisième dynastie, tomba malade. Le cas était grave, car son pouvoir était encore bien mal assis. Les deux principaux soutiens de son trône, les ducs 読 Cheu et 備 Chang décidérent qu'il fallait consulter la tortue, sur la maladie de l'empereur. Le duc H Tan de Tcheou, son propre frère, se chargea de la consultation. Après avoir proposé aux trois ancêtres immédiais de l'empereur, qu'il suppose être au ciel dans l'entourage du Sonverain d'en haut, de mourir à la place de son frère. Tan conclut en leur disant: Veuillez me répondre par l'entremise de la tortue. Sur ce, il grilla trois écaliles, une pour chacun des trois ancêtres interrogés. Toutes trois donnérent chacune une réponse rassurante. Alors Tan dit: l'empereur ne mourra pas... Le lendemain, l'empereur était hors de danger. (Annales, Kinn-l'eng.)

En l'au 1042, l'empereur Ou étant mort, et le jeune empereur EX Tch'eng s'étant laissé indisposer contre son oncie le duc Tan de Tchesm, ceini-ri s'éloigna de la cour. Le Ciel manifesta son mécontentement, par un violent ouragan. L'empereur reconnut qu'il avait mai agi. Touché de repentir, il dit: le sens de cette tempête est évident; inutile de le demander à la tortue; le Ciel a voulu me faire reconnaître ma faute... Et il se réconcilia avec le duc de Tcheou. (Annales, Kenntreng.)

La même année 1042, les autres oncles de l'empereur qui avaient desservi Tan, mécontents de sa rentrée en faveur et craignant sa vengeance, se révoltérent ouvertement. La nouveille dynastie, encore mai assise, se trouva dans un très grand danger. Les oncles rebelles avaient des partisans dans le peuple. Il s'agit, pour l'empereur Tch'eng, de prévenir la défection du peuple, et son passage aux révoltés. Il fait donc jouer le tortue dans ce sens, « Avant tous mes actes, dit-ll, j'ai consulté le Ciei, par le moyen de la grande et précieuse écalille de tortue, que mon père m'a léguée. Je sais par elle, que je dois combattre la sédition, qui vient d'éclater dans l'Ouest. Vous au contraire, vous me dites, patientez. Si je suivais votre avis, l'irais contre la volonté du Souverain d'en haut. Jadis, quand le Ciel ent mis ses complaisances en mon père, c'est en se conformant aux avis reçus du Ciel par la tortue, que mon père fonda son empire. De même mol, pour conserver cet empire, doi-je recourir à la tortue. La volonte du Ciel une fois connue, doit être exécutée soigneusement. Or toutes les réponses de la tortue concordant, la volonté du Ciel n'est pas douteuse, » (Annales, Ta-kao.)

En 1038, Tan duc de Tcheou est chargé par le jeune empereur Tch'eng, de fonder la capitale du nouvel empire. Affaire de haute importance, car, à la capi-

tale, sont les tertres du Ciel, des Patrons du sal et des moissons; le temple des Ancêtres; toutes les sources d'où émanent les influences tastes. — Après avoir fait les diligences convenables, l'oncle mande à son neveu l'empereur: Vous avez désiré que je cherchasse l'emplacement de la future capitale. La tortue m'a donné une réponse favorable à ¡¾ Lao. La question est donc décidée. Je vous envoie l'écaille qui a donné l'oracle, et le plan sur lequel je compte bâtir la nouvelle ville. — L'empereur reçut à genoux l'écaille et le plan. It approuva le duc de Tcheou en ces termes: Vous avez agi d'après les intentions du Ciel connues par la tortue. L'écaille nous promet toute prospérité. Contentons le Ciel, afin que cette prospérité dure longtemps. (Annales, Lao-kao).

Vers 1038, parlant des empereurs de la seconde dynastie, Tun duc de Tcheou dit que jadis, dans tout leur empire, le peuple respectait teurs décisions, à l'égal de celles de la tortue et de l'achillée; c'est-à-dire qu'il les tenait pour infaillibles et immuables. (Annales, Kiunn Cheu.)



D. Les Odes nous fournissent, sur l'achillée et la torine, quelques textes excellents, parce qu'ils prouvent que ces procédés servaient aussi dans la vie privée.

Vers l'an 827, une femme inquiète demande à l'achillée et à la tortue, si son mari absent reviendra ou non. L'achillée et la tortue lui répondent: il reviendra. (Odes, Ti-tou.)

Vers l'an 773, l'empereur Me You gouvernant mal, un potit officier gémit:

«Même les tortues sont si indignées de sa conduite, qu'elles ne nous répondent
plus,» — Et un autre, à la même époque: «Tenant une poignée de grain, je sors
pour faire consulter la tortue; pour apprendre d'elle comment je pourrai rester
bon, dans ce monde mauvais. ». La poignée de grain est un trait satyrique, disent
les Commentateurs. On devait plus que cela, au devin qui interrogeait la tortue.
Mais la misère publique, causée par le mauvais gouvernement de l'empereur,
était telle, qu'on n'avait que cela à lui donner. (Odes, Siao-minn, Siao-wan.)

Vers l'an 659, le marquis 文 Wenn de 衛 Wei consulte la tortue, sur un projet de changement de résidence. Elle lui répond que son projet est faste. (Odes, Ting-tcheu fang-tchoung.)

A la même époque, une jeune fille domant son consentement au jeune homme qui la demande en mariage, ini dit: Consulte la tortue, consulte l'achillée. S'il n'y a rien que de faste dans leurs réponses, attelle tou char et apporte à mes parents les présents d'usage pour m'avoir. (Odes, Mang.)



E. Textes de provenance diverse.

En 677, la tortue promet au comte 德 Tei de 秦 Ts'inn, établi dans la haufe vallée de la 潤 Wei, que ses descendants abreuveront un jour leurs chevaux au Fleuve Jaune. (Cheu-ki.)

En 673, dans le pays de 🌴 Ts'i, un officier nyant donné un festin à son prince, celui-ci mis en galeté par le vin, voulut continuer la fête durant la nuit, contrairement à l'usage. Craignant un malhour, en ce temps où les assassinats princiers étalent à la mode. l'officier s'excusa. Avant de vons inviter, dit-it, l'al consulté la tortue, mais sur le jour seulement. Eile a répondu : faste. Si vous restiex ici la nuit, ce serait peut-être néfaste. (Tsouo-tchoan.)

En 629, pour éviter les incursions des burbares 戎 Joung, le marquis de 衛 Wei s'établit à 商丘 Ti-k'iou. La tortue îni promet qu'il y goûtera trois siècles

de prospérité. (Tsouo-tchonn.)

En 614, le vicomte 
Wenn de 
Tchou fait consulter in tortue sur la translation de sa capitale à 
L. Le devin répond: cette translation sera avantageuse pour le peuple, et fatale au prince. Le vicomte dit: si elle doit être avantageuse pour le peuple, elle le sera aussi pour moi. Car le Ciel fait les princes pour le peuple. Si mon peuple doit être heureux, je le serai aussi, quoi qu'il m'arrive personnellement... Ayant donc transporté sa résidence à I, le vicomte y mourut au cinquième mois de la même année. Les Sages dirent de lui, qu'il avait compris comment un prince doit envisager le destin, (Tsono-tchoan.)

En 609, le marquis de A Ts'i étant tombé malade, son médecin lui déclara qu'il mourrait avant l'automne. Or il allait faire la guerre au duc de A Lou. Ce-lui-el l'ayant appris, consulta la tortue. Est-il vrai, lui demanda-t-il, que le marquis de Ts'i mourra avant l'automne?.. Oni, répondit la tortue; et vous mourrez avant lui... L'oracle se réalisa. (Tsouo-tchoon.)

Vers 600, effrayé par l'apparition d'un spectre, le ministre 讀 清 Tchao-tourn rousuite la tortue, qui prédit de grands malheurs à ses descendants. (Gheu-ki.)

En 582, la tortue déclare au marquis 景 King de 晉 Tsinn tombé malade, qu'il est puni pour avoir prive d'offrandes les manes de la famille de Tchao-tourn. (Cheu-ki.)

En 575, avant de livrer hataille, ceux de 🖶 Tsinn prient leurs ancêtres, et les consultent par l'entremise de la tortue sur l'issue du combat. (Tsouo-tchoan.)

En 556, consultée à contretemps, la tortue de répond pas. C'est bien, dit un officier; il de convenuit pas qu'elle répondit; cela augmente ma confiance dans ses solutions. (Tsouo-tchoan.)

Un texte de l'an 544 déclare que, avant d'acheter une concubine, si la familie de cette personne n'est pas connue, il faut consulter la tortue, pour éviter de vioter par ignorance la loi qui défend de s'unis à une femme du même clan. (Tsouotehoan.)

Un texte de l'an 539 dit: Avant d'élire un domicile, il faut consulter la tortue, uon seulement sur l'immeuble, mais encore sur son voisinage. S'installer sans cette précaution, ou contre une réponse délavorable, serait imprudent ou néfaste. (Tsouo-tchoan.)

En 530, le roi 靈 Ling de 是 Teh'ou demande à la tortue, s'il pourrait s'emparer de l'empire... Non! dit la tortue... Furieux, le roi jette l'écaille à terre, et, dressant la tête, dit au Ciel: Ah! tu ne veux pas! Eb bien l'essayemi quand même! — Il essaye, et ne réassit pas. — Ce texte est très précieux. Il montre avec évidence, que c'est le Ciel qu'on prétendait interroger, par l'écaille de tortue. (Tsono-tchoun.)

En 525, 異 Ou et 楚 Tch'ou étant en guerre, le ministre de Tch'ou consulta la tortue, qui prédit que Tch'ou serait vaincu. Peu satisfait de cet oracle, le général de Tch'ou consulta à son tour. Si je me dévoue à la mort, demanda-t-il, vaincrai-je?.. Out, dit la tortue. — La bataille s'engage, le général est tué, les Tch'ou ont le dessus. Durant la nuit suivante, alors qu'ils dorment sur leurs lauriers, un retour offensif des Ou met les Tch'ou en pleine déroute. — Ce texte est important. La réponse spontanée de la tortue, est toujours la solution éloignée, définitive. La tortue ne se dédit jamais, l'avenir qu'elle dévoile étant fixé immuablement. Le général de Tch'ou aurait donc dû se douter que l'amendement apparent concédé à son sacrifice, qui contredisait le premier oracle, l'oracle définitif, ne serait que transitoire, et que la défaite suivrait. (Tsouo-tchoan.)

Un texte de l'an 477, nous apprend que les anciens n'importunaient jamais la tortue et l'achillée, en les consultant sans raison suffisante. On ne devait pas non plus les presser, leur faire quasi violence, en réitérant la consultation sur le même objet. (Tsouo-tchoan.)

Le Rituel de la dynastie Tcheou nous apprend que, avant toute offrande solennelle, on consultait la tortue sur le jour. Avant de creuser une tombe, ou la
consultait sur l'emplacement. C'est à elle qu'on demandait, au printemps de chaque année, quelles céréales il convenait de semer; celles qui réussissent dans une
année sèche, ou celles qui réussissent dans une année pluvieuse... Travaux agricoles, expéditions militaires, projets ou entreprises de toute sorte, la tortue disait le
mot décisif sur tout. Que de migraiues avant, que de regrets après, furent épargnés par ce procède commode; mais aussi quelle atrophie du jugement et de la
décision! — Le même Rituel nous apprend que, chaque année, au premier printemps, alors que la sève monte, les devins oignaient avec du sang les écailles
conservées dans leurs magasins. Cétait une manière de les ravigoter. On leur prétait comme une sorte de vitailité transcendante (Tcheou-li.)

l'imagine que la désir de contenter un mattre, l'espoir d'une bonne gratification, et autres motifs analogues, durent influencer bien souvent les devins qui manipulaient l'achillée et la tortue. La prudence dut aussi les guider parfois, comme dans le cas de A E K'in-yuan, si ressassé dans la littérature chinolee. Vers l'an 195, ce prince du sang royal de 益 Tch'au, idéaliste, poète, toqué, insupportable, perdit la faveur du roi @ Houi et tomba en disgrace. Il alla consulter le grand devin de Tch'ou. J'ai un donte, lui dit-il, dont je viens vous demander la solution - Le devin disposa ses brins d'achillée et prépara une écaille de tortue, puis dit: veuillez énoncer le doute sur lequel vous désirez être fixé. - K'iu-yuan dit: Resterai-je intègre comme les Sages, ou me ferai-je vénal comme les courtisans? Dirai-je la vérité au risque de déplaire, ou mentirai-je pour flatter? Voleraile avec les cygnes ou haut des airs, ou me disputerai-je pour une bouchée avec les oies de la basse-cour? Indiquez-mol où est, dans mon cas, le faste et le néfaste? Que ferai-je, que ne ferai-je pas ? - Peu soucieux évidemment de se compromettre pour le prince disgracié, le devin s'excusa en ces termes: Il y a des cheses trop grandes pour qu'on les mesure au pied, il y en a qui sont trop petites pour qu'on les mesure au pouce. Il y a des nombres incalculables, des choses impénétrables, des difficultés sans solution, des situations sans remêde. Dans votre cas, la lorine et l'achlifée ne sont pas compétentes. - K'iu-guan se suicida. (Tch'ou-ts'eu.)

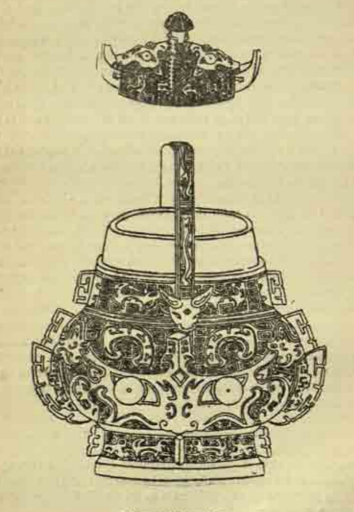
Be Outre le grillage de la plaque ventrale de la tortue, un antre système consistant à faire tomber des brins d'achillée seconés dans la caranace dorsale trouée, paraît avoir été en usage, sinon au commencement, du moins vers la fin de la dynastie Tcheou. Ce système ne nous est connu, que par le texte de 21 7 Tchoang-treu, philosophe taoiste du quatrième siècle avant l'ère chrétienne, que voici: «Une mit, le prince 元 Yuan de 宋 Song vit en songe un être éplore se présenter à la porte de sa chambre à coucheret lui dire; l'ai été pris par le pécheur 余 且 U-ls'ie, sauvez-moi! - A son réveil, le prince Yuan fit appeler les interprêtes des songes, et leur demanda ce que cela signifiait. - Ils répondirent: l'être qui vous a apparu, est une tortue transcendante. - Le prince demanda: y a-t-il parmi les pêcheurs d'ici, un nomme U-ts'ie ? - Oui, dirent les assistants. - Ou'il paraisse devant moi, dit le prince. - Le lendemain, à l'audience publique, le pêcheur se présenta. - Qu'as-tu pris? lui demanda le prince. - l'ai trouvé dans mon filet, dit le pêcheur, une tortue blanche, dont la carapace mesure cinq pieds de circonférence. - Présente-moi cette tortue, ordonna le prince. - Quand elle lul eut été livrée, le prince se demanda s'il la ferait tuer, ou s'il la conserverait en vie. Il proposa son doute à une vieille écallie. La réponse fut : tuer cette tortue. sera avantageux pour la divination. La tortue fut denc tuée. Sa carapace fut perforce en soixante-douze endroits. Jamais un brin d'achillée n'en tomba à faux. -Le texte conclut; Ainsi cette tortue transcendante put apparaître après sa capture au prince Yuan, mais ne put al prévoir ai éviter sa capture. Après sa mort, sa carapace continua à faire aux autres des prédictions infaillibles, alors qu'elle n'avalt pas su prédire à celle qui la portait qu'elle serait tuée. » - C'est que l'animal porteur de l'écaille, n'est pour rien dans la divination. L'écaille préparée prédit. en taut qu'abrègé du macrocosme.

Terminons par un autre texte du même Tchoang-tzeu. «Alors que Tchoang-tzeu pêchait à la ligne au bord de la rivière P'ou, le roi de E Tch'ou tui envoya deux de ses grands officiers, pour lui offrir la charge de ministre. Sans relever sa ligne, sans détourner les yeux de son flotieur, Tchoang-tzeu leur dit: J'ai oui raconter que le roi de Tch'ou conserve précieusement dans le temple de ses ancêtres, la carapace d'une tortue transceudante, immolée pour servir à la divination. Dites-moi, si on lui avait laissé le choix, cette tortue auralt-elle préféré mourir pour qu'on honorat ainsi sa carapace, ou auralt-elle préféré vivre en trainant sa queue dans la boue des marais? — Elle aurait préféré vivre en trainant sa queue dans la boue des marais, dirent les deux grands officiers, à l'unisson. — Alors, dit Tchoang-tzeu, retournez d'où vous êtes venus. Moi aussi je préfère trainer ma queue dans la boue des marais. Je continnerai à vivre pauvre mais libre. Je ne veux pas d'une charge, qui coûte loujours la liberté, et souvent la vie. » (Tchoang-tzeu, 26 F, 17 E.)

Notes. — B. En 1899, de nombreux fragments d'écaille de tortue, ayant servi à la divination au fer chaud vers la fin de la deuxième dynastie, furent exhumés auprès de 安 陽 Nan-yang, préfecture de 彭 德 府 Tchang-tei-fou, province du 河 南 Heue-nan.

Sources. — Annales 書 經 Chou-king, 盤 庚 P'an-keng, 酉 伯 讃 黎 Si-pai k'an Li, 金 縢 Kinn-t'eng, 終 誥 Lao-kao, 君 碇 Kiunn Cheu. — Odes 詩 經 Chau-king, 秋 杜 Ti-tou, 小, 旻 Siao-minn, 小, 宛 Siao-wan, 定 之 方 中 Ting-tcheu fang-tchoung, 俄 Mang. — Le 問 證 Tcheou-li, Rituel des Teheou. — Le 左 傳 Tsouo-tchoan, Récits de Tsouo, attribués à 左 邱 明 Tsouo-k'iouming. — Les 楚 辭 Tch'ou-ts'eu, Élégies de Tch'ou. — Le 史 紀 Cheu-ki, Mémoires Historiques de 司 馬 遷 Seuma-ts'ien.

Ouvrages. — Traduction française du Tcheou-li, par Ed. Biot. — Traductions du Tsouo-tchoan, anglaise par J. Legge, française par S. Couvreur S.J. — Traduction du Cheu-ki, par Ed. Chavannes. — L. Wieger S.J., les Pères du Système taoiste, Tchoang-tcsu, chapitres 26 F et 17 E... et Textes Historiques vol. 1.



Vase rituel antique.

# Neuvième Leçon.

Sommaire. — La divination officielle sous la troisième dynastie. II par les diagrammes et les bries d'achillée. — A. Origine du système. Son but, apprendre la Vois du Cial. Trigrammes, Bexagrammes. Textes annexes. — B. La réponse est dannée par la mutation, de trigramme à trigramme. Les textes annexes confirment parfois cette réponse, ne l'infirment jamais. — C. Exemple: l'hexagramme ix k'an. — D. Consultations antiques qui nous ont été conservées. Textes. — E. Les Mutations sont encore consultées, en Chine et au Japon.

L'auguration par l'écalile de tortue était dispendieuse, les tortues ne se trouvant pas partout. Avec la troisième dynastie [3] Tcheou, fut introduit un système de divination plus à la portée de tous, celui des diagrammes, que l'on firait au sort par des coupes faites an moyen des brins d'achillée.

-4-4-

A. Le système fut imagine par le duc 昌 Tch'ang de Tcheou, père du foudateur de la troisième dynastle, celui dont le titre posthume est l'empereur 文 Wenn. Emprisonné, de 1092 à 1090, à 姜里 You-li, par le tyran 字 Sinn qui le suspectait de trahison; en grand danger de perdre la vie, Tch'ang charma son ennui, ou plutôt je pense chercha à deviner le sort qui l'attendait, en inventant les Mutations.

Huit trigrammes forment la base du système. Ils sont composés de lignes entières ou brisées. Aucun mystère d'ailleurs. Toutes les combinaisons possibles de deux éléments en trigrammes, voilà tout. Ces trigrammes sont servent attribues au légendaire (皇 簽 Fou-hi (page 0). C'est là une fable inventée pour les rendre plus vénérables. En tout cas Tch'ang de Tcheou est l'inventeur des 64 liexagrammes, formés par la combinaison deux par deux des buit trigrammes. Mais l'appelle l'attention sur ce point, qui est la clef de l'arcane. Les hexagrammes ne sont pas des trigrammes fondus ensemble. Ce sont deux trigrammes superposés, dans le sens vertical, dont le second (le supérieur) est censé se substituer au prémier (à l'inférieur). Il y a changement, dans l'hexagramme, du trigramme inférieur au trigramme supérieur; d'où le nom de 👸 / Mutation, que porte le systéme. C'est la nature, le seus de ce changement, que le devin interprête et applique au doute proposé. - Ce fut là la forme primitive. Plus tard on inventa une forme plus compliquée, deux hexagrammes servant à la solution du cas, et la mutation étant considérée, d'un trigramme inférieur à l'autre, et d'un trigramme supérieur à l'autre, dans les deux hexagrammes.

A cette œuvre graphique, Tch'ang de Tcheou ajouta les éléments d'interprétation suivants:

舷 k'ien, ciel.

及 toei, lac, eau dor-

fo, à chaque trigramme, un nom, entièrement indépendant de la figure, absolument arbitraire, mais extrémement important, car c'est sur ces noms et leur symbolisme, non sur les figures, qu'est basée l'interprétation. Les noms des huit trigrammes sont: ciel, lac (eau dormante), soleil, tonnerre, vent, fieuve (eau courante), montagne, terre. Un système naturiste, comme on voit.

=

2º, à chaque hexagramme, un appellatif, qui sert à le désigner, mais qui n'a aucune importance pour la divination.

E tchenn, tonnerre.

at li, feu, soleil.

3°, à chaque hexagramme, un texte bref, explication symbolique, plus ou moins approprié au nom.

suan, vent.

4º, à chaque hexagramme, une amplification de ce texte bref, appelée **%** t'oan. Phrases vagues, morales ou banales, qui eurent avec le titre, dans l'esprit de l'inventeur, une relation réelle ou imaginaire, laquelle nous échappe souvent.

技 k'an, fleuve, eau courante. Telle fut l'œuvre de Tch'ang de Tcheou (l'empereur Wenn). Plus tard son fils 且 Tan duc de Tcheou, frère de l'empereur 政 Ou fondateur de la troisième dynastie, y ajouta ce qui suit:

kenn, montagne.

5°, à chaque ligne de chaque hexagramme, une phrase plate, souvent înepte, ayant quelque lointaine analogie avec l'idée contenue dans le titre de l'hexagramme.

jiji k'ounn, terre.

6°, une seconde série semblable à la précédente, plus concise et plus claire.

B. Telle est la structure du fameux traité des Mutations. Voici maintenant comment on s'en servait. On disposait un nombre donné de brins d'achillée. Une série de coupes fournissait un numéro. On cherchalt, dans le traité, l'hexagramme portant ce numéro. On comparait le trigramme supérieur au trigramme inférieur, et on Jugealt si, dans le cas proposé, la mutation était en bien ou en mal, donnait un pronostic faste ou néfaste... Exemple: La question posée étant l'avenir d'un fonctionnaire, supposé qu'on ent obtenu l'hexagramme composé des deux trigram-

---

mes, montague en bas, lac en haut; un lac succèdant à une montague; cela veut dire que la montagne a été plus que nivelée, que son emplacement a été creusé; c'est néfaste. Si, au contraire, une montagne avait succède à un lac; une élévation remplaçant un abaissement; c'eût été faste. — Telle était l'opération fondamentale, celle qui fournissait le pronostic, que rieu d'accessoire ne pouvait contredire après coup. On cherchait ensuite à découvrir des détaits, des indications complémentaires, dans les sentences attachées aux lignes changées d'un trigramme à l'autre. Si, dans le cas sustit, quelqu'une de ces sentences exprimait une idée d'abaissement, le pronostic était confirmé. C'est dans cet enjolivement du out ou du non sec donné par l'opération fondamentale, que l'imagination et la faconde du devin se donnaient carrière. Mais, je le répête, aucune glose ne pouvait infirmer le sens général de la mutation. Lac succédant à montagne, était et restait un verdict néfaste, l'annonce d'un abaissement, qu'aucune interprétation ne pouvait rendre faste.

Outre les 64 hexagrammes, avec leurs titres textes et gloses, le livre des Mutations contient encore quatre appendices, théories générales que la tradition attribue à Confucius. De plus, aux deux trigrammes ciel et terre, sont sjoutés des développements dont Confucius fut peut-être aussi l'auteur. Il aurait composé ces pièces, tout à la fin de sa vie, peu de temps avant sa mort.

C. Je vais exposer maintenant, par manière d'exemple, le texte entier de l'hexagramme n° 29, 狀 k'an fosse, qui servit de motto à la révolte des Boxeurs de l'an 1900.

L'hexagramme k'an est composé du même trigramme ☵ fleuve, eau courante, en bas et en hant. Eau sur eau. Il n'y a donc pas changement; il y a sureuchère.

Texte bref de Tch'ang de Tcheou .. Eau sur eau, danger, dévouement triomphera.

Amplification du même... Eau sur eau, danger sur danger. L'eau coule sans déborder. Il reste fidéle. Le dévouement fortifie son cour. Il a du mérite. Le malheur qui vient du ciel, ne peut pas être évité. Aux maux qui viennent de la terre, on peut échapper. Les gouvernants doivent prévoir et prévenir les dangers de l'état. Dans les temps malheureux, tenir ferme.

Première glose linéaire de Tan de Tcheou. — Première ligne (de bas en haut : une fosse, c'est dangereux; y tomber, c'est fatal. — Deuxième ligne: dans le danger, il y aura du secours. — Troisième ligne; fosse sur fosse, danger sur danger; c'est partie pérdue — Quatrième ligne; s'il a des vivres pour subsister dans la fosse, s'il trouve une issue pour en sortir, il sera sauvé. — Cinquième ligne; par l'abstinence et la modération, sa situation pourra s'améliorer. — Sixième ligne; s'il est lié avec des cordes, s'il est empêtre dans les ronces, durant trois ans il ne réussira pas.

Deuxième glose linéaire de Tan de Tcheou. — Première ligne: l'eau s'étend en nappe; le Sage propage la vertu par son exemple. — Deuxième ligne: tomber dans une fosse, c'est néfaste. — Troisième ligne: il y aura quelque succès, à condition qu'il n'excède pas. — Quatrième ligne: danger sur danger; insuccès final certain. — Cinquième ligne: il s'en tirera peut-être, s'il allie la ruse à la force. — Sixième ligne: il s'est livré à des excès. Il a perdu sa vole; c'est néfaste pour trois ans.

Augurant sur les chances d'un sonlèvement contre les étrangers et d'une extermination des chrétiens, les Boxeurs de 1900 tirérent au sort cet hexagramme qu'ils inscrivirent sur leurs drapeaux. Ils l'interprétérent ainsi: Eau sur eau, inondation de la Chine par les étrangers et les chrétiens. Le dévouement des Boxeurs en triomphèra. — Les gloses linéaires préconisant l'abstinence, ils ne mangérent d'abord que du riz et ne burent que du the. Quelques succès faciles firent évaporer tant de vertu. Ils mangèrent du porc, burent du vin. et furent battus. Cela devait être, d'après le texte, puisqu'ils avaient perdu teur voie. Comme, pendant trois ans, rien ne réussirait, il n'y avait plus qu'à se reposer provisoirement. Après trois ans révolus, on y repenserait.

D. Voyons maintenant les consultations divinatoires qui nous ont été conservées dans l'Histoire. D'abord celles qui s'appuient sur un seul hexagramme, la mutation se produisant du trigramme inférieur au trigramme supérieur.

Vers l'an 680, le marquis 歐 Hien de 晉 Tsinn songeant à épouser une certaine 版 Ki de 圖 Li, consulte les sorts. La fortue répond : c'est néfaste. L'achillée indique un hexagramme, dont la mutation, de frigramme à frigramme, est faste. Le marquis dit : je suivrai l'achillée. Le devin lui dit : la fortue voit plus loin que l'achillée (page 76); suivez plutôt la fortue. Contre l'avis du devin, le marquis épousa, et s'attira de grands malheurs.

En 645, le comte 穆 Mou de 秦 Ts'inn consulte les sorts sur une expédition qu'il projette contre le marquis 惠 Hoei de 晉 Tsinn. L'hexagramme indiqué par l'achillée, se compose des deux trigrammes, vent en bas, montague en hant. Le devin attribue le vent à Ts'inn et la montagne à Tsinn, puis il prononce... C'est maintenant l'automne; les arbres des montagnes sont chargés de fruits; si un grand vent souffle, il les fera tous tomber. C'est faste. Ts'inn déponillera Tsinn... b'antant que, dans la glose linéaire, à la deuxième ligne, la seule changée, sont attachés ces mots; les mille chars de guerre fuient trois fois, et finalement mattre renard est pris... C'est faste! allez! vous vaincrez Tsinn trois fois et prendrez son marquis. — Les choses se passèrent ainsi.

En 575, lors du conflit de deux ligues formées par les seigneurs feodaux, avaut d'en venir aux mains à 题 Yen-ling, les chofs de la ligue du nord augurérent. L'achillée indiqua l'hexagramme composé du trigramme tonnerre en bas, terre en baut. Tonnerre veut dire ébranlement. Terre c'est symbole de fermeté. Après une socousse, affermissement. C'est faste et signe de victoire, pour celui qui consulte sur l'issue d'un combat... D'antant que la glose attachée à l'unique ligne changée dit: grande défaite; malheur au prince; il ne voit plus les quatre directions. — Dans la bataille qui suivit cet oracle, la ligue du sud fut entièrement défaite, et son chef le roi de 楚 Tch'ou ent un seil crevé par une flèche.

Les consultations suivantes s'appuient sur deux hexagrammes.

Entre 706 et 701, le marquis M. Li de A. Tch'enn domant l'hospitalité à un annaliste impérial de passage, lequel portait sur lui le traité des Mutations, le prie de consulter ce livre sur l'avenir de son jeune fils. L'annaliste tire au sort deux hexagrammes, dont le trigramme inférieur était le même, le trigramme supérieur du premier étant soleil, celui du second étant ciel. Donc mutation du soleil en ciel. Le ciel étant plus élevêque le soleil, r'est faste; pronostic d'exaliation future... D'antant que, à la seule ligne changée, la quatrième, étaient accrochées ces paroles; lumière d'une principanté, hôte cher à l'empereur. Saus aucun doute, le fils succèderait à son père et aurait la faveur du suzerain. — L'oracle se vérifia.

En 680, consultation presque identique. — En 661, 雖 四 Pi-ican chef d'une famille ruinée, consulte les sorts pour apprendre s'il avancera sa fortune, en se mettant au service des 晉 Tsinn. L'achillée désigna deux hexagrammes, dont le trigramme supérieur était identique, le trigramme inférieur tonnerre du premier, étant changé au trigramme terre du second. Après un ébranlement, stabilité. Le pronostic était faste... D'autant que, à la ligne changée, la première, était accrochée cette sentence: ses pieds foulent un sol plus ferme. Confirmation de la mutation en mieux.

En 635, le comte de 秦 Ts'inn se demande s'il aldera l'empereur 蹇 Siang détrone par son frère 帝 Tai, ou s'il fera cause commune avec cet usurpaleur, il consulte les sorts. La tortue répond que, s'il aide l'empereur, il y aura profit pour lui. L'achillée indique deux bexagrammes, dont le trigramme supérieur est identique. Le trigramme inférieur ciel du premier, est changé au trigramme lac dans le second. Le devin interprête: l'empereur s'abaissera vers vous, vous prouvera sa reconnaissance. De plus, dans les sentences linéaires, se trouvent ces mots: le prince doit hommage au Fils du Ciel. La conduite que vous devez tenir et qui vous profitera, vous est nettement indiquée. Prenez le parti de l'empereur.

En 597, consultation sur une armée alors en campagne. L'achillée indique deux bezagrammes, dont le trigramme supérieur est identique, le trigramme inférieur fleuve du premier, étant devenu lac dans le second. Eau courante changée en eau stagnante. L'oracle est jugé méluste.

En 548, un certain ## Ts'oci-tchou songeant à épouser une veuve, consulte les sorts sur son projet. L'achillée indique deux hexagrammes, à trigramme supérieur identique, le trigramme inférieur cau du premier, étant devenu le trigramme vent dans le second. Le pronostic est néfiste, dit le devin; d'abord, parce que le vent bouleverse l'eau; ensuite, parce que la glose de la ligne changée, la troisième, est ainsi conçue... il se heurte aux rochers, il s'accroche aux ronces, il rentre chez lui pour trouver que sa femme a dispara. Ces paroles sont évidemment néfastes. N'épousez pas! — Ts'oci-tchou passa outre, et s'en trouva mal.

E. Voité la divination antique, an moyen des diagrammes. Inventée vers le onzième siècle avant l'ère chrétienne, elle sert encore de nos jours, à résoudre les dontes en Chine et au Japon. Oni, au Japon, où les difficultés de la politique moderne lui sont soumises, comme lui furent soumises les difficultés de la politique

chinoise d'il y a trente siècles. L'écaille de tortue fut abandonnée après le troisiéme siècle avant l'ère chrétienne, l'antique clef d'interprétation des fissures s'étant perdue. Mais les diagrammes demeurèrent, et sont encore journellement consultés. C'est que ce système, à l'apparence scientifique, ne répugne pas à certains esprits cultivés, qui ne recourraient pas à un procédé ouvertement superstitleux. Les devins qui pratiquent ce système, se sont aussi perpétués, les mutations leur laissant de la marge, et leur permettant de se faire une réputation et une clientéle, s'ils sant habiles gens. Témein ce Takashima Kaemon de Tokyō, dont les consultations imprimées au fur et à mesure, en étaient au dix-huitième volume en 1906. Voici un exemple de ces consultations, de tout point conformes aux consultations antiques: «En 1872, Mº Mutsu, alors préfet de Kanagawa (depuis ambassadeur à Washington, puls ministre du Commerce, enfin comte et ministre des Affaires êtrangères), esquissa un système d'impôts destiné à remplacer celui des temps féodaux. Avant de présenter son projet au gouvernement, il me demanda de consulter pour lui les Mutations. Je tirai le septième bezagramme, fleuve changé en terre, stabilité après la mutabilité, avec changement de la deuxième ligne. Votre projet, dis-je à Mr Mutsu, sera reçu et adopté. Vous serez de plus, par trois fois, promu à des dignités de plus en plus hautes. Car le texte attaché à la deuxième ligne dit; il jouira de la faveur impériale; l'empereur lui parlera trois fois. - Le projet de M' Mutsu fut en effet adopté par le gouvernement, et lui-même reçut de l'avancement par trois fois. »

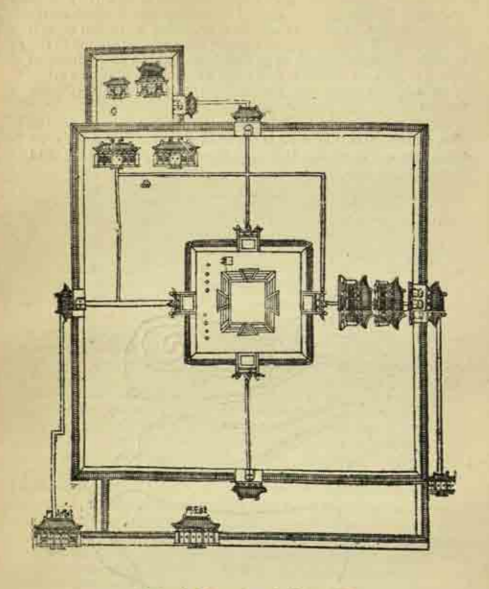
Notes. — A. En ces jours de civilisation effervescente, les actions des Mutations ne baissent pas; elles montent au contraîre. Le livre devient de plus en plus une gioire nationale. — Vers l'an 1890, voulant obtenir du trône, chose difficile alors, qu'en s'occupât de sciences européennes, 李 德 Li-houngtchang raconta à l'empereur d'aiors, ce qui suit: «Comme chacun sait, toutes choses sont contenues dans les Mutations. Nous Chinois possèdons ce livre depuis l'origine. Entièrement appliqués à méditer la haute sagesse abstraite qu'il contient, nous n'avons pas en le loisir d'en tirer les basses applications pratiques. Les Européens, gens cisifs, s'en sont occupés. De là leurs sciences. Reprenons-les donc, ces sciences, sans la moindre vergogne. Elles nous appartieunent de droit, étant les applications des principes de nes Mutations. Récupérons les intérêts de notre capital. » — Maintenant les Monistes japonais et chinois, prônent le fameux livre, comme étant le premier traité de naturisme scientifique, la première tentative faite par l'homme de tâter le pouls cesmique, le premier pas vers l'unification de l'homme avec la pature.

C. 義 和 孝 I-houe-k'uan, Poing serré pour la justice et la paix, c'est-â-dire réaction violente contre ceux qui lésent la justice et la paix. Tel est le beau nom que se donnérent, en 1900, les vilains brigands qui en voulaient proprement au gouvernement mandchou, mais que celui-ci diriges habilement contre les étrangers et les chrétiens. Induits en erreur par le mot poing, les autres oations ont appelé ces gens-là les Boxeurs. Quoique absalument erroné, le terme restera dans l'Histoire.

Ouvrages périmés. — Y-King antiquissimus Sinarum liber, quem ex latină interpretatione P. Regis S.J. (1736), edidit Julius Mohl, Stuttgartiae et Tubingae, 1834. — J. Legge. The Yi-King, in Sacred Books of the East, vol. XVI. N'a pas trouvé le joint.



Vase rituel antique.



Tertre du Patron du sol, à la capitale, avec ses dépendances.

# Dixième Leçon.

Sommaire. — La divination officielle sous la troisième dynastle. III pronestics et conjectures. — A par l'étude des songes. — B par l'étude des anomalies et des monstruosités de la nature. — C. Conclusion.

Pour en finir avec la divination antique, il me reste à parler des songes et des monstres.



D'abord l'interprétation officielle des songes dans l'antiquité. - Cétait A. une affaire scientifique, considérée comme très grave, voici pourquoi. l'ai exposé, en parlant de la Grande Règle (page 60), que les cinq gros viscères du corps humain étalent considérés comme une participation, comme une parcelle des cinq agents naturels. Il s'ensuit que cette parcelle reste sous l'influence de son tout, est impressionnée par son principe. Cette espèce d'induction produite dans les organes par les agents cosmiques, imperceptible dans l'agitation de la veille, devient sensible durant le silence de la unit dans la paix du sommeil. Elle constitue les songes, répercussion du macrocosme universel dans le microcosme humain. sympathie et covibration du principe vital avec la nature. Étant donnée une clef scientifique indiquant à quel agent se rapportait telle ou telle sorte de songe, on conclusit à l'agent actuellement régnant, à sa croissance, à son déclin; et ou prenaît des conclusions pratiques en conséquence. La chose était jugée tellement importante, que des officiers spéciaux étaient chargés de s'enquérir, à époque fixe, des songes faits par l'empereur, par les officiers, par les citoyens. Ces songes étaient comparés avec les phénomènes célestes et les météores terrestres, signes externes visibles, les songes étant des signes internes invisibles, mais les deux sortes de signes avant et décelant la même cause, l'altération cosmique. - Il nons reste quelques textes anciens, sur cette matière...

Vers la fin du neuvième siècle, à son réveil, l'empereur L Suan fait appeier les interprétes des songes, et leur demande de lui expliquer le seus de ceux qu'il vient d'avoir. — Sous le même règne, le Grand Augure interprête les songes des pâtres des pacages impériaux. — Au huitième siècle, l'empereur M You demande aussi qu'on lui interprête ses songes. (Odes, Seu-kan, Ou-yang, Tcheng-uc.)

Vers l'an 670, une concubine du comte 支 Wenn de 断 Tcheng ent un songe. Un envoyé du Ciel lui apparut, et lui remit un plant d'orchis. La concubine devint enceinte, et accoucha d'un enfant mâle, qui fut appelé 藏 Lan Orchis, et devint le comte 發 Mou de Tcheng. Plus tard, le comte Mou étant tombé malade, dit; tant que l'orchis vivra, je ne mourrai pas, car sa vie est la mienne... Quelqu'un ayant détruit l'orchis, le comte mourut, en 606. (Tsoue-tchoan.)

En 575, la unit avant une bataille entre 晉 Tsion et 范 Tch'ou, l'archer 錢.
I de 吕 Lu rève qu'il blesse la lune, puis s'enlize dans un marais en voulant se retirer. Il demande l'interprétation de son songe. Le devin lui dit; lu blesseras le rol de Tch'ou, et périras ensuite. L'oracle s'accompilt. (Tsouo-tchoan.)

Vers 571, un conseiller dit à l'empereur 靈 Ling: Jadis l'empereur 武 丁 Outing des 酸 Yinn (1274) ayant fait chercher le Sage dont l'image lui avait été montrée en rêve, il fut découvert en la personne de 傳 說 Fou-ue. (Kouo-u). — Dans le chapitre des Annales qui raconte cette histoire, le choix du ministre et le songe de l'empereur sont attribués au Souverain d'en haut. Ce chapitre, au moins remanié, est d'une authenticité douteuse.

Ajoutez l'histoire racontée page 77.

Le Rituel de la dynastie Tcheou nous apprend que le Grand Augure conservait la clef traditionnelle de l'interprétation des songes. Les Commentaires du rituel ajoutent à ce texte la note suivante, qui résume bien mes trois Leçons sur la divination antique. «Sous les trois premières dynasties, le faste et le néfaste se déterminaient par l'achillée et la tortue. Le Ciel qui ne s'exprime pas en paroles, se sert de ces êtres, pour indiquer ce qui doit arriver. Ce sont les anciens Sages, qui ont appris aux hommes à s'en servir. L'avis donné par la tortue, prime celui qui est donné par l'achillée. L'avis donné par l'achillée ou la tortue, prime celui qui est donné par un homme, quel qu'il soit. En outre, il y a les songes, communication directe du ciel et de la terre avec les deux âmes de l'homme; communication confuse, mais dont se tirent des pronostics précis.» (Tcheon-li, Tai-poue.)

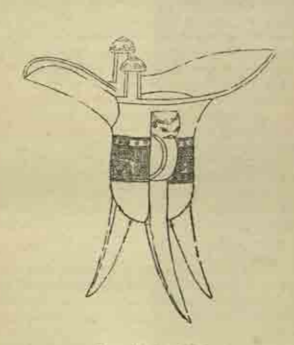


Les songes sont une induction, produite dans le microcosme par le macro-B. cosme. Les météores sont la répercussion cèleste de ce qui se passe sur la terre, un reflet du microcosme sur le macrocosme. Une autre catégorie bien curieuse, ce sont les Monstres (怪 输 koai-ou ou 妖怪 yao-koai), êtres physiques produits par les passions humaines extériorisées. Leur apparition est aussi censée fournir des pronostics utiles. - La théorie de leur genése, cent fois répétée depuis, nous est donnée, pour la première fois, dans un texte de l'an 679. « A SS Tcheng, en plein jour, deux grands serpents se battirent dans la porte de la ville, l'un défendant l'entrée, l'autre cherchant à la forcer. Le défenseur fut tué. L'agresseur pénètra dans la ville et disparut. Six ans plus tard, le comte de Tcheng fut attaqué et tué par un compétiteur. Le duc de 怒 Lou demanda à 申 織 Chenn-su, si c'était ce fait, que l'apparition des deux monstres avait présagé... Dites plutôt, dit Chenn-su. que ce fait étant des lors attendu et redouté par beaucoup d'hommes, cette atteinte et cette crainte produisit les deux monstres et leur lutte. Les monstres naissent des anxiétés des hommes. Les appréhensions humaines extériorisées, devenues existantes objectivement, constituent les monstres. Quand les cœurs des hommes sont en paix, il ne paralt pas de monstres. Quand les cœurs des hommes sont troubles, les monstres pullulent. (Tsouo-tchoan, Tchoang-koung.) - Ceci est profond. Ne voit-on pas, dans le monde entier, en temps de trouble, de folles terreurs prises pour des réalités vraies? L'original, dans la conception chinoise, c'est qu'elle va jusqu'à la concrétion physique de ces chimères morbides particulières, lesquelles deviennent phénomènes publics apparents. - Retenons que cette théorie int toujours crue. Elle est encore crue de nos jours.

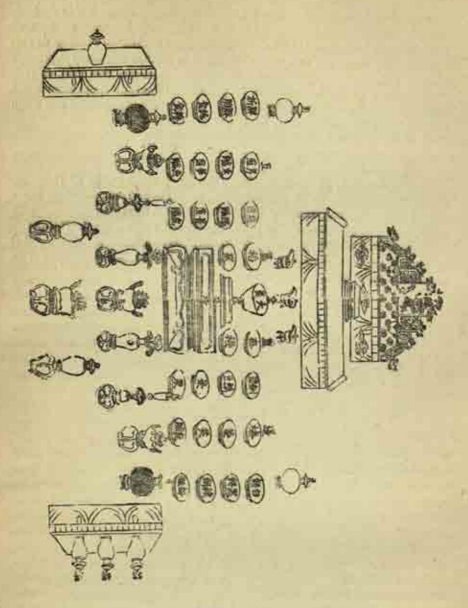
C. Concluons: La divination chinoise ancienne ne s'adressa jamais à des esprits proprement dits, bons ou mauvais, anges ou démons, car l'antiquité chinoise ne connut ni les uns ni les autres. Elle prétendait reconnaître L in la Voie du Ciel. Dans les textes les plus anciens, la question est posée, la demande est faite, au Souverain d'en haut, au Ciel lui-même. Au cours des siècles, on s'adressa de plus au binôme ciel-terre, aux cinq agents naturels, à la rotation cosmique; le principe que ces êtres matériels manifestent l'intention du souverain d'en haut, du Ciel, restant d'aifleurs toujours incontesté. Le peuple crut toujours simplement à une réponse de Celui qui dirige toutes choses. Les intellectuels devenus peu à peu matérialistes, expliquèrent par le fatum, par la 101.

Sources.—A. 詩 經 Chea-king. Odes 斯干 Seu-kan, 無 羊 Ou-yang, 正 月 Tcheng-un.— 左 像 Tsouo-tchoan, les Récits de Tsouo.— 國 語 Kouou. les Discours des Royaumes.— 書 經 Chou-king, les Annales, chapitre 比 命 Ue-ming.— 司 讀 Tcheou-li, le Rituel des Tcheou, chapitre 太 卜 Tai-pouo.

B. Tsouo-tchean 莊 公 十 日 年 Tchoang-koung cheu-seu-nien. — Les sections 蔗 文 Chou-tcheng et 独 人 Ou-i, dans les ffistoires dynastiques et les Répertoires historiques.



Vase rituel antique.



Offrande au Ciel.

#### Onzième Lecon.

Sommaire. — Le Rituel officiel de la troisième dynastie. Innovations et altérations. — L. Historique. — A. Le Ciel, le Souverain d'en haut. — B. Les Cinq Souverains. Histoire complète de cette nouveauté. — C. Les êtres transcendants. Altération des notions. — D. Patrons du sol et des moissons. — E. Monts et Beuves. — F. Corps célestes et météores. — G. Culte des anciens inventeurs. Offrande du dernier mois. Culte des cinq pénates. — H. Grandes offrandes impériales.

I. Cette Leçon et la suivante, seront consacrées à l'étude du Rituel officiel de tu dynastie M Tcheou. Les deux premières dynasties avaient eu chacune son rituel officiel. Aussitôt qu'elle fut installée, la troisième dynastie dut créer le sien, le rituel étant partie intégrante de la constitution chinoise. Le travail prit plusieurs années, l'ouvrage devant être complet d'emblée, car le principe est qu'on n'y ajoute rien ensuite. La tradition rapporte que ce fut H Tan duc de Tcheou, le frère du fondateur de la dynastie, qui le rédigea; et que l'empereur no Tch'eng, fils du fondateur et neveu de Tan, le mit en vigueur en l'an 1033. Une partie relativement peu importante, a été perdue. Ce qui a été conservé, forme maintenant danx livres, le 間 體 Tcheou-li qui contient les rits officiels, et le 儀 論 I-li qui renferme les rits privés. Hautement estimé, et méritant de l'être, comme document contemporain authentique qui révéle la Chine ancienne, ce Rituel des Tcheou tient une place d'honneur parmi les anciens tivres, car sent il est parvenu jusqu'à nous tel quel, non fragmente, non remanie, et à peu presentier. Je vais en extraire les textes relatifs à la religion antique, que le grouperai sous les mêmes chefs que dans les Lecons précédentes.

-0.00-

A. Et d'abord le Ciel, le Spiendide Ciel Souverain d'en haut... «Quand l'empereur fait les offrandes ordinaires au Ciel, il revêt une robe doublée de peau d'agneau. Il ini offre un morceau de lapis-lazuli, couleur d'azur. — Dans les cas extraordinaires, l'empereur informe le Souverain d'en haut, et lui fait une offrande. — Quand l'empire éprouve une grande calamité, l'empereur adresse une supplique au Souverain d'en haut, et lui fait une offrande. La supplique est gravée sur une lame d'or. — C'est au Spiendide Ciel Souverain d'en haut, qu'est faite l'offrande in juin. ». Les Commentateurs ajoutent à ce texte la glose suivante: Ciel et Souverain d'en haut, sont des termes synonymes. On dit Ciel, quand on parle de son gouvernement. Son être étant immense, on l'appelle Spleudide Ciel. Le siège de son gouvernement étant en haut, on l'appelle Souverain d'en haut. N'ayant rien à jui offrir qui soit digne de lui, on lui offre les sentiments intimes du cœur, représentés par quelque objet symbolique, pur et précieux, lapis-lazult ou or. C'est là ce qu'on appelait l'offrande yinn.

B. Ce qui précède, est parfaitement clair, et aussi parfaitement conforme à ce que nous avons vn dans les périodes précèdentes. Mais ce qui va suivre est du neuf. Il s'agit des 五帝 Ou-ti, Ginq Souverains. — Contre mon habitude, je vais anticiper, et traiter cette importante question tout d'une haleine, en son entier, car elle n'est intelligible que traitée ainsi.

Le Rituel dit: «On engraisse préainblement durant trois mois entiers, les victimes destinées aux Cinq Souverains. Lors de l'offrande, une pierre jaune est offerte à la région orientale, une pierre rouge à la région méridionale, une pierre blanche à la région occidentale, une pierre noire à la région septentrionale.»

Ce texte n'est pas interpolé; il est authentique. Les Cinq Souverains n'étant nommés dans aucun document antérieur, les Commentateurs en parlent ici au

long. Donnons-leur la parole.

«Les anciens Lettrés ont interprété le terme Cinq Souverains par le terme Ciel. Mais, le Ciel étant un, comment peut-il y avoir cinq Souverains? Voici comment Il faut l'entendre. Souverain, se dit de l'action, de la mise en œuvre de la puissance. Au ciel, les cinq agents naturels ont chacun son action propre. L'action des cinq agents, voilà les cinq Souverains. Ils agissent dans les cinq régions, dans l'Est vert, dans le Sud rouge, dans l'Ouest blanc, dans le Nord noir, dans le Centre jaune (page 60). - Jadis quand les comtes de 麦 Ts'inn commençèrent à s'affranchir de l'empire, ils se cherchèrent un patron cèleste. Nosant pas accaparer le Souverain d'en haut unique, de peur d'exciter contre ini l'animosité universelle, en l'an 756 le comte 文 Wenn imagina de démembrer les Cinq Souverains. Son territoire étant à l'Ouest, il s'appropria le Souverain blanc, en fit son génie prolecteur et lui éleva un tertre. En 875, le comte fi Suan éleva à l'Est un tertre au Souverain vert. En 422, le comte 🎬 Ling éleva au centre un tertre au Souverain jaune. En 205, le premier empereur de la dynastie 溝 Han, fit élever un tertre au Souverain noir. En 165, parfaisant le groupe quinaire, l'empereur 女 Wenn de la même dynastie fit élever cinq tertres aux Cinq Souverains. Pour les rendre plus intéressants, en cette même année 165, l'imposteur 新垣 年 Sinnyuanp'ing leur donns des noms, et fit des personnages de ces entités impersonnelles. »... Les protestations des Lettrès, des Cérémoniaires et des Annalistes, contre ces innovations, furent énergiques et constantes. « Vollà qu'on prêtend, dirent-ils, qu'il y a au ciel six Souverains, le Splendide Clel Souverain d'en haut, et les Souverains des eing régions. Comment cela se peut-il faire? Sur la terre il ne saurait y avoir simultanément doux empereurs; alors comment y aurait-il simultanément six Souversius au ciel? Lex Cinq Souverains sont l'action du Ciel unique, exercée dans les clinq régions de l'espace. On paut les appeier Souverains, à la rigueur, en tant qu'ils sont l'action du Souverain d'en haut. Mais il ne faut pas en faire des collaborateurs distincts du Ciel, du Souverain d'en haut; car, en réalité, il n'y a un ciel qu'une seule puissance. L'homme, qui est un, agit par ses quatre membres. Le Clel, qui est un, agit par les cinq agents, dans les cinq regions. En égard à son immensité lumineuse, on l'appelle Splendide Ciel. En égard à son éloignement dans l'azur, on l'appelle Ciel azuré. Quant à son être, on l'appelle Ciel; quant à son action, on l'appelle Souverain. Les Cinq Souverains, ce n'est qu'un nom spècial, pour le Ciel agissant. Il n'y a pas, au ciel, cinq génies, comme certains se l'Imagment. Il y a cinq agents, par lesquels l'action du Gel unique se manifeste;

comme il y a, sur la terre, cinq monts principaux, par tesquels l'influx de la terre émane. - En résumé, les Cinq Souverains ne furent jamais considérés comme des multiples ou des collègnes du Souverain d'en haut, que par des ignorants ou des magiciens, dont quelques empereurs furent les dupes, mais que les Lettrès réprouvérent. L'histoire dynastique le prouve bien. En l'an 113 avant J.-C., l'empercur at Ou de la dynastie : Han fait des offrandes au Souverain d'en haut et aux Cinq Souverains, mais avec un cérémonial absolument différent dans les deux cas. En l'an 106, le même fait des offrandes au Souverain d'en haut, au sommet du mont & Ill Tai-chan; et aux Cinq Souverains, au pied de la montague. En l'an 32 avant J.-C., le lettre 臣 衛 K'oang-heng déclare à l'empereur 成 Tch'eng, que le seul vrai culte du Ciel, consistait à faire les offrandes au Souverain d'en haut devant le tertre de la banlieue du sud, et que les Cinq Souverains n'étant que l'action du Souverain d'en haut dans les cinq régions, ne devaient avoir ni tertres speciaux ni offrandes speciales; qu'agir autrement, c'était contrevenir à la tradition de tous les siècles. - En l'an 266 après J.-C., l'empereur at Ou de la dynastie 晉 Tsinn, supprime les offrandes aux Cinq Souverains, son grand-père maternel le célèbre lettré 🛨 🏦 Wang-sou lui syant représenté, que les Cinq Souverains ne sont que le Souverain d'en haut agissant diversement d'après les saisons, et auquel les hommes ent donné bien à tort cinq appellatifs différents. -Les Cinq Souverains reparurent en 656, sons la dynastie 斯 Tang, mais à leur rang, en sous-ordre. Quand l'empereur 玄 宗 Huan-tsoung visita, en l'an 725, le mont T'ai-chan, il fit en personne l'offrande au Souverain d'en haut sur la cime de la montagne, tandis que ses officiers inisaient des offrandes aux Cinq Souvernins au pied de la montagne. - Sous la dynastie 朱 Song, en l'an 1608, l'empereur 具 宗 Tchenn-tsoung offre au Souversin d'en haut sur la cime du mont Tai-chan, tandis que ses officiers font dans la plaine des offrandes aux Ginq Souverains - Certains novateurs ayant ensuite de nouveau additionné les Cinq Souverains avec le Souvernin d'en haut, et parle de Six Souverains, l'empereur # 🚖 Chenn-tsoung donna, en l'an 1067, l'édit suivant : « Voila assez longtemps qu'on parle de six cieux, de six souverains. Je n'admets pas cette doctrine. Il n'y a qu'un seul Souverain d'en haut. Que toutes les autres offrandes soient supprimées. ... Le Bituel officiel des Song ajoute; Dans le Rituel des Tcheon se trouvent les trois appellatifs, Spleudide Ciel Souverain d'en hant, Souverain d'en haut tout court, et Cinq Souverains. Ces trois dénominations désignent un seul et même Souverain, lequel est unique. C'est le Commentateur (du deuxième siècle) 凱康 展 Tchongk'angich'eng, qui a imaginé six cieux et y a logé six Souverains, par une erreur d'interprétation. Son dire ne concordant pas avec les Canoniques et la tradition, doit être rejeté.... Cette décision nette et ferme, termina la cause des Clinq Souverains. Leur culte n'a jamais plus reparu. (Histoires dynastiques.)

C. Parlons maintenant des êtres transcendants. La aussi nous allons constater, aous la troisième dynastie, des innovations et des altérations importantes.

Le Grand Cérémoniaire, dit le texte, est chargé de tout ce qui se rattache au culte des 🎒 chenn du ciel, des 🕱 koci de l'espace médian, et des 武 k'i de la

terre. Il aide ainsi l'empereur à faire prospèrer l'empire et les fiefs. « — L'ordre de cette énumération, disent les Commentateurs, est l'ordre d'habitat, hant milleu bas. L'ordre de dignité scrait chenn k'i koci. — Nous savons que, essentiellement, ces trois sortes d'êtres sont de même nature, étant tous des Mânes; les chenn puissants et actife étant fixés au ciel ou libres dans l'espace, les k'i moins nobles étant attachés à cermine lieux terrestres, les koci valgaires flottant et vaguant entre deux. Le texte exprime que le culte ordinaire de ces êtres attire la prospérité sur l'empire et sur les fiefs. De plus, dit-il, en cas de calamité publique, le Sous-Gérémoniaire dirige les prières extraordinaires, adressées aux chenn du haut et aux k'i du bas, en vue d'obtenir teur secours. Le Grand Prieur est dépositaire des formules immuables, qui servent à évoquer les chenn les k'i et les koci, à leur demander prospérité succès bonbeur, des signes fastes, etc. Les Commentateurs ajoutent que ces formules avaient été composées par 

H. Tan duc de Tcheou, au onzième siècle.

Le lexte suivant est à mediter: « C'est pur la musique et les danses figurées. qu'on atteint les chenn les koei et les k'i, qu'on procure la paix à l'empire et aux flefs. On bat le fambour 🏗 lei, pour avertir les chenn de l'espace, qu'on va leur faire des offrances. On bat le tambour I ling, pour avertir les Patrons du sol et des moissons (fesquels sont des k'i, étant fixés à la terre). On lat le tambour 28 lou, pour avertir les koei vulgaires. Toute offranda aux êtres transcendants, est accompagnée de batteries et de sonneries, de danses avec des lances ou des guidons. Un seul sigual suffit, pour appeler les k'i des cana, lègers comme les olseaux aquatiques. Il en faut deux pour appeler les k'i des bois, lourds comme les hêtes sylvestres. Il en faut trois pour appeler les k'i des rivages, lents comme sont les êtres à écailles, crocodiles et tortues. Il en faut quatre pour appeler les &'i des plaines, trainards comme sont les bestiaux des pacages. Il en faut cinq pour faire sortir les k'é terres, les moins ingambes de tous, les êtres à campace ou à coquille, crabes moules et autres. Il faut six appels, pour faire descendre les chenn du ciei, car ils logent bien toin dans les astérismes, sont fiers et se font prier; cependant au sixième uppei ils descendent tous, et se laissent honorer. Si l'on continue, au huitième appel, les derniers et les plus nobles k'i terrestres, les Patrons du sol et des moissons, les k'i des grandes montagnes, sortent et se laissent honorer. Enfin, au neuvième appel, les koei arrivent. . Ces koei sont les ames des défunts vulgaires, qui ne sont devenues ni chenn ni k'i. Elles flottent dans l'espace médian, à demi dissoutes, semi-conscientes seniement; voilà pourqual II faut neuf appels, pour les éveiller et les mettre en branle. - Ce texte capital nons révéle, qu'on se figurait déjà les chann et les Er, les Manes glorieux, en partie du moins sons des formes diverses, unimales et autres. Aussi ne seronsnous pas étonnés, quand, sous peu, nous ferons connaissance avec des grues transcendantes, des ours transcendants, des serpents transcendants, etc... Comme les notions antiques out baissé!

Quand on jurait avec solemnité, par exemple pour conclure un traité, les contractants se tournaient face au nord et invoquaient les in chenn, qu'on traitait de claiceogants pour la circonstance. Le Souverain d'en hant était censé résider dans les constellations polaires, voilà pourquoi l'on se tournait vers le nord. Pour convaincre autrui des sentiments cachés dans son cœur, on enouçait ces sentiments

intimes, disent les Commentateurs, en présence des chenn du ciel, s'offrant à être châtié par eux, si l'on manquait à son serment.

Dans les fiefs, des officiers spéciaux étaient chargés de faire respecter les lieux consacrés aux nombreux petits k'i locaux. Quand un chenn nouveau se manifestait, ils devaient découvrir qui ce pouvait bien être, établir sou identité. Car, dit le commentaire, pour traiter avec lui, il fallait d'abord savoir qui il avait été de son vivant, quel avait été son caractère, ce qu'il prétendait, etc. — Au jour du soistice d'hiver, les mêmes officiers priaient, avec accompagnement d'offrandes, les chenn du ciel et les koéi de l'espace; pas les k'i supposés terrès à cette froide époque. Au jour du soistice d'été, its priaient, avec offrandes, les k'i de la terre et les âmes des êtres, c'est-à-dire des animaux, des végétaux (surtout des arbres), et de certains minéraux remarquables, par exemple de tel ou tel rocher. Tout cela, en vue de détourner du fief, la guerre, la famine, et antres malheurs; et de préserver le penple des épidémies et de la mortalité.

Sur le 計 Chee et le 器 Tsi, les Patrons du sol et des moissons, qui sont des k'i comme nous savons, le Bitnel des Tcheou donne des détails très précis... «A la capitale, le terire commun des deux Patrons, faisait face au temple des Ancêtres .. - Le Patron du sol est souvent désigné par un appellatif nouveau, F. + Heou-t'ou Seigneur du sol, qui le désigne plus personnellement, le terme # chec désignant plutôt son tertre. Avant toute expédition militaire, avant chaque tournée impériale pour l'inspection des feudataires, avant les grandes chasses, il y avait annonce et offrande au Patron du sol de l'empire. Quand l'empereur voyageait, quand une armée marchait, à chaque campement, dans chaque station temporaire, on élevait un tertre au Patron du sol du lieu. Au retour d'une expédition, d'une touruée, de nouveau annonce et offrande au Patron du sol de l'empire. - Chaque fois qu'il arrive un malheur extraordinaire céleste ou terrestre, une éclipse, une sécheresse, une inoudation, annonce en est faite au Patron du sol, pour l'apitoyer, disent les Commentateurs. - Chaque fols que l'empereur crée un fiel nouveau et y fait élever le tertre qui sera comme le centre de la juridiction du feudataire, il fait d'abord prier le Patron du sol du lieu, afin que celui-ci venille bien, de ce nouveau tertre, étendre sa bienvelliante influence au district qui en dépend. On enterrait dans ce tertre, une motte de terre prise au tertre impérial. - Toute agglomération humaine élevalt son propre tertre à son Patron du sol et des moissons, des qu'elle comptait vingt-cinq feux. Tous les Patrons du sol de toutes les localités de l'empire, recevaient des offrandes à des époques déterminées. Un officier spécial était chargé de convoquer le peuple pour le circonstance. Au second mois, on demandait au Patron du sol une bonne année; au hultième mois, on le remercialt pour la moisson. Ce Jour-là. # H jour du Patren du sol, le peuple chômalt, assistuit à l'offrande faite par le chef du village, puis fuisait bombance et s'amusait. - L'officier qui avait la garde du tertre du Patron du soi, était aussi chargé de planter et de soigner l'arbre qui ombrageait ce tertre. Il devait aussi soigner d'autres arbres, qui servaient de hornes ou de repères dans les campagnes. Ces Termes étaient ceusés protégés par le Patron du sol. Le peuple les prigit, leur

faisait des offrandes. Certains, comme l'orme blanc de W Fong, devinrent célèbres dans l'Histoire. — Après la chute d'une dynastie, celle qui lui succèdait, élevait un nouveau tertre à la capitale, et un nouveau tertre dans le chef-lieu de chaque flet. Les anciens tertres n'étaient pas détruits, mais emmurés. L'enceinte qui les contenait, était considérée comme le lieu le plus néfaste possible; carc'est d'eux qu'était partie, pensait-on, la malédiction qui avait renverse la dynastie coupable. C'est dans cette enceinte maudite, qu'on jugeait les crimes qui, en ruinant les mœurs, ruinent les nations; l'adultère, le viol, le rapt, et autres du même geure. C'était là le huis-clos antique.

- E. Le culte antique des Monts et des Fieuves, continua sous la troisième dynastie. Nous savons que leurs génies sont des k'i, puisqu'ils sont fixés à des lieux. Lors de ses tournées d'empire, l'empereur offrait un poulain, à chaque mont qu'il visitait, à chaque fleuve qu'il traversait. On enterrait l'animal offert à une montagne, on immergeait celui offert à un fleuve.
- F. Le culte antique des corps célestes et des météores, continua aussi, et se développa, durant la troisième dynastie. Voici les textes de son Rituel: «An printemps, quand il allait saluer, à la porte orientale de la capitale, le soleil censé revenir de sa retraite hivernale vers le sud, l'empereur portait le grand sceptre impérial, car il saluait le soleil au nom de l'empire. A époque fixe, on offrait un bœuf au soleil, à la lune, aux cinq planètes, aux mansions zodiucales. On allumait un feu de joie, en l'honneur de l'astérisme qui donne la vie, le quadrilatère de la Grande Ourse; de l'astérisme qui mesure la vie, la queue de la Grande Ourse; du maître du vent, le Sagittaire; du maître de la pluie, les Hyades. Ces hommages, disent les Commentateurs, s'adressalent proprement au Splendide Ciel Souverain d'en haut, qui donne et mesure la vie, qui fait souffler le vent et tomber la pluie. Si les anciens empereurs détaillérent ainsi le culte, ce fut pour inspirer au peuple grossier, une plus grande estime pour le don de la vie, et plus de soin pour sa conservation. Ce fut aussi pour le porter à demander, seton les conjonctures, ce qui était nécessaire à l'agriculture, dont la vie du peuple dépend.

Au commencement de l'hiver, ou faisait une offrande à l'astérisme protecteur du peuple, pour qu'il rendit féconde la vie conjugale, durant le repos de l'hiver. Au printemps, époque de la saillie, on faisait une offrande à l'astérisme protecteur des chevaux, pareillement en vue de leur reproduction. Après chaque récolte, on remerciait l'astérisme protecteur de l'agriculture. Après chaque recensement de la population, s'il y avait augmentation, on remerciait l'astérisme protecteur du peuple.

Divers officiers étaient chargés d'observer l'aspect du soleil de la lune et du ciel stellaire, les mouvements des pianétes, l'apparition des météores, et d'en déduire ce qui se préparait de faste ou de néfaste pour l'empire. Ils devaient observer, avec un soin tout spécial, les astérismes des fiefs, pour prévoir à temps les conspirations et les rébellions possibles. — Les Anciens avaient divisé le ciel en districts, répondant aux districts de la terre. Ce qui se passait dans un district céleste, pronestiqualt ce qui se préparait dans le district terrestre correspondant. Quand la révolte couvait dans un flet, le moins que pût faire son astérisme, c'était de cligner de l'œil. Un traité officiel interprétait ces signes célestes. Il est perdu, mais le chapitre 天 宫 t'nen-koun des 史 記 Mémoires Historiques, nous a conserve la substance de cette astrologie politique, jaquelle joua un très grand rôle.

G. Voici maintenant quelques & k'i nouveaux, ou du moins qui font leur première apparition dans le Rituel de la troislème dynastie. — D'abord l'Inventeur de l'élevage des chevaux. Il avait son tertre et recevait des offrandes dans les pacages et les haras. — Puis l'Inventeur du tir à l'arc, qui recevait une offrande avant les grands tirs de concours officiels, — Puis l'Inventeur des applications du feu, remercié lors de la cuisson des poteries, de la fonte des métaux, etc. — Dans tous les festins et repas, ou offrait les prémices des mets et des boissons, en action de grâce, à l'Inventeur de l'art culinaire. Une parcelle du mets était déposés sur une assiette ad hoc, un peu de liquide était versé à terre en libation.

Première apparition, dans le Bituel des Tcheou, de l'offrande # la, durant la dernière lune de l'année, aux quatre régions et aux cent êtres; c'est-à-dire à tous les êtres supposés utiles à l'agriculture. Génies protecteurs des digues, des canaux d'irrigation, des sentiers, des aires. Le Génie des tigres, qu'on priait de faire dévorer par les siens tous les sangliers. Le Génie des chats, pour qu'il fit exterminer par sa gent tous les rongeurs. Etc.

Première apparition aussi des cinq pénates, petits Génies sans nom, protecteurs des habitations, auxquels on offralt 五 紀 les cinq offrandes. C'étaient les Génies, 門 de la porte, 行 des galeries, 戶 des feuêtres, 潭 de l'atre, 中 當 de l'atrium central. On leur offrait quelque chose, de temps en temps. Quand quelqu'un était mort dans la maison, avant d'emporter le cadavre, on avertissait séparément ces cinq pénates, que un tel partait pour ne plus revenir. — Il n'est resté, de ces cultes, que celui du Génie de l'âtre, lequel s'est considérablement développé avec le temps, et se pratiquait encore, en ces derniers temps, dans toutes les familles.

H. Les grandes offrandes impériales furent les mêmes, sous les Tcheou, que sous les deux dynasties précédentes. Le Rituel de la troisième dynastie nous apprend les détails intéressants que voici:

La veille de l'offrande, l'empereur gardait l'abstinence. Le nombre des plats servis sur sa table était diminué, le vin et la musique étaient supprimés; il ne visitait pas ses femmes. Il portait un vêtement en toile écrue, s'excitait à la dévotion, et ingérait du jade pulvérisé... Le jade est en Chine le symbole de la pureté, comme le cristal en Europe. Avalé, il est censé communiquer sa pureté à l'âme.

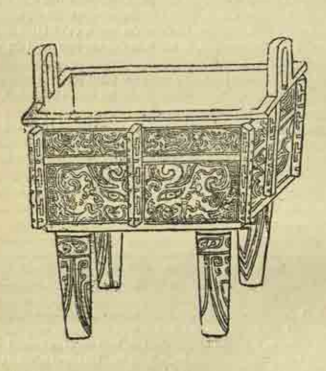
Des officiers écartaient des offrandes toutes les personnes néfastes; les forçats, les mutilés, tout homme ou femme portant le deuil, les veuves. Ils chassaient, à coups de flèches, les oiseaux de manyais augure. Ils faisaient observer un religieux allence par tous les assistants.

Le feu qui servait à allumer les stambeaux et le bûcher, était tire du soleil, au moyen du miroir concave, que les Chinois paraissent avoir connu de honne heure. L'eau qui servait à asperger les offrandes, était censée tirée de la lune, au moyen de grands plateaux métalliques exposés durant la nuit, et qui se couvraient de rosée. Ce feu et cette eau étaient censés absolument purs.

L'empereur resserrait l'union existante entre sa personne et ses parents ou feudataires, en leur envoyant, après les offrandes, une part des viandes offertes. L'idée était que, en ce faisant, il cédait à celui qui recevait ce don, une partie de la bénédiction qu'il avait reçue du Ciel et des Ancêtres, pour son offrande.

Sources. — Le 間 禮 Tchsou-li, et le 儲 禮 I-li, passim.

Ouvrages. — Traduction du Tchsou-li par Ed. Biot. — Traduction du I-li
par S. Couvreur S.J.



Vase rituel antique.

### Douzième Leçon.

Sommaire. — Le Rituel officiel de la troisième dynastie. Innovations et altérations.

II. Culte des Manes. — A. Les sept tablettes du temple des Ancêtres. Les offrandes. — B. Le champ impérial. — C. Le rappel de l'âme. — D. Disposition du cadavre. — E. Funérailles.

III. Sorcellerie. — F. Sorciers et sorcières. — G. Incantations. Exorcismes. Adjurations.

H. Passons au culte officiel des Manes, sous la troisième dynastie, tel qu'il est décrit dans son Rituel.



A. «Le Sous-Cérémoniaire était chargé de l'ordre des tablettes des Ancêtres dans leur temple, ». Il y avait, dans le temple, sept tablettes au plus. La première, celle du fondateur de la dynastie, placée au fond et au milieu, était inamovible. Les six autres, disposées sur deux rangs alternatifs appelés 🖺 tchao et nou, avançaient à l'ancienneté, rang par rang, poussées par les nouvelles survenantes. Quand, les deux rangées de trois étant complètes, un nouveau défunt devait trouver place, la tablette en tête de son rang sortait du temple, et était remisée dans un dépôt ad hoc. Ces tablettes remisées s'appelaient et t'iao. — Les deux premières dynasties avaient déjà connu quelque chose d'analogue.

«L'empereur régnant honorait ses ancêtres défunts, par des libations de vin et des oblations de meis, faites devant leurs tablettes, dans le temple, aux offrandes particulières desquatre saisons, aux offrandes communes triennales, lors de l'offrande quinquennale du souvenir. «.. C'est-à-dire que, tons les trois mois, il offrait allments et boissons, à chacune des sept tablettes du temple des Ancêtres. Tous les trois ans, en place de l'offrande trimestrielle d'hiver, ou groupait les six tablettes du temple autour de celle du fondateur, et on offrait un festin commun aux sept Ancêtres du temple. Et une seule fois, tous les cinq ans, on faisait une offrande commune, l'offrande du souvenir, aux ancêtres anciens, périmes, dont les tablettes étaient remisées dans le dépôt. — Je reviendrai, en son temps, sur ce texte tristement important.

Lors des offrandes devant les tablettes, on rappelait d'abord séparément les deux âmes des Mânes; leur âme supérieure, des régions de l'espace, par les sons de la musique; leur âme inférieure, de l'intérieur de la terre, des profondeurs de la tombe, par l'odeur du vin répandu en libation. La théorie de la double âme, qui lui peut-être inventée ou du moins développée sous la troisième dynastie, nous sera expliquée par un texte, en son temps. — Les Mânes ne mangeaient ni ne buvnient, mais lis humaient. Les exhalaisons des viandes et les fumées du vin, étaient censées les réjouir et les ravigoter. C'est là la glose unanime de tous les Commentateurs, absolument certaine, — Des sièges étaient préparés pour les défunts évoqués. Ils étaient censée se reposer sur ces sièges, et non du tout sur leurs

tablettes. Les Commentateurs avertissent que, les défunts n'ayant pas de corps, ce repos ne doit pas s'entendre à la manière des vivants.

Le Préposé aux tablettes, c'est-à-dire l'officier préposé au culle des Manes, conservait le dernier costume que le défunt avait parté avant sa mort. Lors de l'offrande trimestriéfie, il en revêt il le Représentant, le descendant mâle qui tenait la place du défunt (page 53 ». Après la cérémonie, il le dévétait et serrait de nouveau ces habits. — Je rappelle que les offrandes, libations, prestrations, étalent toutes faites au Beprésentant. On ne les ût jamais à la tablette, simple médium d'évocation.

Avant toute grande expédition commandée par l'empereur en personne, on avertissait les Ancêtres devant leurs tablettes, et on leur faisait une offrande pour les propitier. Puis on emportait les tablettes sur un char spécial. En cas de défaite, durant la retraite, le Grand Cérémoniaire et le Grand Maréchal, les deux officiers les plus qualifiés, marchaient aux deux côtés de ce char, censé porter le palladium de la dynastie.

-4-4-

B. L'empereur et l'impératrice devaient produire par leur travail personnel, le froment et la soie qui seraient offerts aux Ancêtres, en témolgrage de filial souvenir. Chaque année l'empereur labourait un champ. L'impératrice conservait le grain produit par ce champ, et élevait des vers à soie dans sa propre magnancrie. — La cérémonie du labour impérial est racontée au long, en l'an 816. Je fais remarquer que ce rit, qui fut pratiqué jusqu'à ces derniers temps, n'était pas, comme on l'a dit, un encouragement donné aux agriculteurs, une glorification des travaux agricoles. Son but était de nourrir les Ancêtres, dans le seus dit plus hant, et d'obtenir d'eux en échange divers avantages, spécialement la fécondité des femmes du barem. Sur ce point, les exégétes sont formels.

-0-0-

Aussitot après le dèces de l'empereur, divers officiers rappelalent son ame ; Co d'abord, à l'intérieur du palais, dans les lleux qu'il almait à fréquenter durant sa vie; puis plus loin, dans les lieux souvent visités par le défunt, par exemple au temple des Aucêtres. Ceux qui poussaient ces appels, présentaient des habits du défunt. L'idée était que, à la vue de ces objets bien connus, l'âme sortie du corps, désorientée, comme égarée, s'y glisserait, et qu'on pourrait la rapporter... Enfin, avec le char du défunt surmonté de son drapeau déployé, on alluit rappeler son ame hors de la vitte, dans la campagne, vers les quatre points carillnaux. La mort n'était censée certaine, le départ de l'âme n'était censé définitif, et les inmentations officiallés ne commençaient, qu'après ces divers rappels... Ce que je viens de dire, n'est d'ailleurs qu'un cas particulier de l'usage alors général. Voici comment, d'après les Commentateurs, on procédait alors à tous les décès. Des que quelqu'un avait expire, un hamme mantait sur le toit de la maison mortuaire, avec un babit ayant appartenn au défunt. Face au nord, il l'appelait trois fois par son petit nom sun tel, reviens ! . Puis, fermant l'habit, il le jetuit dans l'afrium, où quelqu'un le recevait dans une corbeille, et aliait vite le passer au codavre. Si l'âme-était

dans l'habit, le mort reviendrait à la vie, pensalton. S'il ne revenuit pas, les lamentations commençaient ators. Jusque la, dit le commentaire, on avait espéré
qu'il reviendrait, t'in l'appelait face au nord, parce que les ames vont dans la region ténébreuse. Encore de nos jours, on rappelle l'âme du mort en criant et en
lui présentant ses habits, on lui indique le chemin avec un guidon spécial, etc.
Mêmes idées et mêmes procèdés qu'il y a trois mille ans, à quelques détails près. —
Le fait qu'on ne se l'âtait pas de croire à la mort, qu'on rappelait dans diverses
zones l'âme censée s'éloigner lentement et à regret, qu'on ne se décidait à commencer les lamentations qu'après tout ce mouvement et tous ces efforts, est moins
risible en réalité qu'il ne paratt. Les Chinois d'alors h'avaient aucun moyen de
discerner la mort réelle d'une syncope profonde. Leurs livres sont pleins d'histoires de retours tardifs, de prétendues résurrections, qui ne furent que des réveils
de léthargie ou de catalepsie.



D. Après que le défunt a été tavé et habillé, dit le Rituel, on lui emplit la bouche de riz cuit. On introduit ensuite trois pièces de jade, dont deux soutiennent les joues et les empéchent de se creuser, tandis que la troisième, ciselée ad hoc, représente les deux rangées des incisives, et ferme la cavité buccale. Puis on dispase, autour du cadavre, quelques victuailles. — Ces choses sont répétées plusieurs fois, en divers endroits du Rituel. Les Commentateurs en donnent unanimement une interprétation très simple et très plausible. Il ne s'agit, disent-lis, dans l'antiquité, ni de nourriture donnée au cadavre, ni de provisions préparées pour l'aime. On voulait éviter la déformation du visage, empêcher les mouches de pondre dans la bouche du cadavre, tenir les termites à distance par l'appât de comestibles mis à leur portée. Pour les pauvres, trois coquillages remplaçaient les trois pièces de jade.



E. Avant de creuser la fesse pour un mort, on avertissait le Patron du sol du lieu, qu'on allait entailler son domaine, et on lui faisait une offrande pour le propitier. Autour du cercueil, dans le caveau en briques, on disposait des vivres. Encore pour attirer la vermine et la détourner du cadavre; comme ci-dessus.

On ensevelissait avec l'empereur, ou on brûlait au moment de son ensevelissement, des chevaux, un char, des mannequins divers faits en paille ou en papier. Origine des figurines, qui figurent encore dans les cortèges funèbres de nos jours. — Plus tard on fit des figures mieux travaillées, en bois, en poterie et autres malières. Confucius a parlè avec éloge des anciennes et informes poupées de paille. Il a réprouvé énergiquement les hommes de bois. Car, dit-il, é'est après leur invention, par besoin croissant de réalisme, pour faire mieux encore, qu'en commença à immoler sur les tombes et à enterrer avec les grands personhages, une suite d'hommes vivants. Cette contume barbare commença vers l'an 678.

Les supplicles n'étaient pas ensevells dans les cimetières à leur rang et place, n'armient pas de tablettes dans les temples et ne recevaient par consequent pas d'offrandes. Parce que, par leur faute, ils étaient morts mutilés, crime contre le Ciel et contre les parents auteurs de leurs corps. Ce crime les vouait, après leur mort violente, à l'agonie de la faim, terminée par l'extinction. — Tout autre, disent les Commentateurs, est le cas de ceux qui sont morts pour la défense des tertres des Patrons du soi et des moissons, c'est-à-dire de ceux qui avaient péri à la guerre pour la patrie. Leur mutilation est méritoire, non coupable. Ils étaient ensevelis, et recevaient des offrandes.

III. Parlons maintenant des sorciers officiels et des exorcismes, nouveautés dont l'antiquité ne nous avait rieu dit Jusqu'ici.



F. Sous les Tchcou, les sorciers et les sorcières étaient considérés comme des personnes possédées par des Mânes, âmes de défunts, dites in chenn ou A kozi selon les cas. Cette manière de voir s'est perpétuée jusqu'à nos jours. Quand un chenn possède un sorcier, dit le commentaire du Rituel, le corps est celui du sorcier, l'esprit est celui du chenn. Comme on peut apprendre, par les sorciers, les secrets des chenn, les anciens Sages se sont servis d'eux. Il est régrettable que les vices personnels des sorciers, les aient discrédités, ». On voit que les Commentateurs ajoutent foi à l'efficacité de la sorcellerie.

Un certain nombre de sorciers et de sorcières, avalent une position officielle et des fonctions déterminées. Les sorcières étaient plus nombreuses et plus employées que les sorciers, sans doute parce que les harems étaient les meilleurs clients de la secte. Le caractère qui désigne les sorciers et les sorcières, un pictogramme A. nous apprend que ces A gens-là dansaient en rond, pour faire I leur œuvre, laquelle consista primitivement surtout A faire tomber la pluie. C'est aussi par des pirouettes échevelées, comme font encore certains derviches et fakirs, que les sorcières chinoises étaient censées faire descendre sur elles, avec le vertige, les Génies qui les rendaient clairvoyantes.

Le Rituel dit: «Un chef gouverne la gent des sorciers et des sorcières. Il les forme, les exerce, leur apprend à évoquer les Génies et à les faire descendre. . -Quand une calamité affligeait le pays, ce chef dirigeait les conjurations des sorciers, conjurations dont les formules très anciennes étaient transmises par la tradifion. - Quand sévissait une sécheresse, le pire fléan de la Chine, le chef dirigealt la danse des sorcières, pour obtenir la pluie. Elles dansaient, en plein soleil, jusqu'à ce qu'elles tombassent d'épuisement, pour attendrir le Ciel par le speciaele de leur souffrance, et le décider à pienvoir par pitié. Parfois on les exposait liées à l'ardeur du soleil. A l'occasion on en brûla même quelques-unes vives... Il reste quelque chose de cet ancien usage. Quand la sécheresse est extrême, on fait balayer le fond d'un étang desséché, par des femmes veuves, au son du tambour; afin que la poussière s'élevant de ce lieu ordinairement couvert d'eau, montre au Gel à quel point la terre est désolée. On emploie pour cela des veuves, senles femmes célibataires disponibles, les filles ne devant pas sortir de la maison. Il est plus que probable d'ailleurs, que les sorcières antiques, vouées par leur profession au celibat, émient aussi des veuves, non des vierges.

Quand le prince saluoit de loin les Génies des monts et des fleuves, les sorciers officiels appelaient ces Génies par leur nom, et leur faisnient des signes, pour attirer leur attention. Lors des offrandes aux Manes, ils appelaient de même, par des cris et des gestes, l'âme du défant, l'invitant à de cendre.

Quand le prince allait pleurer au domicile d'un parent ou d'un officier défunt, les sorciers officiels l'accompagnaient, brandissant des branches de pêcher. En chinois, 操 t'ao signifie pêcher; un autre caractère 逃 qui se lit aussi t'ao, signifie fuir, fuyez. Ce jeu de mots fit des branches de pêcher l'arme obligée des sorciers. En les brandissant, ils intimaient aux 鬼 koei mai intentionnés possiblement présents, l'ordre de déguerpir. — Les sorcières escortaient la princesse, dans les mêmes circonstances et avec le même attirail. Car toute maison mortuaire était considérée comme un lieu dangereux, l'âme du défunt pouvant tenter de venger ses anciennes injures, avant de s'éloigner.

Un sorcier spécial assistait le vétérinaire chargé de guérir les chevaux de l'empereur ou des princes. Car la maladie pouvait venir, ou d'une cause naturelle, ou d'un mauvais sort. Tandis que le vétérinaire s'attaquait à la cause naturelle, le sorcier conjurait le sort.

Aux quatre saisons de l'année, les sorcières faisaient, dans le harem, sur les personnes, sur le mobilier et les objets, des incantations et des aspersions jugées salutaires.

A cette section du Rituel des Tcheou, sur les sorciers et les sorcières, les Commentaleurs ont ajouté la note que voici : « La tolérance de ces pratiques, montre que les anciens Sages connaissaient bien leur peuple. Interdire les auperstitions au peuple, c'est s'attirer un échec certain. En réglementant la superstition populaire, ils l'empéchèrent du moins d'excèder, d'emptéter sur le culte officiel (comparez page 14 E). Sous les Tcheou, cérémoniaires et sorciers eurent leurs attributions bien distinctes, bien définies. Chacun fit son affaire, et tout le monde fut content. - Le texte suivant nous apprend pourtant, que le peuple eut parfois à souffrir de l'engeance vouce à la sorcellerie: « Vers l'an 850, le peuple se plaignit du gouvernement tyrannique de l'empereur M. Lt. Ceini-ci se fâcha. Il se procura une sorcière du pays de la Wei. C'étaient les plus fameuses de toutes. Cette femme pretendait pouvoir distinguer, par sa vue transcendante, ceux qui avaient mal parle du sonverain. Elle indiquait les coupables, que l'empereur faisait mettre à mort aussitôt, sans jugement. Le peuple ne parla plus. - Hein! dit l'empereur au duc de Z Chao, que je sais faire taire les médisants! - Hélas! out, dit le duc de Chao. Vous avez mis un barrage aux propos du peuple. Or c'est là chose plus dangereuse que de barrer un fleuve. Un fleuve barré rompt sa digue et inonde. Quand on laisse les eaux couler librement, elles ne font aucun dégât. Ainsi en est-il du peuple. Ce qu'il a dans le cœur, il l'épanche en paroles par la bouche; ensulte, soulagé, il reste tranquille; et de plus, on a appris ce qu'il pense; donc double avantage. Si au contraire on lui ferme la bouche, une révolte pourra se préparer et aboutir, sans qu'on en ait eu auparavant aucun indice. - L'empereur ne voulut rien entendre. En 842, un soulévement du peuple exaspéré le détrona. . / Miroir historique. /

G. Voici maintenant quelques exorcismes officiela, réputés très importants sous la dynastie Tcheou, dans lesquels les sorciers et les sorcières jouaient un rôle prépandérant.

En cas d'éclipse de soleil ou de lune, on donnait l'alarme en battant le tambour, puis on tirait des flèches contre l'envahisseur supporé, on faisait un grand vacarme pour l'affrayer et lui faire lâcher sa proie. Conjurations, exorcismes, et le reste.

On écartait avec soin, de l'abord des demeures, les oiseaux néfastes, surtout les hiboux. Quand on entendait de nuit un cri sinistre, on devait tirer une flèche au jugé dans sa direction, pour conjurer un influx malfaisant possible.

Deux fois par an, on exorcisait les contages morbides, les microbes, ces êtres veniment qui rongent les viscères des hommes et tarissent la vie, disent les Commentateurs. Cette opération se faisait en commun, avec grandissime tapage et comps de balais dans tous les sens, sous la direction d'un officier affublé d'une peau d'ours ornée de quatre yeux en or, braquès vers les quatre directions de l'espace. Les microbes seraient terrifiés par cet appareil, pensait le peuple. Le peuple serait tranquillisé par cette farce, pensaient les intellectuels.

Un con se dit is ki; un autre caractère is ki signifie faste. Un chien se dit in keou; un autre caractère is koou signifie suffisance, abondance. Ces calembours furent l'origine des consécrations, au moyen du sang de con et de chien. — On oignait avec le sang d'un con, les écailles de tortue employées pour la divination, les vases rituels, les tambours de guerre, etc. — Une aspersion faite avec du sang de chien, était censée rompre lous les charmes.

Quand le char de l'empereur ou d'un prince sortait pour un voyage, on lui faisait d'abord àcraser un chien, qu'on enterrait ensuite en offrande aux Génies des chemins. — Avant d'engager son char dans une passe de montagne, le cocher faisait un petit tas de terre, y piquait quelques rameaux, remplissait une coupe de vin, faisait une libation aux deux fusées de l'essien et au timon, avalait le reste, puis faisait passer le char sur le tas de terre... Adjuration au Génie de la montagne, disent les Commentateurs. Comme si le cocher eut dit; «qu'aucun escarpement ne m'arrête, qu'aucun arbre ne m'accroche! puisse-je passer partout, aussi alsément que je vais écraser ce tas de terre, sans accident ni à l'essien ni au timon.» En avalant le reste du vin, le cocher était cense s'incorporer la faveur sollieitée par lui.

Sources. - 周 禮 Tcheou-li, rituel des Tcheou.

Ouvrages. — La traduction du Tcheou-li, par Ed. Biot. — L. Wieger S.J. Caractères chinois, troisième édition 1916, Leçons étymologiques 27 E... et, pour les textes chinois de cette Leçon et de la précèdente, les Textes philosophiques du même auteur, page 63 seq.

### Treizième Leçon.

Sommaire. — Décadence de la troisième dynastie. Huitième au cinquième siècle. — L. Le Ciel, Souverain d'en haut. Les Cinq Souverains. Textes.

Pour cette période, les Annales et les Odes ne nous fourniront plus de renseignements. Elle est couverte par des écrits plus modernes. Ses dates sont fermes. La source principale est 春 读 la Chronique de Confucius, développée dans 左 傳 les Récits de Tsouo. Puis viennent les 圖 語 Discours des Royaumes, attribués au même 左 節 切 Tsouo-k'iouming; les Récits de 晏 嬰 Yen-ying, de 公 羊 高 Koungyang-kao, de 读 读 示 Kouleang-tch'eu; 圖 圖 策 les Luttes des Royaumes, dont l'auteur est incomm; certains passages des 史 即 Mémoires historiques, et quelques opuscules. Ces documents sont extrêmement importants, car its nous montrent au vif quelles étaient les croyances des Chinois, au mement précis où Lao-tzeu et Confucius vont entrer en scène; où les écoles philosophiques et politiques, non-existantes jusque là, vont commencer à influencer le théisme tra-ditionnel décadent. De l'intelligence de cette période, dépend l'intelligence de ce que furent et ne furent pas Lao-izen et Confucius, le vais lui consacrer deux Leçons, celle-ci et la suivante.

 Divisons les textes, comme nous avons fait dans les Leçons précèdentes. D'abord l'Être suprême, le Ciel Souverain d'en haut, et les Cinq Souverains.

En 770, pour se mettre à l'abri des incursions des Barbares du nord-ouest, l'empereur Ping transporta la capitale de l'empire, de la vallée de la ill Wei dans celle de la 洛 Lao, de 長 安 Tch'ang-nan à 洛 闊 Lao-yang. A partir de cette époque, le pouvoir des El Tcheou fut plus nominal que réel. Les seigneurs fecdaux furent pratiquement indépendants. Quelques-uns de ces seigneurs, 署 Tsinn, 審 Ts'i, 整 Tch'ou, 麦 Ts'inn, devenus prépondérants. opprimèrent peu à peu ceux qui étalent plus faibles. Ce fut, pendant plusieurs slècles, l'ère des hègémonies et des lignes, sans cesse faltes défaltes et refaltes; l'âge des crimes féodaux. parricides et fratricides incessants; le temps de la guerre continuelle, barbare, atroce. Nous allons voir les conséquences, que cet état de choses eut sur le culte. -Lorsque, fuyant les Barbares, l'empereur se transporta de Tch'ang-nan à Laoyang, le seigneur 髮 Siang de 麦 Ts'inn couvrit sa retraite avec ses troupes. Siang étail Couverneur des Marches du nord-ouest; mais Te'inn, son domaine, n'était qu'un alleu insignifiant dans la vallée de la [11] Wei. Pour récompenser ses services. l'empereur y ajouta le pays au pied du mont it K'i, l'ancien patrimoine des 周 Tcheou, et l'éleva au rang de comté. - L'idée vint aussitôt au comte Siang de Tr'inn, que, de même que les Tcheou étaient judis sortis de la vallée de la Wei pour renverser la deuxième dynastie, ainsi ini ou ses descendants pourraient bien en sortir quelque jour, pour renverser la troisième dynastie et prendre sa place. Il se mit aussitôt à préparer cet avenir, et, en homme religieux qu'il était à sa manière, il commença par offrir au Souverain d'en haut le sacrifice impérial. crime de lese-majesté au premier chef, auquel les historiens ont trouvé ce pulliatif. que les Ts'inn guerroyant sans cesse contre les Barbares, étaient devenus barbares eax-mêmes par contagion. La mort empêcha le comte Siang d'en faire davantage,

Sen fils le comte 文 Wesen continua. En l'an 756, une nuit, il vit en songe un serpent qui se déflait du clei vers la terre, an-dessis du mont 麗 Fon. A son réveil, le comte consulta son Annaliste. C'est signe, lui dit ce savant complaisant, que vous devez sacrifier au Souverain d'en hant à cet endroit. Le comte Wenn éleva donc un tertre au pied du mont Fou, et y offrit le sacrifice impérial. Mais, plus avisé que son père, pour ne pas indisposer les autres fendataires, il offrit son sacrifice au Souverain blanc, le Souverain d'en hant en tant que protecteur de l'Ouest, région dans laquelle se trouvait le comté de Ts'inn. L'empereur ae dit rien, le Souverain d'en hant ne se tâcha pas. En 750, le comte Wenn écrasa complètement les Barbares du Nord-ouest, et couquit pour lui-même toute la vallée de la Wei, dont il fit son aire incontestée et maccessible. La même année, l'aucien paiais des ducs de Tcheou, lequei existait encore dans leur première capitale É Hao, s'écroula de vétusté. On jugea que, coincidant avec la victoire des Ts'inn, cet effondrement présageait la ruine future des Tcheou. Les Ts'inn devinrent très dévots au Souverain blanc, (Cheu-ki.)

En 659, le comte 稳 Mou de 麦 Tellon étant tembé malade, perdit connaissance et resta dans cet état durant sept jours entiers. Quand il fut revenu à lui, Il dit: J'ai en le Souverain d'en hant, qui m'a ordonné de mettre fin aux troubles du marquisal de 晉 Tsinn. - Or le marquis 惠 Hoei de 晉 Tsinn était un broulillen, frère de la femme du comte de & Ts'inn. Il est probable que cette parenté fut cause, que le comte Mou ne se pressa pas d'exècuter les ordres du Souverain d'en hant. Mais en 645, attaque par son beau-frère, il entra résolument en campagne contre lui. Les deux princes se rencontrérent, en ayant de leurs troupes, dans la plaine de le Han, et foncèrent l'un sur l'autre. Le comte Mon allait succomber, quand trois cents hommes auxqueis il avait jadis fait grace de la vie, le dégagèrent et ûrent prisonnier le marquis Hoei de Tsmn. - L'épisode est assez Joli. Jadis, dil l'Histoire, le coursier du comte Mou s'étaut échappé, trois cents campagnards le prirent et le mangérent. Saisis par les officiers de Justice, ils alfalent payer cet attentat de leur vie. Le comte l'ayant appris, dit: quand on a mangé du cheval, il faut boire du vin, sons peine d'indigestion; qu'on donne du vin a ces panyres diables, puis qu'on les laisse courir l., Lorsque le comte Mou dut faire la guerre au marquis Hoci, ces hommes reconnaissants demandérent à former sa garde. Quand ils le virent dans la détresse, ils chargèrent en désespérès, le sauvérent et prirent son adversaire. (Cheu-ki.)

En 655, le seigneur de ﷺ Koai vit en songs un pip chenn à l'air terrible, debout dans le temple de ses ancêtres. Le chenn tui dit: « Le Souverain d'en haut m'a charge de te faire exterminer par ceux de ﷺ Tsino, ». A son rèveil, le seigneur de Koai consulta son devin. C'est le bourreau du (Sei que vous avez vu, lui dit celui-ci. — Cette année-même, Tsino detruisit Koai, (Kouo-u.)

En 651, l'empereur Siang venait de monter sur le trôns. Il envoya le premier officier du palais, porter à l'hégèmon marquis de Ari, une part des viandes offertes à ses ancôtres. J'ai expliqué précédemment le sem de cet usage (page 98)... Le marquis de Tr'i aliait se prosterner pour remercier, quand l'envoyé ajouta: de plus, le Fils du Ciel m'a chargé de dire que, vous son oncle étant avancé en âge et chargé de soucis, l'empereur vous accordait la faveur de recevoir ses dons sans devoir vous prosterner. ... Le marquis répondit : «La crainte du Ciel

ne me quitte jamais d'un pied. Si J'osais profiter de cette dispense de l'empereur, je mériterals que le Ciel me détruise pour crime de lése-majeste. v.. Cela dit, il se prosterna, puis s'assit sur son siège et recut le présent impérial. (Kono-m.)

En 650, dans une adresse à l'empereur & Siany, il est dit: «Les empereurs ancieus reconnurcat tous humblement, qu'ils devaient leur exaltation au Sonverain d'en hant et aux Mânes glorieux. Aussi les servirent-ils avec respect et dévotion. «.. Les Mânes glorieux sont let les Ancètres. (Kouo-u.)

En 649, texte célèbre. Contre l'avis formel de la fortne, le marquis El Hien de 晋 Trion qui était venf, avait épousé une femme étrangère, laquelle lui donnu un fils. Cette femme résolut de se défaire du prince héritier # 4 Chenncheng, fils de la défunte marquise, pour que la succession revint à son propre fils. Un jour elle dit à Chenn-cheng; votre fene mère est apparue en songe à votre pere; allez vite lui faire des offrandes... Cheun-cheng alla donc faire des offrandes aux manes de sa mère. Selon l'usage, il rapporta pour son père une part des viandes offertes. La marâtre empoisonna cette viande. Quand, avaut d'en manger, le marquis en offrit les prémices, un chien qui happa le morceau mournt anssitot. Le marquis résolut de faire mourir son héritier. - Disculpez-vous, dit à Cheun-chang son frère utérin... Je ne le ferai pas, dit le prince. Notre pere alme cette femme. Si le lui prouvais que c'est elle qui a fallil l'empoisonner, je le blessorais dans ses plus chères affections... Alors fuvez, dit le frère... Je ne fuiral pas, dit Chenn-cheng. Car, al je fuynis, les simples me croiraient vratment coupable de parricide, le plus grand de tous les crimes. - Chenn-cheng fut exècuté (en 662), et son frère utérin s'exila. Après la mort du marquis Hien, le fils de l'étrangère fut assassiné, et un prince plus jeune, 夷 吾 I-ou, fut intronisé. Ce fut le marquis M Hoer, Voulant effacer le souvenir de la fatale erreur de son père, il at disparattre la sépulture de l'infortuné Chenn-cheng, et suppruna les offrundes qui lui étaient faites. - Durant l'automne de cette année, comme M the Hout'ou judis précepteur de Chenn-cheng alluit à la campague, il rencontra feu le prince Chenn-chang qui le lit monter dans son char et lui dit: Mon frère I-oua ugi contre les rits, en supprimant mes offrandes. Je l'ai accusé auprès du Souvernin d'en hant. Le Souverain d'en hant m'a permis de livrer 独 Tainn a 秦 Tr'inn, qui me donners ce qui me revient... Hou-t'ou lui dit: D'après la tradition, un il chenn ne saurait goûter es qui lui est offert par des gens qui ne sont pas de sa race. Si Ts'inn vous fidi des offrandes, ces offrandes ne seront pas à votre. gout. Et puis, ne secult-il pas injuste, que vous tirrier Triun à Tr'imn? Que vous a fait le peuple de Triun? C'est votre père qui vous a fait mourir. C'est votre frère qui vous a privé de vos offrandes. Le peuple de Trinn ne vous a fait anem tort... C'est vrai, dit Chenn-chong. Jo sais faire une nouvelle pétition au Souverain d'en hant. Dans sept jours, hors la porte de l'Ouest, vous trouverez une sorcière, qui vous mettra en communication avec moi... Bleir, dit le précepteur... Aussilot Chenn-cheng disporut. - Au jour indique, le médium dit à Hou-t'ou au nom de Chenn-chang: Le Souverain d'en hant a accorde ma nouvette requête. Je me vengeral du soil I-ou, dans la plaine de p Han. - La vengennee s'accomplit en 645, bers de la prise du marquis M Hoei de F Tsion par le comte 13 Mon de Tr'ion, fait que l'ai raconté plus hant (page 106). - Ce lexte (du Tsoustchoan) en dit très long sur les croyances chinoises au septième slècte,

En 645, la foudre tomba sur le temple des Ancetres d'un certain 美伯 I-pai du clan 葉 Tchun. Signe certain, dit le texte, que ce clan était compable de quelque grand crime resté secret. — La foudre est l'instrument avec lequel le Ciel châtte les grands pécheurs. C'est là un premier principe, cru en Chine depuis l'origine jusqu'à nos jours, et qui ne se discute pas. Quand un homme est mort foudroyé, on cherche à déchiffrer, dans les vergetures que la foudre a tracées sur le cadavre, la sentence qui a motivé l'exécution. Ce sont des caractères antiques, dit le peuple. (Tsono-tchoan.)

En 637, je relève les phrases suivantes dans un discours du roitelet de Tch'ou: «Celui que le Ciel vont faire prospèrer, qui le ruinera? Celui que le Ciel vent ruiner, qui le sauvera? Tenter de tenir tête au Ciel, c'est vouloir sa perte. « (Tsouo-tvhoan.) — Pajonte la phrase suivante, tirée d'un discours fait en l'an 600 à l'empereur ‡ Ting; «La vole du Ciel, son usage constant, c'est de récompenser les hons et de punir les méchants, » (Kono-u.)

Vers 636, lu bonne 姜氏 Kiang-chen exhorte ainsi au courage son mari, le frère utérin de feu Chemi-cheng (page 107), encore errant dans l'exil: «Le Souverain d'en haut te protège, us désespère pas, disent les Odes. Le Clel ne peut pas voutoir la ruine complète de 晉 Tsinn. Vous restez seul prince de cette maison. Ayez bon courage, e'est vous qui la reléverez. Le Souverain d'en haut vous aidera. Si vous désespèrez, vous vous rendrez compable. «—Et quand de fait, après dix-neut années d'exil, le prince fugitif est deveau le marquis 文 Wean de 晉 Tsinn, son fidèle 介 之 雅 Kie-tchen-l'oes, un de ceux qui avaient le plus fait pour le succès de sa cause, repousse en ces termes les éloges qui lui sont décernés: «Cest le Clei qui a remis mon marquis sur son trone. Ses officiers se vanteraient à tort d'en avoir le mérite. S'approprier le bien d'autrui, c'est mat. S'attribuer les œuvres du Ciei, ce serait pis encore. « (Tsouo-tchuan.)

En 600, après la mort du due 文 Wenn de 德 Lou, un certain 仲 Tehoung assassina les deux fits de la duchesse 姜 Kiang, et mit sur le trène le fils d'une concubine du feu duc. La duchesse retourna dans sa propre famille. Avant de quitter la capitale de Lou, en plein marché public, elle en appela solemnellement à la justice du fiel: «O Giel! cria-t-elle, Tehoung est un misérable! Il a tué les fits de l'épouse, et élevé le fils de la concubine!».. La foule qui remplissait le marché, pleura avec elle. (Tsouo-tehoun.)

En 581, histoire dramatique des plus instructives. Le marquis 黛 Ling de 曾 Tsina, un polisson, avait tenté de faire assassiner son digne ministre 謹 盾 Tehao-tourn, dont la censure le génait. Un cousin du ministre tun le marquis. Tehao-tourn, dont la censure le génait. Un cousin du ministre tun le marquis. Tehao-tourn mourut de mort ministile, prévenu toutefois par un oracle de la tortue, que sa familla passerait par une crise terrible, mais qu'elle se relèverait. — Sous le marquis 荣 King de Tsina, 唐 岸 賈 Touran-kou, judis favori du marquis Ling, étant devenu Grand Justicler, abusa, pour sa vengeance privée, du pouvoir que lui donnait sa charge, et massacra, à l'insu du marquis, toute la famille 趙 Tchao. Una seule femme eut la vie sauve, parce qu'elle était du sang des marquis de Tsina. Or cette femme étalt enceinte. Elle se rettra dans le barem du palais. Deux serviteurs fidéles de la famille Tchao, qui savaient le fait, se dirent: si l'emfant à mattre est un garçon, nous dévauerons nos vies à la restauration de sa famille; si c'est une fille, nous nous suiciderons, pour suivre nos mattres dans la

mort. - Or la veuve accoucha d'un garçon. Tounan-kou en ayant eu vent, fit faire une perquisition dans le harem. La veuve prit le nouveau-né et l'adjura en ces termes: Si le Ciel veut que la race des Tchao s'éteigne, vagis! S'il veut qu'elle se perpétue, tais-toil.. cela dit, elle glissa l'enfant dans son large pantalon. Or, pendant tout le temps que la perquisition dura, l'enfant se tut et fut sauvé sinsi; -Cenendant # El Tch'ou-kiou et # W Tch'eng-ying, les deux fidéles, se dirent: pour cette fois l'enfant a échappé, mais cela ne pourra pas durer ainsi... Après s'être concertés, ils se procurérent un enfant nouveau-né, et convinrent du plan suivant pour mettre fin nux recherches. Tch'eng-ying cacha le fils de la veuve dans sa maison, parmi ses propres enfants. Tch'ou-kiou se réfugia dans un village des montagnes, avec l'enfant supposé. Alors Tell'eng-ging alla trouver les officiers de la police et leur dit; si vous me donnez mille lingots, je vous révélerai où le descendant des Tehao est caché. Les officiers ravis lui promiront la samme. A la tête d'une troupe de satellites, ils suivirent Tch'eng-ging, qui les conduisit au village où Tch'ou-kiou étalt caché. Quand celui-ci eut été pris, jouant le rôle convenu. Il s'écria: «Ah! misérable Tch'eng-ying, qui as vendu à ses ennemis le dernier rejeton de les maltres la.. Puis étreignant l'enfant supposé, il cria: «O Ciell de Guelle faute ce nouveau-né est-il courable ? pourquoi doit-il périr?»... Ainsi trompés, les officiers exécutérent sur place Tch'ou-kiou et l'enfant. Ensuite. croyant en avoir bien fini avec les Tchao, ils ne firent plus aucune recherche. Le fils posthume grandit tranquillement dans la maison de Tch'eng-ying. - Or le marquis & Krng de Tsinn étant tombé malade, consulta la tortue, laquelle déclara qu'il était puni ainsi, parce qu'il ne traitait pas selon son rang le descendant d'une grande famille. Le marquis se déclara prêt à toutes les réparations, Tch'engnino parla. Les ennemis de Tounan-kou le massacrèrent, pour avoir cansé la muladie du marquis, crime de lése-majesté. Le marquis King rendit à fa Tohaoou, l'enfant posthume, tous les biens et titres de ses ancêtres. Il guérit aussitét. -Alors Tch'eng-ging parla ainsi a Tchan-ou; » Jadis, après le massacre de vos paronts, leurs domestiques se sont suicidés pour les suivre dans la mort. Senis Tch'oukiou et moi nous avons différé, afin de vous sauver. Maintenant que la maison de Tehao est rétable dans sa gloire, le vais aller en porter la nouvelle à vos ancêtres les Tchao et à mon ami Tch'ou-kiou. ... Tchao-ou se prosterna en sangiotant, et le sapplia de consentir à vivre, en disant: «je me mettral en pièces pour vous prouver ma reconnaissance; toute ma vie, je vous honoreral comme mon père; si vous me quittez, l'en serai navré de douleur. ... «Je ne saurais vivre davantage, dit Tch'eng-ying. Tch'ou-kiou et moi, nous avons juré de mourir pour les Tchao. Lail a tenu parole. A mon tour maintenant! ... et il se suicida. Tchao-ou porta pour lni, durant trois ans, le deuit d'un fils pour son père. - Cependant, quoique le marquis King n'eût pas ordonné le massacre des Tchao, quoiqu'il eût réparé ce massacre comme je viens de dire, le Ciel ne désarma pas; l'Histoire ne dit pus pourquoi. En 581, l'ancien ministre Tchao-tourn ini apparut en songe, les cheveux épars, santant de donleur, se frappant la poitrine et criant : «tu as mé injustement mes enfants; j'ai obtenu du Souverain d'en bant la permission de les venger sur Iol. a.. A ces mots, le spectre brisa la porte et pénétra dans l'appartement du marquis. Épouvanté, celui-ci se réfugia dans le harem, dont Tchao-tourn aufonce une fenêtre. A ce moment le marquis s'éveille. Il fit questiot appeler la

sorcière de & III Sang-l'ien. Que me présage ce rêve? Ini demanda-t-il... Il prisage, dit la sorcière, que vous no mangerez pas du blé de cette année. - Peu après, le marquis fut atteint d'une maladie, qui prit bientôt une tournure grave. Les mèdecins de 港 Tsinn n'y pouvant rien, il fit demander un médecin au comte de 差 Ts'inn, ceux de ce pays-là étant les plus famés. Avant l'arrivée du médecin attendu, le marquis ent un nouveau songe. Il vit sa maladie, sous la forme de deux lutins logés dans son corps. L'un des deux dit: il va venir un médecin habite, qui nons maltraitera; allons-nous-en!i. Non, dit l'autre; logeons-nous entre le diaphragme et le péricarde; aucun médeclu ne nons atteindra là... Le médeclu étant arrivé, examina le malade, puis prononca en ces termes; le mal siège entre le diaphregue et le péricarde; il est incurable; car la vertu d'ancune drogne ne pénètre à cet endroit... Vollà un médecin vraiment savant, dit le marquis ; et il le renvoya comblé de présents, - Cependant la maladie trainail en longueur. Le temps de la moisson du blé arriva. Le marquis cut envie de manger du blé nonveau. On en envoya quérir à la ferme, et les cuisiniers se mirent en devoir de l'apprêter. C'était au sixième mois, le quarante-troisieme jour du cycle. Le blé nouveau cuit, înt servi. Le marquis donna ordre qu'on punit la sorcière de Sangl'ien pour lui avoir menti. Puis, avant de se mettre à table, pris d'un besoin naturel, il alla aux cabinets, se trouva mal, tomba dans la fosse et y mourut. Son valet de chambre avait révé, la nuit précédente, qu'il portait au ciel le marquis chargé sur ses épaules. A midi, il portait sur ses épaules son cadavre retiré de la fosse d'aisances, puis se suicida pour le suivre dans la mort. (Isono-tchoan et Cheuki.) - Fai cité au long cette histoire instructive. Elle prouve bien des choses, et se passe de commentaires.

En 550, grande inondation autour de la capitale. L'empereur <u>R</u> Ling veut taire construire un barrage. Le prince impérial <u>R</u> Trina lui fit, pour le dissuader, un discours qui nous a été conservé; fort heureusement, car il est typique... Gardez-vons de construire une digue, dit le prince à san père. Jadis le père de U le Grand ayant endigué les eaux, l'Auguste Ciel ne le bénit pas. U le Grand ayant fait écouler les caux, le cœur du Souverain fut si touché, le Ciel fut si content, qu'il ini donna l'empire. Les Anciens ne nivelaient aucune hauteur, ne combinient aucune profondeur, ne barraient pas les rivières, ne draguaient pas les étangs. Il faut toujours laisser leur libre cours aux forces naturelles. Etc. « (Kouo-u.)

Vers l'an 540, le marquis \$\frac{1}{2}\$ King de \$\frac{1}{2}\$ l'étant malade, recournt d'abord aux chenn des monts et des fleuves de son marquisat. Rien n'y fit. Il imagina alors d'immoler son sorcier officiel, pour l'envoyer demander su guérison au Souverain d'en haut. Un conseiller l'exhorta à ne pas le faire. Car, lui dit-il, ou le Souverain d'en haut est intelligent, ou il ne l'est pas. S'il n'est pas buelligent, votre sorcier lui parlera en vain. S'il est intelligent, votre sorcier n'arrivera pas à le tromper, en disant du bien de vous, puisque motoirement vous gouvernez très mal; d'autant que tant de gens ont sans doute déjà dit du mal de vous au Souverain d'en haut, que son opinion doit être faite sur votre compte. Si vous immolez votre sorcier, je crains bien qu'il ne se joigne aux autres, pour vous charger davantage... Le marquis King se désista. (Yen-treu teh'ounn-tv'iou.) — Notez que ce texte n'exprime en réalité aucan doute sur l'intelligence du Souverain d'en levut.

Le doute apparent qu'il contient, est pure figure de rhétorique. Depuis l'origine jusqu'à nos jours, les Chinois ont affectionné le dilemme. Nous en verrons bientôt d'autres exemples, surtout à propos des Manes.

En 535, l'empereur 景 King dit du défunt duc 襄 Siang de 衛 Wei; «Il est monté au clet, pour servir le Souvernin d'en haut, en compagnie de mes ancêtres.». Cerl est parfaitement conforme au texte de l'au 1315, que l'ai cité jadis (page 19 D). La croyance u'a pas varié. (Tsouv-tchoun.)

Les textes suivants sont tous découpés dans les Récits de Tsouo. — En 515, à propos du duc de 為 Lou: Celui que le Ciel ruine, comment se sauverait-il? Les Ancêtres ne pourront rien pour lui. — En 510: Nul n'échappe au jugement du Ciel. Auss), pour s'élever, fant-il faire le bien; faire le mal, c'est vouloir sa perte. — En 506: Quand un prince châtie un sujet, personne n'a le droit de lui en vouloir. L'ordre du prince vient du Ciel. Si le sujet en meurt, c'est que le Ciel l'a voulu. Il n'est pas permis d'en vouloir au prince... Cecl est une notable amplification et exagération des paroles de 皋 屬 Kao-yao en l'an 2002 (page 14 D).

Innombrables sont, durant toute cette période, les textes de moindre timportance dans lesquels le Ciel est cité, dans lesquels son autorité et son action sont reconnues. Par exemple « Après une longue période de dissensions, voilà que le Ciel incline les cœurs à la concorde... Ceux qui accueillent avec égards les malbeureux, le Ciel leur donne du bonheur... Le Ciel est mon mattre; si je lui désobéissuis, comment lui échapperais-je?.. La prospérité et la ruine des états, sont l'œuvre du Ciel. La loi du Ciel, c'est que les bons soient substitués nux méchants, a Etc. (Tsouo-tchoon.)

Vers l'an 500. [1] 所子 Tchao-kientzeu (un descendant de Tchao-ou, page 109) étant tombé maiade, perdit toute connaissance. An cinquième jour, le célèbre médecin 篇 為 Pien-ta'iao ayant examiné le malade, dit au conseil de ses familiers très anxieux: « Vu son pouls, votre maître doit guérir. Jadis (en 659) le comte 發 Mou de 表 Ts'inn resta ainsi sept jours sons connaissance (page 106). Quand il fui revenu à lui, il dit: Je me suis bien amusé. Si j'ai tardé à revenir, c'est que j'al vu bien des choses... Or la maladie de votre maître est la même que celle du comte Mou de Ts'inn. Avant trois jours, il reviendra à lui, et aura sans doute bien des choses à vous raconter, »... De fait, au huitième jour, Tchao-kientzeu revint à lui et dit à ses officiers; «l'ai été au séjour du Souverain d'en haut. Je me suis bien amusé et ai appris beaucoup de choses. » Suit une longue révétation sur les destinées de sa famille. (Cheu-kt.)

Avertissements donnés au roi de ja Ue, par son ministre : Après 194 : le libertinage et l'indolence, sont choses que le Souverain d'en haut interdit. « — En 473 « à l'heure où le Ciel offre, si l'homme refuse, c'en est fait, la chance ne reviendra pas. » ( Комо-и. )

l'ajoute ici trois textes postérieurs à la période Indiquée en titre, pour clora cette sèrie sur laquelle je ne pourrai pas reveoir dans la suite.

En 333, dans un apologue, le renard dit au tigre: «Gardez-vous de me dévorer, Le Souverain du ciel m'a privilègie parmi tous les animaux, en me domant plus de malice qu'aux antres. Si vous me dévoriez, vous lui déplairiez certainement. » (Kono-u.) Vers 205, après le suicide du poète 屈 原 K'iu-yuan (page 76), dans une élégie célèbre, le Souverain d'en haut fait chercher par ses envoyés l'âme du défunt errante sur la terre. (楚 辭 Tch'ou-ts'eu.)

De comté qu'il était au commencement de cette période, 秦 Ts'inn était devenu royaume vers la fin de la période, et la destruction de la dynastie 周 Toheou, absolument décadente, formait son objectif avéré. En 253, se considérant déjà comme le maître de l'empire, au lieu du sacrifice au Souverain blanc qu'offraient ses prédécesseurs, le rol 图 夏 Tchuo-siang offrit le sacrifice impérial au Souverain d'en hant. Il manifesta ainsi, à la face de tous, que pour lui les Tcheou n'existaient plus. (Cheu-ki.)

Il ressort, ce me semble, de tous ces textes, que jusqu'à la fin de la dynastie E Tcheou, la notion de l'Être suprême, du Ciel, du Souverain d'en hant, resta ce qu'elle avait été primitivement, s'accentua même, sans dégradation essentielle. Il devint de plus en plus personnel, fut conçu sous une forme de plus en plus anthropomorphe et avec des mœurs de plus en plus humaines, mais sans avilissement notable, sans diminution de ses attributs. Seul il régne, gouverne, récompense et châtie. Il apparaît en songe. Il recoit chez lui des privilégiés. Les opprimés lui pertent plainte. Il fait droit à leurs requêtes et leur rend justice. On ne le trompe pas. Aucun coupable n'échappe à sa vindicte. Il bénit et exalte les hommes de bien. Il est toujours le même, à travers les temps, au-dessus des vicissitudes. Il n'a pas de pair, ni aucun semblable. Il est essentiellement distinct de la triple catégorie des êtres transcendants chenn k'i kcei, qu'il domine de très haut. Rien ne se falt, ni n'arrive, contre sa volonté. Dene, un théisme, qu'on peut appeler un monothéisme. Pas d'anges, pas de démons. La cour du Souvernin d'en haut est formée par des Génies, Manes glorieux, âmes de défunts illustres, admises à la servir pour un temps.

Sources. 春 秋 Tch'ounn-ts'iou, la Chronique de Confucius, avec ses développements. 左 傳 Tsouo-tchoan Bécits de Tsouo. 公 羊 傳 Koungyang-tchoan Récits de Koungyang-kao, 蒙 樂 傳 Kouleang-tchoan Récits de Kouleang-tchoan et le Je war de J

Ouvrages. — Les traductions du Tsous-tchaan, par J. Legge, par S. Couvreur S.J. — La traduction (incomplète) du Cheu-ki, par Ed. Chavannes. — L. Wieger S.J., Textes philosophiques, page 94 seq.

## Quatorzième Lecon.

Sommaire. — Décadence de la troisième dynastie. Huitlème au cinquième siècle.

II. Les Étres transcendants, Textes.

III. Les Manes, Textes.

La question de la survivance.

Il. Voyons d'abord ce que la période de décadence des III Icheou, période féconde en textes, nous apprendra sur les Êtres transcendants, les Génies célestes et terrestres chenn et k'i.

Vers 773, un texte raconte que jadis, les chenn de deux seigneurs défunts de la maison 🔅 Pao, apparurent sous la forme de dragons. (Kouo-u.)

Vers 740 nous apprenons que le duc 题 Yinn de 為 Lou bonorait d'un culte particulier un ancien sorcier de la principauté 鄭 Tcheng. (Tsouo-tchoan.)

En 662, un chenn descend à Binn dans la principauté de Koai, en ne dit pas sous quelle forme, et y séjourne durant six mois. Ce texte est l'un des plus célèbres de toute la littérature chinoise, cent fois cité, et admis comme authentique par tous. Le chenn est un grand personnage antique, envoyé par le Ciel, pour enquêter. Le seigneur de Koai, lequel gouvernait mai, prétend le gagner par des offrandes, pour lui fermer la bonche more sinico. Les annalistes prédisent que cette tentative sera infructueuse. Les chenn apparaissent, disent-ils, ou pour bénir, ou pour mandire. On ne les achète pas. Ils examinent, puis agissent d'après ce qu'ils ont constaté eux-mêmes, et d'après ce qu'ils ont appris du peuple. La principanté étant mal gouvernée, cette enquête sera certainement suivie d'un châtiment, quelque offrande que le seigneur de Koai fasse pour le prévenir. — En effet Koai fut détruit peu d'années après, en 655. (Tsouo-tchoan.)

En 662, allusion à la mort de l'empereur 曾 Suan, arrivée en 782. Le comte de \* Tou tua l'empereur d'un coup de flèche, à Ab Hao, disent les Discours des Royaumes. Rapportée par divers auteurs anciens comme fait incontestable, cette légende a été supprimée par les historiens rationalistes modernes. La voici: En 785, l'empereur Suan résolut de mettre à mort le comte de Tou, quoique celui-cine fût coupable d'aucune faute. Le lettré 🏗 Tsovo, ami du comte, s'opposa à l'empereur. Il revint neuf fois à la charge. Enfin l'empereur lui dit avec colère: tu soutiens ton ami contre ton prince! - Tsouo dit: si mon prince avait raison, si mon ami avait tort, j'aiderais mon prince à tuer mon ami. Mais puisque mon ami a raison, mon prince ayant tort, je soutiens mon ami contre mon prince. -Rétracte ce que tu viens de dire, dit l'empereur, et tu vivras; sinon, tu mourras. - Tsone répondit: un homme sage ne parle pas imprudemment pour s'attirer la mort, mais il ne parle pas non plus contre sa conscience pour conserver sa vie. Or j'al la preuve que c'est vous qui avez tort, et que le comte de Tou est innocent. - L'empereur fit mourir le comte de Tou. Son ami Tsouo se suicida. -Trois ans après, en 782, l'empereur Suan fit le tour de l'empire, pour Inspecter les fiefs. Comme li chassuit en forêt, en plein midi, le spectre du comte de Tou se

dressa tout à coup au bord du chemin, vêtu et coiffé de rouge, tenant à la main un arc et des fléches rouges. Il décocha un trait qui transperça le cour de l'empereur, et le fit tomber mort sur place. (Kono-u.)

En 641, par ordre du duc de 宋 Song, un officier est immolé au Génie de la rivière 誰 Soei, en vue d'obtenir sa protection contre les Barbares. Le général 子 戶, Treu-u proteste. Quand ils font leurs offrandes, dit-il, les bommes sont les maitres d'hôtel des Génies. Or les Génies, anciens bommes, ne sont pas authropophages. Aucun d'eux n'acceptera une offrande de chair humaine. (Tsouo-tehoan.)

En 632, plusieurs traités furent jurés entre les grands feudataires. Dans les formules de ces serments, le relève les phrases suivantes: « Quiconque ne tiendra pas sa promesse, que les clairvoyants Génies, que ses Ancêtres, le punissent, le fassent périr... C'est en votre présence, grands Chenn, que nous jurons, selon la droiture native de notre cœur, tel que le Ciel nous l'a donné... Violer un serment, est toujours néfaste, Quiconque l'a fait, ne doit plus compter, ni sur les Chenn, ni sur les hommes. (Tsouo-tchoan.)

En 606, un texte célébre raconte que jadis, en 1986, « quand Æ U le Grand At fondre les neuf urnes de bronze, qui forent si longtemps comme le palladium de l'empire, il les orna des figures de tous les êtres singuliers des pays du sud, pour apprendre au peuple ce qu'étaient en réalité les choses qu'il prenait pour # & des mauvais coups des Génies. Le résultat fut que le peuple ne craignit plus tant les dryades et les ondins, des fleuves, des lacs, des montagnes et des forêts, Sachant qu'il y avait paix entre le haut et le bas, il put profiter des dons du Ciel.> - Ce texte a besoin d'être explique. Sons U le Grand, les Chinois habitant encore au nord, commençalent à envaluir le midi. Ils y rencontrérent bien des animaux inconnus et dangereux, l'élèphant, le rhinocères, des crocediles, de grands serpents. Ils rencontrérent des ennemis mystérieux plus meurtriers encore, pour ne citer que la malaria, la dysenterie, le choléra, la redoutable fièvre des bois, ils attribuèrent ces maux soudains et terribles, à des lutins habitant les cavernes des montagnes, aux âmes errantes des arbres morts des grandes forêts, chenn malfaisants dans leur opinion erronée. U le Grand chercha à les tranquilliser, en leur montrant qu'il s'agissait, non de chenn bostiles, mais d'animoux ou d'agents naturels contre lesquels on pourrait se défendre. - La phrase sur la paix entre le haut et le bas, est une allusion au texte sur les superstitions des Li et des Miao, que l'al cité jadis (page 14 E). - Le peuple put profiter des dons du Ciel, parce que, devenu moins timide, il osa s'aventurer dans les régions étrangères, pour les prendre. (Tsoua-tchoan.)

Vers 560, le roi 共 Koung de 松 Tch'ou n'ayant pas eu de fils de sa reine, prie les chenn de son royaume de vouloir bieu désigner celui des cinq fils que lui ont donnés ses concubines, qui devrait lul succèder. Après avoir fait une grande offrande aux Génies des monts et des fleuves, il leur dit: «Je vous prie de désigner celui qui devra devenir un jour, à ma place, le mattre des Patrons du sol et des moissons de Tch'ou. ».. Ensuite, ayant présenté aux Génies un bijou, il leur dit: «Celui de mes fils qui se prosternera sur ce bijou, le le tiendrai pour votre êlu, et ne permettrai pas que qui que ce soit s'oppose à lui.».. Cela dit, il cacha le bijou sous le dailage de la grande salle. Il fit ensuite appeler ses cinq fils. Ceux-ci saluèrent leur père, en se prosternant, selon l'usage. Le plus jeune se prosterna

63

sur la dalle sous laquelle le bijou était caché. Son père le nomma prince héritier. Il devint le roi 25 P'ing. (Tsouo-tchoan.)

En 544, le marquis de 晉 Tsinn malade, s'imagine qu'il est persècuté par les chenn de deux astérismes, anciens personnages qu'il croit lui être hostiles. Un conseiller lui explique, que les chenn des astérismes ont d'autres occupations, et que sa maladie est la suite naturelle de son inconduite. Un médecin célèbre de 太 Ts'inn appelé en consultation, confirme le dire du conseiller. (Tsouo-tchoan.)

En 535, le même marquis de Tsinn ayant vu en rêve un ours jaune, le fameux 子產 Tzeu-tch'an tui explique que cet ours est le chenn famélique de 底 Kounn, le père de U le Grand. Le marquis avait négligé de continuer les offrandes, faites à ce personnage jusque là. On fit donc vite une offrande aux mênes de Kounn, et le marquis guérit. (Tsouo-tchoan.)

En 533, lors d'une grande sècheresse, le marquis 景 King de 齊 Ts'i songe à offrir un sacrifice aux chenn du mont 霊 Ling et du 河 Fleuve Jaune. Inutile de les prier, lui dit le conseiller 曼 Yen. Il est clair qu'ils n'y peuvent rien. La sécheresse a tué les arbres de l'un et séché le lit de l'autre. S'ils y avaient pu quelque chose, cela ne seralt pas arrivé. Réformez les abus de votre gouvernement, et le Ciel pleuvra. (Yen-cheu tch'ounn-ts'tou.) — Le vent et la pluie sont le monopole du Ciel, du Souverain d'en haut, dit le peuple chinois, encore de nos jours.

Vers l'an 500, le marquis de 齊 Ts'i faisant la guerre au duc de 宋 Song, son armée passa au pied du mont 崇 山 T'ai-chan, sans saluer le chenn de la montagne. Celui-ci apparut en songe au marquis, et le menaça de le châtier, s'il ne lui faisait pas faire des excuses. (Yen-cheu tch'ounn-ts'iou.)

En 417, les comtes de 麦 Ts'inn commencent à noyer de temps en temps quelqu'une de leurs filles dans le Fleuve Janne, pour la marier au ja la Génie du Fleuve, comme on disait, afin d'obtenir de lui l'accreissement de leur puissance. - On ne mariaît pas que des princesses à ce chenn. La principanté de # Wei, limitrophe do 並 Ts'inn, avalt appris de ce barbare voisin ce barbare usage. 對 Pao, dit de 西門 Si-menn, gouverneur de la ville de 認 Ie, l'en délivra. Le peuple pleurait ses filles ainsi jetées au fleuve. Pao fit savoir aux notables, fauteurs de la coutume, qu'il honorerait de sa présence, par dévotion, la première noce de ce genre, à venir. Vite les notables en organisèrent une. Quand le jour fut venu, arrivé sur les lieus, Pao fit d'abord jeter à l'eau la sorcière qui dirigeait la cérémonia, afin qu'elle affat avertir le Génie du Fienve de la prochaîne arrivée de sa finacée. Puis Il fit leter à l'eau le premier notable, afin qu'il fit fonctions de paranymphe. Il allait continuer par les autres organisateurs, sous prétexte de former le cortège nuptial, quand ceux-ci demandérent grâce. Grâce leur fut faite, à comfition que l'usage d'offrir des filles au Génie du Fleuve, fût supprimé à dater de ce jour. Ce qui fut fait. (Cheu-ki.)

Vers 333, dans un discours au roi de **A Tch'ou**, se trouvent de nombreuses phrases comme celles-ci: contrister les Patrons du sol et des moissons... mettre en danger les Patrons du sol et des moissons, en provoquant une guerre, une Invasion... nourrir avec du sang les Patrons du sol et des moissons, c'est-â-dire leur faire des offrandes sanglantes. Etc. (*Tchan-koue-tch'ai*.)

Il ressort, ce me semble, des textes cités ci-dessus, que jusqu'à la fin de la

dynastie 間 Tcheau, la notion primitive des êtres transcendants sa précise de plus en plus, et n'est modifiée en rien d'essentiel. Si la distinction des chenn et des k'i est souvent omise, si tous les êtres transcendants sont souvent nommés chenn, e'est uniquement pour rendre la discours plus concis, ou par exigence du rythme de la phrase, non pour cause d'aucua changement dans la théorie. Il est clair que les chenn sont des défunts illustres et puissants. Ils bénissent et maudissant comme jadis, lls sont toujours révérès et redoutés, Mais il est évident aussi, que leurs mœurs deviennent vulgaires, que leur tenue est moins distinguée, qu'ils mangent plus ou se cachent moins de le faire que leurs anciens. Ils revêtent des formes animales. Leur catégorie s'élargit, pour recevoir des êtres qui ressemblent singu-lièrement aux nâga et aux preta indiens de la même époque.

III. Passons maintenant au culte des Manes. Les textes de la troisième dynastie, nombreux et clairs, vont préciser coux des périodes précédentes.

En 706, un conseiller dit au marquis de Manes: Le peuple est le pourvoyeur des Manes. Aussi les princes sages out-ils toujours veillé à ce que le peuple pût pourvoir aux besoins des Manes. Alors tous étaient contents, tout allait bien. Maintenant ves exactions sont cause que le peuple n'est pius à même de bien traiter les Manes. De là vient que tout va mal. (Tspue-tcheau.)

En 689, comme il allait se mettre en campagne, le roi 武 Ou de 楚 Tch'ou se sent singulièrement ému. Il le dit à sa femme, qui lui répond en soupirant: salors vous allez mourir. Après la prospérité, l'infortune; telle est la voie du Ciei. Ves ancêtres défunts doivent en savoir quelque chose. Ce sont enx, sans doute, qui vous pràviennent par cette émotion. — Le roi partit, et meurut de syncope, laudis qu'il se reposait au pied d'un arbre. (Tsano-tchoan.)

Vors l'an 680, le marquis et Hoan de A Ta't tit pour la première fois deux tablettes au même défunt. Jusque là la tablette, le médium d'évocation, avait été strictement unique... Il le fit, dit l'Histoire, pour ne pas risquer de perdre les tablettes de ses ancêtres, durant ses guerres. Il laissait les vraies tablettes dans leur temple, et emportait avec lui les fausses. Confucius le blâma énergiquement de cette innovation hérétique. Car si un double valait l'original comme efficacité, pourquoi ne pas multiplier les tablettes ad libitum,... ce qui de fait se fit plus tard. (Li-hi,)

Eu 678, aux funérailles du comte 武 Ou de 秦 Ts'inn, pour la première fois, dit l'Histoire, on fit suivre le mort par des vivants, c'est-à-dire qu'en enterra avec le défant, des hommes destinés à le servir dans l'au-delà. Ceux qui suivirent le comte dans la mort, furent au nombre de soixante-six, dit le texte. — Une ancienne tradition, qui date des 武 Han, prétend qu'en clouait ce personnel de serviteurs et de servantes, sur deux rangs, aux parois du caveau funéraire, au milieu dusquel était placé le cercueil (Cheu-ki.)

En 662, une princesse défunte est censée avoir apparu en rêve à sonmari, pour lui dire qu'elle avait faim et demander des offrandes. (Tsono-tchoan.)

En 649, le marquis 惠 Hoci de 營 Teinn ayant supprimé les offrandes du feu prince 中生 Chenn-chieng son frère, celui-ci apparaît à son ancien précepteur 练文 Hou-t'ou, en plain jour, avec tout l'attiruil des vivants, conduisant un char dans lequel il le fait monter. Il se plaint, menace, parle de se faire servir par ceux de 秦 Ta'inn. Le précepteur lui représente que la cuisine de ces étrangers ne plaire pas à son goût. Ghenn-cheng transige... l'ai raconté plus haut au long (page 107) toute cette histoire très instructive. (Tsavo-tehoun)

En 629, fuyant les harbares 我 Joung, le marquis de 衛 Wei s'établit à 富丘 Ti-k'iou, qui avait été capitale de l'empereur 祖 Siang de la première dynastie, vers 1943, donc treize siècles auparavant. Les mânes de cotte dynastie ruinée, ne recevaient plus d'affrandes, depuis bien longtemps. — Le marquis ayant fait les offrandes rituelles à son ancêtre 康 叔 K'ang-chou, celui-ci lui apparut en songe, et lui dit que le famélique ex-empereur Siang, encore survivant, lui enlevait au fur et à mesure tout ce qu'on lui offrait. — Le marquis ordonna donc de faire chaque fois simultanément une offrande à l'empereur Siang, afin que son ancêtre K'ang-chou pût jouir en paix de sa pitance. (Tsouo-tchoan.)

En 611, le duc & Wenn de & Lou ayant quelque peu déplacé sa capitale, et y ayant fait bâtir un neuveau palais, décida que l'ancien palais des ducs de Lou serait démoli, aussitôt après la mort de sa mère la douairière qui l'habitait encore. Dès que cette décision ent été publiée, de grands serpents, en nombre juste égal aux anciens ducs de Lou, sortirent du vieux palais et entrérent dans la nouvelle ville. On juges que c'étaient les Mânes des ancêtres, qui se transportaient dans le nouveau palais. (Tsous-tchoan.)

En 604, prévoyant l'extinction prochaîne de sa famille, 子 文 Treu-wenn de 芸 Tch'ou gémit: «Si, comme on le prétend, les Mânes vivent tous d'aumônes, ceux de ma maison seront bientôt morts de faim, car personne ne leur donners rien. (Tsouo-tchoan.)

En 589, le duc de 宋 Song étant mort, des hommes, des chevaux et des chars, furent enterrés avec lui. (Tsouo-tchean.)

En 582, le fidèle 保 曼 Tch'eng-ying se suicide, pour aller porter dans l'audelà, aux ancêtres de la noble famille 道 Tchao, la bonne nouvelle de la restauration de cette famille, fruit de son dévouement. (Cheu-ki. Voyez page 109.)

En 559, le marquis de Wei ayant indisposé ses officiers, est obligé de fuir précipitamment, pour mettre sa vie en sûreté. Il envoie un Cérémoniaire avertir en son nom les tablettes de ses ancêtres, qu'il a dû s'éloigner pour un temps, mais sans qu'il y eût faute de sa part. — Ce qu'ayant appris, la marquise dounirière dit: «Si les ancêtres n'existent plus, à quoi bon les avertir? S'ils existent encore, ils savent la vérité: alors à quoi bon feur mentir? Le marquis étant réellement coupable, aurait dû senlement faire dire aux Ancêtres qu'il aliait s'absenter, sans ajouter un mensonge. (Tsoue-tchean.)

En 535, un envoyé du roi de & Tch'ou chargé d'inviter le duc de A Lou, ini dit: «Si vous venez, le roi et lous ses ancêtres vous en sauront gré.» (Tsoustehoan.)

En 535, texte capital. Dans le cemté de 為 Teheng, le feu prince du sang 伯有 Pai-you avait apparu plusieurs fois pour annoucer que, tel jour, il tuerait telle personne; et les personnes ainsi désignées, étaient toutes mortes au jour fixé. Un autre prince du sang, alors ministre, le célèbre politique et philosophe 子 達 Tzeu-tch'an, ayant réfléchi sur le cas, fit donner au fils de Pai-you de quoi faire d'abondantes offrandes aux mênes de son père. Les apparitions et les

assassinats cessérent aussitôt. - Questionné sur cette affaire, Tceu-tch'an donna les explications suivantes, admises jusqu'à nos jours par tous les philosophes chinois, comme l'expression de ce que l'on sait sur l'âme et la survivance. «L'homme a deux âmes, L'une matérielle M p'ai, issue du sperme, est produite d'abord, L'autre aérienne ze houan, n'est produite qu'après la naissance, peu à peu, par condensation interne d'une partie de l'air respiré. Ceci explique pourquoi la vie animale precède, pourquoi l'intelligence ne se développe qu'avec les années. -A la mort, l'âme matérielle suit le corps dans la tombe; l'âme aérienne subsiste libre. Les deux âmes survivent et agissent, à proportion de la vigueur physique et morale qu'elles out acquise durant la vie, par l'alimentation et par l'étude Après la mort, leur préoccupation, à tontes deux, est de se procurer, par tous les moyens, le nécessaire pour l'entretien de leur vie spectrale, si on ne le leur offre pas. Quand une ame a des pourvoyeurs, elle ne falt ui bruit ni mai; mais si on l'affame, elle brigande, par nécessité. La famille de Pai-you ayant été rainée, avait cessé les offrandes, ce qui réduisit l'âme de Pai-you à brigander pour survivre. Dés que son fils lui refit les offrandes rituelles, ses brigandages cessèrent, » (Tsouv-tchoan.) Cecl est clair, je pense.

En 534, la nuit, dans les roseaux de la rivière 🎕 P'ou, l'âme du musicien favori du tyran & Sinn (enzième siècle), jounit ses anciennes mélodies. Elle avait donc survéen plus de cinq siècles. Voici le texte: «Le marquis 髌 Ling de 髌 Wei allant visiter le marquis 寺 P'rng de 菅 Trinn, campa, la muit, prés de la rivière Pou. Vers minuit il entendit le son d'un luth. Ayant demandé à son entourage d'où vennit cette musique, tous dirent qu'ils n'entendaient rien. Alors le marquis fit appeler son maître de musique ill Kuan et lui dit : l'entends un luth que les autres n'entendent pas. Ce doit être un koei transcendant qui loue. Écoutez pour moj et notez cet nir. - Maitre Kuan s'étant assis en position rituelle, écouta, entendit l'air et le nota. Le lendemain II dit au marquis: j'ai l'air, mais je ne le possede pas encore parfaitement; je vous prie de passer encore une muit ici, - Le marquis y ayant consenti, on campa encore cette nuit au bord de la rivière Pou-Le lendemain maître Kuan dit au marquis: je possède l'air. Alors on reprit le chemin de Tsinn. - Le marquis P'ing de Tsinn donna un grand banquel au marquis Ling de Wei, sur une terrasse converte par un pavillon. Quand ils furent tous les deux échauffés par le vin, le marquis Ling dit à son bôte: En venant ici, l'ai entendu un air nouvean; je demande la permission de vous le faire entendre... Bien volontiers, dit le marquis Ping... Alors on fit asseoir le maître de musique Kuan de Wei à côté du mattre de musique mi K'oang de Tsinn, qui lui prèla son luth. Au milieu du morceau, maître K'oang posant sa main sur les cordes, arrêta sondain le jeu et dit; Cessez! c'est la l'air d'un état détruit, c'est un air néfaste. Cessez! ou il nous arrivera maiheur. - D'où vient cet air? demanda le marquis P'ing. - Mattre R'oang dit: C'est mattre ME Yen qui composa jadis pour le tyran 😩 Sinn cette musique de malheur. Quand l'empereur 🏋 Ou eut. fail périr Sinn, maître Yen fuyant vers l'Est, se noya au passage de la rivière P'ou. C'est certainement sur les rives de la P'ou, que vous lui avez entendu jouer cet air. - Bah f dit le marquis Ping; y a-t-il d'autres airs néfastes? - Oui, dit maître K'oang. Il y a celui par lequel l'empereur 黃 密 Hoang-ti évoquait les êtres transcendants. — Je veux l'entendre, dit le marquis. — Malgre lui, maître

K'oang prit son luth et le loucha. Au premier accord, le ciel se couvrit de nuages. Au second accord, une rafale de vent enleva la toiture du pavillon. Tous les assistants s'enfuirent épouvantés. Le marquis P'ing se cacha au fin fond de son palais. Son marquisat fut affligé d'une sécheresse telle, que la terre resta nue, sans trace de végétation, durant trois années entières. (Cheu-ki.)

En 532, après une victoire, le duc de 禁 Lou immola des prisonniers au tertre de 毫 Pouo. Un officier lui dit: Vos ancèires ne furent pas anthropophages. Ils ne goûteront donc pas cette offrande. Elle ne vous procurers aucun bonheur. (Tsouotchoan.)

En 531, le roi de 楚 Tch'ou ayant éteint le marquisat de 蔡 Ts'ai, sacriña le fils du dernier marquis, sur le mont 圖 Kang, à ses propres ancêtres. Un officier lui dit: Cette offrande ne peut pas être agréée; elle ne vous portera pas bonheur. (Tsono-tahoan.)

Vers 500, un Sage rappelle au marquis de Ar Ts'i, que quand les Manes sont pourvus d'offrandes par les vivants, tout va hien; que quand on les néglige, tout va mal, (Yen-treu tch'ounn-ts'iou.)

En 173, 夫 差 Fou-tch'a roi de 吳 Ou, vaincu et ruiné pour avoir agi contre l'avis de tous ses officiers, se suicide. Avant de mourir, il dit: Si les morts sont dépourvus de connaissance, alors bien, tout est dit. Mais s'ils sont doués de connaissance, hélas! quelle figure feral-je quand je reverrai mes officiers dans l'au-delà?!s (Kouo-u.) — Ĥ ne doute pas de l'intelligence des morts qui survivent. C'est le dilémme, la figure de rhétorique, dont j'ai parlé plus haut (page 111).

Vers l'an 300, une reine veuve de 秦 Tr'inn étant tombée malade, ordonne que, si elle vient à mourir, son amant soit enterré avec elle. Fort ennuyé de cet honneur, l'amant lui fait tenir, par un tiers, le discours suivant : «Ou les défunts sont donés de connaissance, ou ils en sont dépourvus. S'ils sont dépourvus de connaissance, à quoi vous servira que votre amant soit enterré avec vous? S'ils sont donés de connaissance, le feu roi votre mari doit être déjà bien assez furieux de votre libertinage; ne vous hasardez pas à mener votre amant en sa présence. »... La reine trouva le raisonnement bon et se désista. (Tchan-kouo-teh'ai.) — Autre exemple du dilemme.

Vers 295, après que le poète fit El K'in-yuan eut mis fin à ses jours en se noyant, en rappela ainsi son ame: «O ame reviens! O ame reviens!.. Ne l'égare, ni à l'Est, ni à l'Ouest, ni au Sud, ni au Nord. A l'Est s'étend l'océan, à l'Ouest c'est le désert. Le Sud est brûlant, le Nord est glacé. « Etc. (Tch'ou-ts'eu.)

Ces deux derniers textes ont été ajoutés pour clore la série (cf. page 111).

Je pense que ces citations prouvent sarabondamment que, à l'époque où nous sommes arrivés, vers l'an 500 en chiffres ronds, les notions animistes chinoises sont essentiellement les mêmes que sous les dynasties precédentes. Même la théorie du dédoublement, désormais netiement formulée, ne leur porte aucune atteinte grave, l'âme nérienne étant seule la vraie âme. Mais les Mânes, que les Chinois n'ont d'all-leurs jamais conçus comme de vrais esprats, deviennent de plus en plus malériels, vulgaires, grossiers. Leur état de mendicité est affirmé souvent, de plus en plus crûment, et n'est jamais contredit. Treu-tch'an | page 118 | nous a livré la croyance des intellectuels vers l'an 500, à savoir que la survie de l'âme est temporaire et

dépendante de sa sustentation. J'ai dit, en son temps, que pour les Anciens, les morts étaient les dépendants (page 54 I). Nous savons maintenant dans quel sens.

## Question de la survivance.

Le moment est venu, avant de clore la période antique, de résondre le doute angoissant auquel l'ai fait allusion jadis (page 99 A). C'est en vue de cette solution nécessaire, que j'ai cité, avec grand soin et au grand complet, tous les textes relatifs aux Manes que l'antiquité nous a légués. Il ressort de ces textes, avec évidence, que les anciens Chinois crurent à la survivance de l'ame des hommes de marque, de ceux qui avaient été charnus au physique et instruits au moral; ceci est certain, indubitable. Ces Manes censès avoir quelque dignité dans l'au-delà, vivaient des offrandes de leurs descendants et du gouvernement. On les appelait 免 è koei-chenn, ceux d'entre les koei qui étaient devenus chenn; il y avait done des koei qui ne devenaient pas chenn. On les appelait aussi 🙌 🗊 chennming, ceux d'entre les chenn qui étalent intelligents; il y avait donc des chenn qui avaient cessé d'être intelligents. Que devenuient les ames de tous les manants. de tous ceux qui n'avaient été ni charmus ni savants? survivaient-elles? et combien de temps?... Oue devenaient, à la longue, les âmes des aristocrates privées d'offrandes? survivalent-elles toujours?.. A ces questions, aucun texte ancien ne répond franchement dans le sons de l'affirmative; et l'ensemble des textes crée une présomption négative très forte. Relisez et pesez les textes cités. Je ne puis les reprendre, l'appelle seulement l'attention sur les deux faits suivants, lesquels me paraissent, à eux seuls, résoudre la question.

Premièrement, les Manes les mieux nourris et les plus éduqués, étalent sans aucun doute les ames des empereurs défunts, censées aller tenir compagnie au Souverain d'en haut. C'étaient la certainement les Manes les plus qualitles pour survivre tonjours ... Crut-on qu'ils survivraient tonjours?.. Nullement! - Outre le fondateur de la dynastie, cefoi que le Ciel avait privilégie d'une manière spéciale, celui qu'on croyait être Fils du Ciel plus que les nutres, la même dynastie régnant, six tablettes seulement étalent conservées dans le temple et recevaient des offrances régulières (page 99 ). La reptième tablette atlait, au fur et à mesure, au depôt; et son titulaire était soumis à un régime d'abstinence; une offrande tous les cinq ans! - Que conclure de cette manière d'agir de la première famille de la nation, sinon qu'elle pensait que, à la septième génération, le défunt était certainement débilité au point de ne pouvoir plus rien pour ses descendants; alors pourquoi lui faire encore des offrandes fréquentes?.. B'un autre côté, comme il survivait cependant peut-être encore, engourdi, inerte, il eut été tout de même impie de le condamner formellement à la seconde mort par inanition. De là l'offrance de tous les cinq sus; une aumône mite dans le doute, à tout husard, pour n'avoir pas à se reprocher peut-être un meurtre. - Et, après la chute de chaque dynastie, celui qui la fomia jadis et qui avait en sa tablette au temple durant toute sa durée, disgracié maintenant par le Souverain d'en haut, avait le même sort. La dynastie nouvelle logenit sa inhiette dans un dépôt encore plus écarté, celui des souverains des dynasties ruinées, auxqueis on faisait une offrande en cus de calamité publique, dans la crainte vague que quelqu'un de ces anciens personnages, encore survivant et naturellement hostile à ceux qui renversérent sa mabon, n'en fût la cause. — Aucun auteur, aucun commentateur ancien, n'a osé dire ouvertement et brutalement que, à la longue, toute âme se dissipe. C'ent été trop dur, et surtout trop gros de conséquences sociales, comme Confucius nous l'expliquera bientôt. Cependant, mis au pled du mur. 例 第 Tcheng-neue le meilleur commentateur du Rituel des Tcheou, a dit des 質 tablettes remisées: el'état des Ancêtres dont la tablette est remisée, est à l'état des Ancêtres dont la tablette est dans le temple, comme l'état de sommeil est à l'état de veille.»... et une autre fois, plus clairement encore: c 章 之為首、其神已通過而去也 les tablettes remisées, sont celles dont les chenn s'en sont allés au loin et sont partis. ».. Euphémisme pour dire qu'ils ont cessé d'exister, et qu'on a remisé des morceaux de hois désormais sans valeur.

Deuxièmement, que devenalent les âmes des méchants, des criminels?.. À cette question, l'antiquité ne donne aucune réponse. Aucun, absolument aucun texte chinois ancien, ne parle de peixes, d'une expiation après la mort. - C'est que, disent certains auteurs non-chinois, dans les textes parvenus jusqu'à nous, il n'y avait pas lieu de traiter ce sujet. - Je récuse cette échappatoire. Il y ent lieu de traiter le sujet. - Dans les textes des Amnales parvenus jusqu'à nous, Il est souvent et abondamment parié des crimes de deux abominables tyrans, 🕸 Kie et 辛 Sinn. Il est parie ex professo, très au long et avec complaisance, du châtiment que le Ciel leur infligea en les détrénant. C'était le lieu, ou jamais, de faire quelque allusion à un châtiment supplémentaire dans l'au-delà, de ces deux hommes détestés et maudits, si une croyance pareille avait existé. Or, pas un mot! Silence absoin! - Durant près de deux mille aus, aucune allusion à des châtiments d'outre-tombe pour les méchants; aucune allusion à un habitat spécial des méchants dans l'au-delà... Il manque là, dans le système chinois, dans l'hypothèse de la survivance de toutes les âmes, un point si essentiel, que ce déficit n'aurait pas pu leur échapper, aurait été certainement relevé dans des discussions. Il ne manque rien du tout, au contraire, et le système est complet, si on admet l'hypothèse, que je crois vraie, de la croyance des anciens Chinois à l'extinction immêdiate des méchants, à la survivance temporaire des bons. Ils croyaient, je pense, que tous les E koci vulgaires (les criminels étant tous de ce nombre), s'ételgnaient tout de suite; que les 💇 🏟 koci-chenn distingués, l'aristocratie des Mines (tous les bons étant compris dans ce nombre), survivaient tant que la charité des vivants leur faisait des offrances, ou tant qu'ils arrivalent à se procurer le vivre par leur industrie; survivance temporaire que terminait enfin l'inanition, la seconde mort. - Appliquez cette théorie aux textes de la période antique, et vous verrez qu'elle les résout tons, ce dont aucune autre théorie n'est capable. Les philosophes chinois du moyen-age et des temps modernes, la formulent d'aiMeurs sans vergogne et la développent avec fuxe. L'extinction immédiate est la sanction du mal; la survie à temps est la sauction du bien. Donc pas d'enfer; et, en fait de paradis, l'hospitalité du Souverain d'en hant pour ceux qui sont de sa cour, tant qu'ils en soul. - Et il se trouve, de la sorte, que la croyance officielle des Chinois, vers 500 avant J.-C., fut la même, à très peu près, que celle des Hindous à la même époque.

J'ai dit, la croyance officielle; celle des intellectuels qui théorisaient. Et le peuple qui ne théorise pas? Quelle fut la croyance populaire chinoise, dans l'antiquité? — Aucun texte ne nous le dit positivement. Mais la mentalité populaire des derniers siècles avant l'ère chrétienne, laquelle nous est mieux connue, et qui paruit bien avoir été la continuation de la mentalité ancienne, fut que tont mort survivait d'abord comme A koei avide d'offrandes, volant si on ne lui donnaît pas. Quant à la durée de cette survivance, le peuple dont le souci chronologique ne dépasse guére l'époque de grand-papa, ne s'en préoccupa point, fit chaque année les offrandes communes au cimetière familial, et dormit tranquille sur ce devoir accompli. Le rit était fait. Les morts avaient ce qui leur revenaît. A eux de savoir s'ils existaient ou non.

Notes. — Voyez, pour la doctrine indicane contemporalne, P. Oltramare. La théosophie brahmanique, 1907... et I.. Wieger S.J. Buddhisme Chinois, 1912. Tome I. Introduction, pages 28 à 32, 36 et 37, qui résument les travaux des Indianologues sur la question.

Sources. — Tous les livres cités à la fin de la Lecon précédente. Plus 設足 Li-ki, le Mémorial des Rits.

Ouvrages. — Cités à la fin de la Leçon précédente. Ajoutez L. Wieger S.J. Textes philosophiques, page 103 seq... et l'extes historiques, aux dates des textes.



Vase rituel antique.



Quinzième Leçon.

Sommaire. — Confucius. A. Historique. — B. L'Étre suprême. — C. Les Étres transcendants. — D. Les Mânes. — E. La divination. — F. Éthique et politique. — G. La voie moyenne. — H. La plête filiale. — I. — jenn, l'altruisme confuciiste, de l'esprit, non du cœur. — J. Le Sage. — K. Le peuple. — L. Conclusion.

A. Confucius, proprement A. & F K'oung-foutzeu, Mattre K'oung, naquit en 551 et mournt en 479 avant J.-C., Originaire du marquisat de A Lou (province actuelle du fif A Chan-tong), il tut fils d'un officier militaire obscur, qui le laissa orphelin à trois ans. Tout ce qu'on sait de son enfance, c'est qu'il raffolait des cérémonies et excellait dans les rits. Marie à dix-neuf ans, il devint avec le temps intendant des greniers, puis des pacages, du marquis de Lou. Il avait cinquante ans, quand, en 501, il fur promu prêtet. En 500 il devint Grand Juge, et en 497 vice-ministre du marquisat. Dans ces diverses fonctions, il se montra étrolt, raïde, cassant. Tronvant le marquis de Lou trop peu déférant et trop peu souple. Il le quitta brusquement, et se mit à error, colporteur de politique à la disposition du plus offrant, à travers les principautés féodales pratiquement indépendantes, qui composaient alors l'empire des A Tcheou, préchant partout le retour aux mœurs antiques, parfois éconté pour un temps, plus souvent éconduit sur le champ, l'acrimonie de son caractère servant mal ses intérêts. — En 484, après treize années de vie errante, âgé de 67 ans, il revint à Lou, mais ne rentra pas

au service du marquis. L'emptre était caduc, les princes se moquaient des principes du gouvernement antique, les rits et la musique dégénéraient, les Odes et les Annales étalent oubliées, Confucius chercha à rajounir toutes ces vieilles choses, à réformer son temps en le ramenant de dix-huit siècles en arrière. A cette fin. il tria les Rits, il fit une sélection des Annales et un choix des Odes, il commenta le traité des Mutations. C'est pour l'usage de ses élèves, que Confucius compila ces choix de textes, ces anthologies. Or, par suite de la destruction des anciennes archives en l'an 213 avant J.-C., il est arrivé que ces manuels scolaires, en somme moins de deux cents pages in-8º de textes, sont à peu prés tout ce qui nous reste de la Chine antique. Ces petits livres ont fait la grande réputation de l'homme. -Confucius tint école privée jusqu'à la fin de sa vie, Il enseigna successivement, dit la tradition, environ trois mille élèves, dont soixante-douze qui le satisfirent plus particulièrement, sont appelés ses disciples. - Avec l'âge et les mécomptes, car il n'agréa jamais à ses contemporains, qui ne virent en lui qu'un censeur morose el rirent de ses utopies; avec l'âge, dis-je, et les mécomples, son caractère alla s'aigrissant et il devint superstitieux. Il regretta de n'avoir pas cultivé plus tôt et davantage l'art divinatoire. Des chasseurs ayant tué un animal extraordinaire, il en conclut que le Ciel l'avertissait de sa mort prochaîne et de la faillite future de son œuvre. Il consacra ses dernières années à la rédaction de sa Chronique du marquisat de Lou, ouvrage dans lequel il créa cet art des réticences calculées, des travestissements délibèrés, des emphémismes frompeurs; art manyais dont les Lettrès chinois ont depuis lors tant usé et abusé. - En 479, Confucius annonça que le mont sacré allait s'écrouler, que la maîtresse poutre allait se briser, que le Sage allait disparattre. Ses dernières paroles furent; «Paisqu'aucun princede ce temps n'a assez d'esprit pour me comprendre, autant vaut que je meure. car mes plans n'aboutiront pas. ».. Il s'alita, ne parla plus, et s'éteignit le septième jour, à l'âge de 73 ans. Ses disciples l'ensevelirent au nord de la ville de 🏥 🛕 K'in-jou, alors capitale de Lou. Sa tombe existe encore, invioles. - Le flis unique de Confucius. A ff. Pai-u, était mort avant son père, laissant un flis nommè [K Ki, lequel contribuera beaucoup à propager les idées de son aïeul. - Retournés dans leurs patries respectives, les disciples de Confucius tinrent école privée, chacun pour sol, à l'instar de leur Maltre. Ils furent généralement aussi mal vus de leurs contemporains, que lui l'avait été.

Confucius a affirmé solemellement, qu'il n'étalt pas l'anteur de ce qu'il enseignait; que c'était l'enseignement des Ancieus. En cela, il dit vrai, pour le fond, Membre de la corporation des Ancieus en cela, il dit vrai, pour le fond, Membre de la corporation des Ancieus en caseigna les principes une principanté de la troisième dynastie, il pratiqua d'abord, puis enseigna les principes traditionnels de sa corporation. La mission qu'il crut avoir, qu'il se donna, fut de préserver ces principes traditionnels de toute corruption, et aussi de tout progrès. Il restaura, propagea et transmit à la posterité a la doctrine des Jou, comme les Chinois l'ont appelée, à tous les ages, il ne faudrait donc pas parier de Confuciisme, ni de Confuciistes. Pas pius que leur Maître, les disciples ne fondérent une école. Ils préchérent le retour à l'antique, et pronérent, comme moyen de ce retour, les règles frustes que j'exposeral plus has. En dehors de cela, chacun pensa et ilt ce qu'il voulut. Aussi fraternisèrent-lis, durant plusieurs siècles, avec des hommes que les Jou modernes ont depuis anathématisés. Nous verrons, au cours

de ce volume, la séparation graduelle de cette secte conservatrice hargneuse, d'avec les écoles progressistes ou novatrices. Les Jou reculérent d'un pas, chaque fois que d'autres firent un pas en avant. — Disons encore ici, par anticipation, qu'il arriva un peu à Confucius, ce qui arriva au Buddha en plein. La doctrine qu'on lui attribue de nos jours, n'est plus la sienne, en bien des points. S'il savait tout ce que ses modernes admirateurs font passer sous le couvert de son nom, il s'étonnerait sans doute et se fâcherait peut-être.

Confucius paratt n'avoir écrit que sa Chronique, et les appendices aux Mutations que la tradition lui attribue, la paternité étant douteuse dans ce dernier cas. Nous ne commaissons ses propos et ses aphorismes moranx et politiques, que médiatement par ses disciples, et sommes réduits à les accepter tels que ceux-ci nous les ont transmis, sous cette rubrique tant de fois répétée F El le Mattre dit... A-t-il vraiment dit ces choses? et les a-t-il dites comme ils les rapportent, fond, ton et nuance? questions à tout jamais insolubles, tous les éléments de critique manquant. Nous jug-rons donc le Confucius des disciples, laissant à son Créateur le soin de juger l'homme tel qu'il fut en réalité.

Procédant avec le même ordre que dans les Leçons précédentes, je vais exposer d'abord les idées de Confucius sur l'Être suprême, sur les Étres transcendants, sur les Mânes. A priori, ces idées doivent cadrer avec les idées des Anciens, conservées dans les textes des Annales et des Odes que j'ai cités plus haut. Car c'est Confucius, ne l'oublions pas, qui choisit ces textes, un à un, dans la masse des documents alors existants, pour servir de fond aux études de ses disciples. Il les fit donc siens. — l'exposeral ensuite l'éthique et la politique du Maître, d'après ses disciples.



B. D'abord l'Étre suprème. — Confucius dit: Au tertre de la banlieue, on vénère le Ciel; dans le temple, on honore les Ancêtres. L'ancêtre associé à l'offrande faite au Ciel (page 43 E), n'est qu'un accessoire.

Seul le Ciel est vraiment grand. On ne trompe pas le Ciel. Celui qui aura offensé le Ciel, se trouvera sans recours.

Ayant été blûmé d'avoir visité une femme de mœurs légères, Confucius proteste en ces termes: Si j'ai mai agi, que le Ciel me rejette! que le Ciel me rejette!

Quand Confucius entenfait un éclat de tonnerre ou le bruit d'un grand vent, it se composait aussitôt, pour témoigner sa révérence au Ciel irrité.

Je ne me plains pas du Ciel, dit-il; je n'en veux à aucun homme. Je m'en remets de tout au Ciel, qui me connaît à fond. — Le Sage ne se plaint pas du Ciel, et n'en veut pas aux hommes. Il attend tranquille, que l'intention du Ciel se manifeste. — Le Sage cherche à savoir la volonté du Ciel; le sot ne se soucie pas de la committre. Qui ne connaît pas la volonté du Ciel, manque de ce qui fait précisément le Sage. — Vouloir absolument que ceux qu'on aîme vivent, désirer absolument que ceux qu'on bait meurent, c'est empiéter sur le domnine du Ciel, seul maître de la vie et de la mort. — Qu'il réussil ou qu'il ne réussit pas, Confuclus disait toujours « c'est la volonté du Ciel ».

Confucius dit: C'est le Clei qui m'a donné ma mission; un homme ne peut rien contre moi. — Si la doctrine que l'enseigne se propage, c'est que le Ciel Paura voulu; si elle s'éteint, c'est que le Ciel l'aura voulu. Aucun homme ne la ruinera. Car que peut un homme contre la volonté du Ciel?— Si le Ciel avait voulu la ruine de cette doctrine, il ne m'aurait pas conflè ce legs de l'empereur 文 Wenn (page 39 A). Puisque, ne voulant pas sa ruine, il m'en a fait le dépositaire, personne ne pourra rien contre moi.

Le disciple 伯 牛 Pai-niou étant tembé malade: Il mourra, dit Confucius; c'est la volonté du Ciel. — Quand son disciple de prédilection 資 同 Yen-hoei fut mort tout jeune, le Mattre gémit : Hélas! le Ciel m'accable! le Ciel m'accable!

Confucius dit: Quiconque veut connaître les hommes, doit connaître d'abord te Ciel, lequel a douné aux hommes leur nature et sa loi. — Il ne pariait qu'à ses intimes, aux disciples ayant sa conflance, de la nature humaine et du gouvernement des hommes par le Ciel (ces sujets profonds pouvant être unit compris par des commençants ou par des esprits vulgaires). — Il disail: Le Ciel auteur de tous les êtres, les traite selon la tournure qu'ils prennent. Il soutient ceux qui se dressent, et abat ceux qui pencheut.

Confucius dit: Produire saus agir, voltà la méthode du Ciel. — Le Ciel agit sans rien dire. Il dirige la succession régulière des saisons, donnant ainsi la vie à tous les êtres, saus prononcer une seule parole. — Par leur concours, le ciel et la terre ont produit tous les êtres. Tous naquirent après le ciel et la terre, (c'est-à-dire par l'action combinée du ciel et de la terre).

Confucius dit: Qu'un homme naisse parfait, le Ciel peut le faire, et il le fait pour les grands Sages, mais par exception. Se faire parfait, petit à petit, par l'étude et l'effort, c'est au pouvoir de l'homme, et c'est la voie commune.

Le gouvernement, dit Confucius, a sa racine au ciel. Le Sage qui l'exerce, fait le tiers avec le ciel et la terre. Il agit aussi de concert avec les Mânes glorieux (patrons actuels de la dynastie, lesquels désirent sa prospérité, pour cause). Sa personnalité doit s'effacer le plus possible, pour laisser agir le ciel et la terre. — Le Fils du Ciel fait le tiers avec le ciel et la terre, les aidant à faire du bien à tous les êtres. — Le Fils du Ciel est le dépositaire du mandat du Ciel.

Les rits, dit Confucius, viennent du Ciei. Par eux, les anciens souversins ont réalisé les intentions du Ciel sur l'humanité, et rectifié les penchants naturels des hommes. Ceux qui s'en affranchissent, périssent; ceux qui les observent bien, prospérent.

-4-4-

C. Passons aux Étres transcendants. — Confucius dit: L'alternance des deux modalités physiques of yinn et [4], yang, régression et progression, constitue la voie de la nature, le cours normal des choses. Quand un phénomène ne peut pas être expliqué par les deux modalités naturelles. Il doit être considéré comme transcendant et attribué à l'action d'un Gènie. Des Génies vient ce qu'il y a de mystérieux dans le monde. — Oh! combien l'action des Mânes devenus Génies est puissante! On ne les voit pas, on ne les entend pas, mais ils voisinent avec les vivants, ils ne les quittent pas. C'est pour eux que les hommes se purifient, se costument, font les cérémonies et les offrandes rituelles. Ils sont partout, en haut, à droite et à gauche. Les Odes disent : «La présence des Génies est imperceptible mais réelle; quoique invisibles, ils sont présents.»

En conversation, Confucius évitait quatre sujets: les phénomènes extraordinaires, les violences arbitraires, les soulévements révolutionnaires, les apparitions des Génies. — Car, disent les Commentateurs, comme ces choses s'écartent des lois ordinaires, il n'en découle que peu ou pas d'enseignements pratiques. Ce sont de plus des sujets obscurs, difficiles à vérifier.

Confucius dit: «La première dynastie adors la volonté du Ciel, servit les Mânes, et honora les Génies en se tenant à distance respectueuse. La deuxième dynastie excéda, outrepassant les rits dans le service des Mânes. La troisième dynastie remit les choses en place. Celui-là est vraiment sage, qui remplit bien tous ses devoirs de citoyen, et bonore les Mânes glorieux à distance respectueuse.».. Ceci est à noter. Confucius, et après lui tous les Jou, proscrivent la piété tendre. Les Lettrès la reprochent au Christianisme. Le culte doit se borner, d'après eux, au rit accompli exactement, avec un froid respect. Tout sentiment plus chaud causerait, d'après eux, des aberrations et des innovations.

Quand Confucius faisait des offrandes aux Génies, il était aussi pénétré de respect, que si les Génies eussent été réellement présents... Ils ne l'étalent donc pus, ou du moins pas certainement, même au moment de l'offrande... Respect froid, comme je viens de dire. — Ce texte très clair a été ressassé par les auteurs de tous les ages.

Confucius étant tombé malade, un disciple lui proposa de prier, pour son rétablissement, les Génies du haut et de bas, du ciel et de la terre. Le Maltre répondità quoi bon? ma vie est une prière. — C'est-à-dire, d'après tous les Commentateurs: ma prière date de loin, de toujours. Les Génies ma connaissent. Ils savent à quel but j'ai consacré ma vie. Ils savent que maintenant je suis malade. S'ils désirent que mon entreprise réussisse, ils me guériront, saus que je le leur demande. Sinon, inutile que je vive plus longtemps.

Confucius vit souvent en songe le fameux <u>H</u> Ton duc de <u>M</u> Tcheou, l'auteur des lois et des rits de la troisième dynastie, que nous connaissons. Il paraît qu'il le considéra comme son Génie famillier, comme le patron de son œuvre de restauration. Aussi, quand ces apparitions cessèrent, Confucius jugea que sa carrière touchait à son terme.

Chaque année, au jour où l'on faisait la cérémonie d'expulser les influx malins et les contages morbides (page 104 G), Confucius se tennit eu grand costume sur le perron de sa maison, pour empêcher qu'on ne fit peur à ses pénates.

Flatter les génies domestiques, vajoler le génie de l'âtre, ne seri de rien à l'homme qui pêche contre le Ciel, dit Confucius.

-0- -0-

D. Passons aux propos de Confucius relatifs aux Mânes. — D'abord un texte, dont nous avons deux versions identiques pour le fond, s'éclaircissant l'une l'autre par les variantes de leurs termes. — Expliquant la composition de l'homme au disciple 学 我 Teai-neue, Confucius dit: «L'homme est composé de deux parties; l'une dant la substance est aérienne, l'autre dont la substance est spermatique. Réunir ces deux parties separées; reconstituer moralement le défunt, pour un moment, par les offrandes; voilà la grande chose. Tout homme meurt. Le cadavre et l'âme inférieure vont en terre et s'y décomposent. L'âme aérienne monte et de-

vient glorieuse s'il y a lieu. — Comparez ceci avec l'explication de la survivance par 子產 Tzeu-tch'an, que j'ai donnée précédemment (page 118). Tzeu-tch'an fut un contemporain de Confucius, un peu plus agé que lui. Confucius pleura amérement sa mort, ce qui suppose qu'il était avec lui en parfaite communauté de sentiments. En tout cas le texte que je viens de citer, prouve que, sur l'ame double, leur opinion à tous deux fut la même. — A noter que, dans ce texte, le caractère employé pour qualifier la substance de l'âme supérieure aérienne, 承 k'i, signifie étymologiquement la vapeur qui s'exhale du riz bouilli chaud. Donc une matière, três tênue, mais matérielle. L'âme inférieure spermatique, est plus grossière, naturellement. J'ai dit et je répête, que les Chinois ne connurent pas la substance spirituelle, dans l'acception chrétienne du mot. C'est pourquoi, dans tout cet ouvrage, je me suis interdit absolument l'emploi du terme esprit.

Voici un autre texte important, dont nous avons aussi deux variantes qui se complétent. — «Le disciple F A Tzeu-koung demanda à Confucius: Les morts sont-ils donés de connaissance, ou en sont-ils dépourvus?.. Confucius répondit: Si je dis qu'ils sont donés de connaissance, des fils pieux se suicideront pour aller retrouver leurs parents défants. Si je dis qu'ils sont dépourvus de connaissance, des fils impies ne se donneront plus la peine d'ensevelir convenablement leurs parents morts. Laissons donc la chose sans la décider. D'ailleurs, rien ne presse. Après ta mort, tu sauras ce qui en est. » — Tous les Commentateurs disent, et je pense avec eux, que Confucius répondit ainsi par prudence, non par ignorance. Il parlageait, sur l'état des défunts, la conviction alors commune, survivance provisoire, puis extinction à une date inconnue. Il tenaît donc à ce que les funérailles des morts récents fussent bien faites, leur survivance étant presque certaine; il tenaît à ce que les morts anciens ne fussent pas privés d'offrandes, dans l'hypothèse qu'ils n'étaient peut-être pas encore éteints.

Confucius dit: Quand un homme est mort, on monte sur le toit et on l'appelle ainsi: Allo I un tel, reviens I.. On le rappelle du ciel, on l'ensevelit en terre. Le corps et l'âme inférieure descendent. L'âme supérieure est en haut.

En 515, un père ayant perdu son fils durant un voyage, ensevelit son corps, puis invite son âme à revenir avec lui à la maison. Debout devant la tombe, il cria: «Que les os et la chair soient ensevelis en terre, c'est leur destinée. Mais l'âme aérienne va où elle veut, va où elle veut.» — C'est-à-dire: « ô âme de mon fils, reviens avec moi, puisque tu le peux.» — Confucius loua grandement ce père. Il trouva donc son opinion sur l'âme aérienne irréprochable.

Confucius disait: « Ceux qui ont inventé la glorieuse vaisselle, entendaient bien le véritable sens du culte des défunts. Ils firent cette vaisselle telle, qu'elle n'eût pas pu servir aux vivants. Si on avait servi les morts dans la même vaisselle que les vivants, des sots se seralent figuré les morts comme semblables onx vivants, et auraient fini par leur immoler aussi des hommes pour leur servir de domestiques (ce qui arriva réellement, voyez page 116). On appelle cette vaisselle spéciale, la vaisselle glorieuse, parce qu'elle ne sert qu'aux chenn glorieux. Il faut en dire autant des ustensiles des défants, du char d'argile, des poupées de paille. »... Confucius connut et approuva tous ces objets. Il réprouva sculement les poupées de bois, parce qu'elles avaient, à son avis, donné l'idée d'immoler de véritables hommes, par leur trop parfaite ressemblance.

Confucius dit: «Traiter les morts en morts, comme s'ils avaient cessé d'être, ne plus s'en occuper, les oublier, ce serait inhumain. Mais les traiter en vivants, ce serait déraisonnable, car ils ne sont plus comme les vivants. On leur fait donc des offrandes de comestibles, mais dans des vases de forme inusitée, obsoléte. On appelle ces vases la vaisselle glorieuse, parce qu'elle est spéciale aux chenn glorieux. »

Confucius dit: « A l'origine des rits, on faisait pour les Manes ce qu'on pouvait. On leur préparait des aliments et des hoissons. Quand ils étaient servis, on les avertissait, en frappant avec une baguette sur un pot de terre... Plus tard les anciens empereurs ayant civilisé le peuple et lui ayant procuré le bien-être, on fut à même de mieux servir les Manes glorieux et le Souverain d'en haut. (Suit le détail des offrandes.) La musique appelle d'en baut les Génies et les Ancêtres. Les offrandes assurent le secours du Ciel, réjouissent les deux âmes des définits et les unissent aux vivants. Dans les formules soigneusement élaborées qui accompagnent ces rits, les paroles prononcées au nom des vivants, expriment la piété filiale; celles prononcées au nom des morts, expriment leur bienveillance. »

U le Grand, si sobre pour lui-même, était extrémement libérai quand il faisait des offcandes aux Mânes, dit Confucius.

Chaque particulier, chaque famille, doit faire des offrandes aux siens, non à d'autres. Confucius dit: «Si quelqu'un fait des offrandes à un défunt qui ne lui est rien, il le fait évidemment pour obtenir une faveur à laquelle il n'a pas droit; captation de bienveillance répréhensible.»

\*Toi qui ne sais pas servir les vivants comme il faut, pourquoi l'apprendrais-jé à servir les morts? Toi qui n'entends rien à la vie, pourquoi le parierais-je de la mort? dit Confucius à 🗲 📆 Tzeu-lou, lequel ne méritait pas, pour lors, d'en apprendre davantage.

«Au printemps et en automne, dit Confuclus, les Anciens ornaient le temple de leurs Ancêtres. Ils exposaient les ustensiles dont ils s'étalent servis, et les habits qu'ils avaient portes, afin de se les rappeler d'une manière plus vivante. Ils leur offraient les mets et les fruits de la szison.»

«Continuer les Ancêtres, faire les mêmes rits et la même musique qu'ils firent de leur vivant, vénèrer ce qu'ils vénèrèrent, nimer ce qu'ils aimèrent, les servir après leur mort comme on les servait durant leur vie, les servir dispurus comme s'ils existalent encore, voilà la piété filiale parfaite», dit Confucius.

Trois mois après le mariage, la jenue femme était présentée aux Ancêtres dans leur temple, avec cette formule sune telle est venue chez nous, pour être épouse». Au jour désigné par les sorts, elle faisait son offrande devant les tablettes, et comptait depuis fors comme membre de la famille de son mari. — Si elle était morte avant cette présentation et cette effrande, quoiqu'eile eût cohabité avec son mari, elle n'eût pas été considérée comme épouse, et son cadavre aurait été rendu à ses parents... dit Confucius.

Dans une famille noble, en cas de naissance d'un fils posthume, le cercueil du père élant encore dans la maison, l'invocateur l'ayant appelé par trois fois, annonçait « une telle a accouché d'un fils; le vous le fais savoir! »... Deux jours plus tard, l'enfant était présenté devant le cercueil, avec cette formule « un tel, fils de une telle, se présente à vous! » — Si le père était déjà ensevell, le nouveau-né était

présenté dévant si tableite. — Ensuite son nom était annoncé aux Patrons du soi et des moissons, aux Génies des monts et des fleuves, aux pénates de la maison... dit Confucitis.

Confucius déclare que, lors des grandes offrandes, et lors des funérailles, tout défunt doit avoir son P Représentant. — Commentaire: Les fils ne voyant plus leur père défunt, leur cœur était désolé. De la l'institution du Représentant, qu'on costumait de manière à en faire la vivante image du défunt. Le cœur des fils se facérochait à cette figure de la réalité disparue.

elli défunt, dit Confucius, ne peut pas avoir deux inhieites; pas plus qu'il ne peut y avoir deux solells an ciel, deux empereurs sur la terre, «— Scule la tablette du templé des Adcètres, substituée nu défunt d'après les règles rituelles, était censée constituer son médium d'évocation, son foyer d'émanation. En tout cas, ancimie vertu n'emit reconnue aux duplicata de cette tablette, érigés honoris cau-là à certains défunts qui avaient plusieurs temples Jamais il ne vint à l'esprit des Chinois de considérer, même la vraie tablette, comme un siège, un reposoir réel du défunt. Les termes à Chenn-wer ou pr de chenn-tenou inscrits sur les tablettes, signifient simplement que, là où la tablette se dresse, là est le lieu rituel de la personne honorée par la cerémonie, le point vers iequal les rits deivent converger, le point d'où ses hénédictions sont censées émaner, et rieu de plus. Pan siège de l'âme proprement dit, séjour ou fixation sur la tablette. Il ne fut jamais question. L'ai dit jadis (page 19 A) que, cans certains cas, on mettait pour les âmes de vrais sièges près de leur tablette, pour qu'elles pussent se réposer à leur mantière.

«Avant les grandes offrandes aux Ancètres, la purification par l'abstinence doit durer trois jours, dit Confucius. Un jour ne suffit pas pour produire le recneillement voulu — Dans les offrandes, mieux vaut beaucoup de respect avec peu de inisé en scène, que beaucoup d'ostentation avec peu de dévotion. — De même, lors des funérailles, mieux vaut un peu de douleur simple et vraie, que beaucoup de tamentations feintes. »



E. Pour ce qui est de la divination, Confucius crut fermement qu'elle révéluit aux bommes la volonté du Ciel. — « Jadis, dit-il avec louange, on consultait tou-jours la tortue et l'achillée, avant de fixer la date d'une offrande au Souverain d'en haut, ou aux Génies clairvoyants. On n'aurait pas osé prendre une décision en mailère de culte, d'après son seus particulier, sans avoir consulté. — Le Clet a produit les objets transcendants, la tortue et l'achillée. Le Fieuve Jaune et la riviérée Lao ont donné leurs diagrammés (page 57). Les Sages tirérent de ces choses leurs réglements. a

Confucius se moqua d'un prefet qui logeait et nourrissait somptueusement une tortue vivante, comme si cet animal eut pu attirer sur lui quelque honbeur. La fortue vivante b'est pas transcendante. L'écaille de tortue dévoile l'avenir, mais ne porte pas bonheur.

Au soir de sa vie, Confucius dit: «Si quelques années m'étalent encore données, je les emploierais à approfondir le Traité des Mutations (page 79 A). » De cette époque datent ses dissertations sur les Mutations, si elles sont vraiment de lui. «Le phénix ne vient pas, le Fleuve ne doune pas de diagramme, c'en est fait de moil s dit-il peu avant sa fin. — L'apparition du phénix annonce le commencement d'une ère nouvelle, Confucius estima que, pour le retour au système antique qu'il projetait, le Ciel lui devait tous les présages et signes, qu'il donna jadis, d'après la tradition, à ceux qui foudérent ce système. Rien n'étant venu, il mournt désespèré.

Chose à remarquer, jadis, dans son enseignement, il avait prononcé son propre arrêt. Son petit-fils nons a conservé de lui cette parole: «Celui qui, en ce tempsci, tenterait de revenir au système antique, serait bien malheureux.»



F. Après avoir exposé les croyances traditionnelles de Confucius, qu'il bérita des Anciens et qui lui furent communes avec ses contemporains, l'en viens à l'exposé de son système éthique et politique. Les deux sont inséparables, car sa politique dériva de son éthique. Sa forme d'administration et de gouvernement fut adaptée à la nature bumaine, telle qu'il la concevait.

Peut-on dire de ce système, qu'il fut le sien? Y a-t-il un système de Confucius?... Lui-même s'en défendit énergiquement. Il assure que le système qu'it expose, ne fut pas inventé par lui; que c'est le système des Anciens; qu'il le transmet simplement, fidèlement, saus modifications ni additions. «Le fut en effet, tout simplement, le système du deuxième ministère des 🌃 Tcheon, » dit l'Index littéraire des 38 Han, la grande antorité. Le que la Grande Règle et le Reluci des Teheou nous ont appris, rend cette assertion acceptable. Il n'y aurait donc de personnel, de proprement confuçéen dans le système de Confucius, que certains soulignements, qui donnérent à quelques points un relief intense, at en firent des dogmes dans l'esprit de ses disciples. - Le Maltre proteste de plus, qu'il n'a rien caché de ce qu'il savait, qu'il a livré à ses disciples sa pensée tont entière. Ceci est aussi acceptable. S'il refusa parfois de s'expliquer, c'est qu'il jugea le disciple qui l'inaterrogenit, incapable de comprandre sa réponse. Il paralt n'avoir pas en deux enseignements, l'un exotérique, l'autre ésotérique, comme cela se pratiqua dans d'autres écoles. D'ailleurs, quel article de sa doctrine sans profondeur, se serait prêté au mystère?

Le point fondamental de son éthique, c'est la rectitude native. L'homme naît parfaitement droit, avec une propension un hien, saps ancune propension un mat. Ses bonnes propensions duivent être secondées, developpées, par le bon exemple et le bon enseignement — Le mat, qui est une deviation, est toujours artificiel, contre nature. Il est produit, dans l'individu, par l'erreur d'appréciation, en plus ou en moins, suite d'une influence de la passion sur la raison; faussage de l'esprit, d'où corruption du cœur. Il est communique à autrui, par le mauvais exemple et le mauvais enseignement, qui faussant les esprits et corrompent les cœurs.

Par suite, point fondamental de la politique, le premier devoir du prince, du gouvernement, c'est l'exemple et l'enseignement. L'empereur, étoile polaire du monde moral, doit, en luisant, en éclairant, orienter son empire vers le bien. Il devrait ne jamais intervair d'avant 22, il un devrait même pas parler. Toute contrainte, toute répression, doivent être inuities, si le gouvernement à bien fait son



Confucius. Portrait traditionnel. Costume du temps.

devoir Car l'homme naturellement bon, bien instruit et bien dirigé, ne dévie pas. Si le peuple a dévié, c'est que le gouvernement a manqué à son devoir de l'éclairer et de le diriger. — Or l'empereur ne saurait éclairer et édifier par lui-même tous ses sujets. De là la nécessité de fonctionnaires, d'officiers: rayons de l'étoile potaire impériale, qui propagent son influence au toin; auxiliaires qui n'ont d'autre raison d'être, que le deveir d'éclairer et d'edifier le peuple. — Enfin, tous les pères de famille de l'empire, dirigés par ces officiers, doivent éclairer et édifier chacun sa maisonnée. — Et voilà, dans sa simplicité, le système antique, basé sur la monade familiale, culminant dans le pôle impérial, toutes les familles de l'empire étant régies par l'étoile polaire, par l'empereur, dont les officiers sont les rayons. Voilà la grande unité, la grande fraternité, l'empire-famille, l'idéal utopique de Confucius, qui crut bonnement que le régime patriarcal pourrait toujours suffire à l'humanite multipliée et dispersée sur la terre.

Maintenant, d'on vient la passion, source du mal, dans l'homme né tout bon et n'ayant que des inclinations bonnes?.. Elle vient de l'égoisme, cause de toute déviation, de toute rupture de l'équilibre moral. Poursuite de son intérêt propre, recherche de son bien-être, voilà la pierre d'achoppement. Pour que la nature bonne se développe en bien, il faut, dit le texte, # \$\mathbb{R}\$ que l'homme n'ait pas de mot .. L'homme supérieur, aux yeux de Confucius, c'est l'altruiste, qui fait de l'intérêt commun sa propre affaire. L'homme inférieur, c'est l'égoiste, qui ne connaît et n'aime que soi. Et il avoue que, même parmi les \$\mathbb{R}\$ Jou, les égoistes sont la grande majorité, les altruistes sont le petit nombre.

-4-14-

Ceci posé, du prince et de ses auxiliaires, de l'homme supérieur, de l'al-G. truiste conçu à sa munière, Confucius exige, quoi?.. la charité, le dévouement?.. oh! pas du tout. - Il exige, la neutralité de l'esprit et cette froideur du cœur, que nous avons vu préconisees par la Grande Règle (page 62 I), « Pas de sympathie, pas d'antipathie, pas d'idée préconçue, pas de conviction ferme, pas de volonté tenace, pas de moi personnel... D'abord, à premiere vue, ne pas approuver, ne pas désapprouver; ne pas embrasser, ne pas repousser ... Ensuite, après réflexion, ne jamais se déterminer pour un extrême, car excès et déficit sont également mauvais. Suivre toujours la voie moyenne, prendre une position moyenne. Jamais de chaud enthousiasme; jamais de désespoir glacé; toujours un calme opportunisme. Imiter la froide impartialité du Ciel, et, dans l'action, temporiser comme lui et louveyer. Tout coup direct est une faute. Toute solution nette blesse quelqu'un. Urger un droit c'est commettre un tort. S'en tenir à un à peu prés qui ne plaise ni ne déplaise entièrement à personne, voità l'idéal pour la classe élirigeante. --Quant à l'homme du peuple, incapable de déterminer, dans les affaires qui le concernent, cette mesure moyenne opportune, les rits ont été inventés pour lui par les Sages. Qu'il ne cherche pas, qu'il ne discute pas; qu'il observe les rits. Qui les observe bien, cura fait dans tous les cas ce qu'il fallait faire, ni trop ni trop peu. Lui aussi aura pratique la voie moyenne, dont les rits sont la formule pratique. Ils sont aussi, comme on voit, un succedané de la conscience.

Pour renforcer la monade familiale, hase de sa politique, Confucius prè-H cha sans cesse et exagéra à outrance les devoirs de la piété filiale, il élova l'exercice de cette piêté au niveau du culte officiel du Ciel, et pensa qu'elle devait suffire an peuple comme religion. Écoulons-le, car son enseignement sur ce sujet fut gros de conséquences, et fit antorité en Chine jusqu'à nos jours... « Servir ses parents comme le Ciel, voilà la loi de la plété filiale, dit Confucius - De tous les êtres produits par le ciel et la terre, l'homme est le plus noble. Grâce à ses parents, il est ne entier. Il doit mourir entier, s'il préfend au titre de fils pieux. Qu'il ne mutile donc, ni ne sonille son corps. A chaque pas qu'il fait, le fits pieux devrait se souvenir des prérautions que la piété filiale lui Impose. - La plété filiale exige que, durant la vie des parents, on n'aille pas au loin; ou du moins, que le lien où l'on va soit connu des parents, et qu'on n'y allie qu'avec leur consentement. - Tant qu'on a ses parents, il faut demander leur avis avant toute entreprise, et n'agir qu'avec leur approbation. - Un fils pleux doit avoir toujours présent à la mémoire l'âge exact de ses parents, pour se réjouir de leur longévité, pour s'affliger de leur mort future. - Durant leur vie, il faut servir les parents comme les rits l'exigent; après leur mort, il faut les ensevelir comme les rits l'exigant : ensuite Il fant continuer à leur faire les offrandes que les rits exigent -Il faut obeir aux parents tant qu'ils vivent. Après leur mort, il faut continuer à faire comme ils faisaient. Celui qui, trois ans après la mort de son père, n'aura encore fait aucune innovation dans sa maison, mérite d'être appelé fils pieux. -Un fils dont le père a été assassiné, continuera, même après le temps du denil écoulé, à dormir sur la natte funébre, avec ses armes pour oreiller. Il n'acceptera aucune charge, aucun emploi, mais sera tout à sa vengeance. Car il ne delt pas laisser le meurtrier de son père, vivre en même temps que lui sous le ciel. S'il le rencontre, fut-ce au marché, fut-ce au palais, qu'il fonce sur lui aussitôt.»

Une conséquence logique de la piété filiale à la Confucias, c'est l'interdiction de la virginité pour les garçons et les filles, du célibat pour l'homme veuf... «Le pire des crimes, c'est de ne pas donner de postérité à ses Ancêtres, de les priver d'offrandes par conséquent. — Eût-il soixante-dix ans, un chef de famille devenu veuf doit se remarier, car l'épouse a son rôle nécessaire dans les offrandes. ». J'ai dit (page 67) que, d'après la Constitution des Tcheon, celibataires et veufs étaient mariés ou remariés d'office, s'ils ne le faisaient pas à temps volontairement.



I. Comme la manière d'entendre l'aitruisme, causera de longues controverses des 
des 
Jou avec diverses écoles et finalement avec les chrétiens, je crois bon de revenir sur ce sujet que l'ai effleuré ci-dessus page 133 G), et de préciser ce que Confucius entendit au Juste par le 
jenn dont il a tant parlé. Étymologiquement, ce caractère signifie les relations entre hommes, le lieu qui doit relier les bommes entre eux. Comme on lui demandait de définir ce lieu, « c'est almer autroi, dit Confucius... C'est étendre son intérêt à tous... C'est être affable... C'est ne pas refuser d'instruire... Ce qui te déplairait, si on te le faisait, ne le fais pas aux autres. Ce qui te plait, quand on te le fait, fais-le aux autres. ». Puis viennent des restrictions; « pas trop d'intimité... ne pas se livrer... ne pas rendre le bien pour le mal.»... Il y a sans doute beaucoup de bon dans ces maximes qui sonnent bien:

mais la connaissance exacte de la valeur pratique qui teur fut donnée, m'oblige à tedire è ne traduisez pas fe jenn par charités. Les Jou désirérent toujours beaucoup communiquer leurs idées; faire des disciples, le plus possible. Aimer à accaparer les esprits, voilà leur amour des hommes. Ils ne donnérent jamais rien de leur cœur; ils ne comprirent jamais rien au dévouement qui se prire pour le bien d'autrui gratuitement. Et pourquoi l'auraient-lis fait, eux si terre à terre, qu'aucun idéal ne souléve. La Chine qu'ils drent, fut de glace. Depuis, le souffie tiède de l'Amidisme l'a réchauffée quelque peu; mais il faudra l'haleine ardente du Christianisme, pour fondre le vieux giaçon.



J. De son Sage, Confucius a fait in description suivante: «Le Sage n'est pas un spécialiste étroit; c'est un homme capable de plusieurs choses. Il n'enselgne rien, qu'il n'ait d'abord pratiqué. Il est sobre dans sanourriture, modeste dans son logement, décidé quand il agit, et prudent quand il parle. Il se tient content dans la situation que le Ciel lui a faite, et n'en ambitionne pas d'autre. Il ne se plaint pas de ce qu'on l'ignore, de ce qu'on l'oublie; il pense que lui ne connaît pas assez les hommes, n'est pas digne d'être connu d'eux, n'a pas le taient voulu pour leur être utile, ». Ce dernier point, le Mattre le pratiqua assez mai. Le prurit de placer sa politique le tourmenta toujours au point que, chaque fois qu'il s'était fait remercier, s'il n'avait pas trouvé un neuveau preneur avant trois mois, il en tombait dans le maraeme. Quand il voyage ait à la recherche d'un patron, il portait toujours avec lui les arrhes usuelles, pour être à même de toper à la première proposition... C'est Mencius, le plus dévoué de ses disciples, qui nous a transmis ces savoureux détails.



K. Pour ce qui est du peuple, Confucius maintint énergiquement le système de la totelle, de la domestication, cher sux Anciens (page 65B). Voici ses principes: «Au peuple, il faut d'ahord procurer le bien-être, puis l'instruire de ses devoirs. Mais, en l'instruisant, il faut ne lui donner que des préceptes concrets et positifs, non des raisons abstraites qu'il est incapable de comprendre. Il faut le préserver de tout enseignement autre que l'enseignement officiel. — Il faut nourrir et défendre le peuple. Agriculture et armes. Que si l'on ne peut pas faire les deux en même temps, alors renoncer provisoirement à la défense, qui est la chose moins importante, et se résigner temporairement au joug. Si on n'arrive pas à nourrir le peuple, nlors se dire qu'après tout les hommes meurent tous tôt ou tard. ».. Confucius o'aima pas la guerre, et n'estima pas la valeur militaire. Cependant il fit donner la sépulture des hommes faits, à un adoiescent tombé pour son pays. «Celut, dit-il, qui a pris un bouclier et une lance pour défendre les tertres des Patrons du sol et des moissons, est digne d'une sépulture d'homme. »

--

L. En résumé, voici à quoi revient le système des ¿ Jou, vulgarisé par Confucius. Bonté native des gouvernes. Altruisme et opportunisme froids des gouvernants. Culte officiel du Ciel par l'empereur. Piété filiale tenant lieu de religion au peuple. Lois et rits. Et c'est tout.

Notes.—A et F. 檔案者, 流 蓋 出 於 司 徒 之 官。助 人 君 順 陰 陽 明 教 化 者 也。La corporation des Jou descend des officiers attachés au deuxième ministère des Tcheou, lesquels aidaient le prince à éclairer et à diriger le peuple, dans le sens de sa nature (les économistes officiels). 選 麥 志 index littéraire de la première dynastie Han.



C. Si ce texte, tiré de l'appendice Hi-ts'eu du Livre des Mutations, est vraiment de Confucins, c'est le plus ancien que nous possédions, sur les deux modalités naturelles prinn et the yang, qui joueront bientôt un si grand rôle. Il est vrai que trois textes parient de ces modalités, à propos d'événements arrivés en 816,780 et 644, respectivement. Mais ces trois textes ont été rédigés après Confucins. — Ci-contre le célèbre schéma de l'alternance circulaire de ces deux

modalités, yang blanc, yinn noir. Au moment où l'une est à son spogée (partie renflée), l'autre se substitue à elle insensiblement (partie effilée). Chacune porte en elle le germe de l'autre, figuré par l'œil de couleur contraire dans la partie renflée.

Sources. — Avant tout 論語 Lunn-u, les Entretiens de Confucius, conservés par ses disciples. — Puis 中庸 Tchoung-joung, la Voie moyenne, œuvre de son petit-fils 孔 仮 K'aung-kt, dit 子思 Tzeu-seu. — Puis les écrits de Mencius, 盂 蓟 Mong-k'eue, vulgo 盂 子 Mong-tzeu, le plus britlant de ses disciples. — Quelques chapitres du 讀 昆 Li-ki, Mémorial des Rits; 檀 弓 Tan-koung, 祭 義 Tsi-i, 郊 特 性 Kiao-tei-cheng, 讀 監 Li-yunn, 表 記 Piao-ki, 曾子 間 Tseng-tzeu-wenn, 衰 公 間 Nai-koung-wenn, et autres. — Enfin les appendices du 易 經 I-king livre des Mutations, 報 辭 Hi-ts'eu, 序卦 Su-kou, 說卦 Chouo-koa, attribués à Confucius.

Ouvrages. — Depuis le P. Ph. Couplet S.J., auteur du Confucius Sinarum philosophus au dix-septième siècle, beaucoup d'écrivains ont parlé de Confucius. Je n'en citerai aucun, parce que tous ont écrit, chacun pour sa thèse, et dans l'hypothèse fausse que le Confuciisme tel qu'il est actuellement, sortit tel quel du cerveau de Confucius. J'exposeral successivement, sous leurs dates, les interprétations et altérations qui produisirent la doctrine moderne, au cours de vingt-cinq siècles. Je parierai au long de cette doctrine, de son rôte présent et futur, dans mes dernières Leçons. Dans cette quinzième Leçon, j'ai dit ce que fut l'œuvre personnelle de Confucius, une vulgarisation de vicilies idées. Il serait inopportun d'anticiper ici, toute anticipation créant facilement un préjugé.

Traductions des Entretiens de Confucius, de la Voie moyenne, des écrits de Mencius; anglaise, par J. Legge, Chinese Classies; française, par S. Couvreur S.J., les Quatre Livres, — Traduction française du Mémorial des Rits, par S. Couvreur S.J. — Textes chinois, en abrégé, dans L. Wieger S.J., Textes philosophiques, page 128 seq. — Se défier de toutes les nombreuses analyses, qui prétendent exhiber le vrai système, la pensée intime, de Confucius, de Mencius, etc.; ces ouvrages exhibant généralement plutôt les vues de leur auteur, que celles des hommes dont ils traitent.

## Seizième Leçon.

Sommaire. — Les disciples personnels de Confucius. Textes. A. L'Être suprême et les Êtres transcendants. — B. Les Mânes. — C. La divination. — D. Bonté native. Voie moyenne. — E. Piété filiale. — F. Conclusion de la période antique.

Je consacreral cette Leçon aux textes provenant des disciples personnels de Confucius, ils sont l'écho de l'enseignement du Maître. Même ordre que dans la Leçon précédente.



A. D'abord les textes relatifs à l'Être suprême et aux Êtres transcendants.

¿Quand le fila du Ciel visitalt les quatre regions, à son arrivée il allumait, sur la montagne sacrée, un hûcher dont la flamme devait avertir le Ciel. L'offrande du soistice d'hiver, étoit le grand remerciement annuel au Ciel. On la faisait au moment où les jours allaient recommencer à croître, parce qu'on considérait le soleil comme le représentant du Ciel. Rien d'artificiel ne dévait figurer dans cette offraude. On l'offrait sur le sol nu, battu et balayé. Toute la vaisselle était en terre et en calebasse, produits de la nature, »

«Quand lors de ses tournées d'inspection, l'empereur constatait quelque négligence dans le culte des Mouts et des Fieuves, des Génies du ciel et de la terre, ou dans le culte des Ancêtres, il devait aussitôt punir le feudataire coupable, en diminuant son territoire. — Avant de partir pour une tournée, pour une chasse ou pour la guerre, l'empereur faisait une offrande au Souverain d'en haut, au Patron du sol, à ses Ancêtres.»

« Tous les êtres sont issus du Ciel, et l'homme est de plus issu de son Ancêtre. Voità pourquoi cet Ancêtre recevait aussi quelque chose, quand on faisait l'offrande au Souverain d'en haut. Ce jour-là, en remerciaut, on remontait à sa double origine.»

Les anciens empereurs faisaient leurs offrandes, au Ciel dans la banlieue, au Palron du sol devant son tertre, aux Ancêtres dans feur temple, aux Monts et aux Fleuves, aux cinq Pennies. Ils firent un usage constant de l'achillée et de la tor-lue. Les sorciers se tenalent devant eux, les annalistes derrière, les devins par la tortue et l'achillée à leur droite et à leur gauche. Eux, tenant leur cœur dans le repos, lui conservaient sa rectitude parfaite. Tout se passait d'après le rituel. La racine première des rits, c'est l'Unité suprème, laquelle s'étant différenciée en ciel et terre, agit par la rotation du prime et du que parquelle s'étant différenciée en ciel et terre, agit par la rotation du prime et du que le s'étant différenciée en gouvernent du haut du ciel; leur expression sur la terre, ce sont les rits. C'est ainsi que les rits émanent du Ciel.

«Le tertre impérial du Patron du sol, devait être exposé au givre et à la rosée, au vent et à la pluie, communiquant ainsi avec les émanations du ciel et de la terre. Le tertre d'une dynastie déchue, doit être emmuré et couvert, pour le priver désormais de tout influx du ciel et de la terre. On élevait le tertre du Patron du sol, pour donner une expression transcendante à l'action bienfaisante de la

terre. Le ciel donne son influx et la terre produit les êtres. Le ciel donne les saisons et la terre les fruits. On honore donc le ciel et on alme la terre. On apprenait au pemple à leur être recommaissant. De même que l'empereur remerciait devant le tertre du sol de l'empire, chaque feudataire devant le tertre du sol de son flef, chaque communauté humaine devant le tertre du sol du district; ainsi chaque particulier remerciait, dans l'atrium central de son habitation, le petit patron de sa parcelle de sol. On remontait ainsi à la souche, à l'origine des dons reçus. »

«Le ciel est supérieur, la terre est inférieure. L'alternance des deux modalités, mouvement et repos, est soumise à une règle fixe. Les émanations de la terre montent, les influx du ciel descendent. Le ciel donne, la terre reçoit. Les deux modalités alternant, font apparaître et disparaître tous les êtres, dans l'entre-deux du ciel et de la terre.

«Le ciel est yang et agit par les corps célestes. La terre est yinn; ses pôles d'émanation sont les monts et les fleuves. Le binôme ciel-terre émet les cinq agents et les quatre saisons, qui se succèdent en se supplantant.»

«L'homme est le cœur du ciel et de la terre. Il est la quintessence des deux modalités, des cinq agents. L'ordre dans le monde humain se réfléchit en ordre dans la nature. Le désordre humain se répercute au ciel, sous forme d'éclipses de solell ou de lune.»

On voit qu'une dose considérable de naturisme, se mêle aux unciennes notions théistes et animistes, encore subsistantes, mais affaiblies.

-4-4-

B. Passons au culte des Manes.

Quand un homme est mort, il inspire naturellement de l'horreur. Comme il n'agit plus, il ne compte plus pour rien. Les rits tendent à atténuer la rudesse de ces sentiments spontanés. On habille le mort, pour qu'il n'inspire plus d'horreur. On lui fait des offrandes et des libations, après la mort, aux funérailles, même après qu'il a été ensevell, pour montrer qu'on se souvient, qu'on s'occupe encore du défant. Personne n'a jamais omis ces démonstrations rituelles, quoique tous sachent que les morts ne mangent ni ne boivent ce qu'on leur offre.»

« Pour les offrandes, le maître de maison fait tout son possible. Et comment sait-il que ses offrandes sont agréées des Mânes? Par la conscience qu'il a, d'avoir fait tout son devoir; par sa sensation subjective de dévotion.

«On met dans la bouche du mort, des coquilles et du riz; non dans l'idée qu'il mangera, mais pour empêcher la déformation du visage. »

«Trois jours après le décès, on mettait le mort en bière; car, après trois jours, un mort ne revit plus. Durant les mois qui suivaient le décès, offrandes quotidiennes, comme si on n'ent pu se faire à l'idée de son départ. L'ependant on ne le nommait plus par son appellatif ordinaire, mais on parlait de lui avec respect, comme d'un chenn.

«Avant d'être transporté au cimetière, le défunt dans sa bière était porté an temple des Ancètres, pour les saluer une dérnière fois et prendre congé d'eux.»

Le besoin de faire des offrandes, n'est pas chose factice. Il est naturel, inné. Il sort du fond du cœur. — On affectait aux offrances la dime des produits de l'année, n'ajoutant rien en temps d'abondance, ne retranchant rien en temps de

diseite. — Les offrandes deivent être plutôt rures. Trop souvent répétées, elles ensulent et dégénérent en routine.

«Le but de l'abstinence et de la purification rituelles qui précèdent les offrandes, c'est de mettre, dans l'homme intérieur, l'ordre et l'harmonie sans lesquels on ne peut pas communiquer avec les Mânes glorifiés. — Durant l'abstinence, le fils se remettait en mémoire, par la méditation, comme jadis ses aucêtres parlaient et riaient, quel était leur caractère, ce qu'ils aimaient, ce qu'ils mangeaient. Aprés trois jours passés dans ces pensées, quand il entrait dans leur temple, il lui semblait les voir à leurs places rituelles. — A qui fait bien les offrandes, elles rapportent une bénédiction, qui fait que tout lui réussira au gre de ses désirs.»

J'omets quantité de textes, qui redisent, sans y rien ajouter, des choses que nous savons déjà.



C. Pour ce qui concerne la divination, les disciples de Confucius parient comme les Anciens.

«C'est par la tortue et l'achillée, que les sages souverains de l'antiquité obtinrent que le peuple crût aux temps fastes et obélt à leurs ordres. C'est par la tortue et l'achillée, qu'ils triomphaient de ses répugnances et de ses indéclsions. C'était un principe incontesté, que, après avoir consulté la tortue et l'achillée, on acceptait leur détermination et ou l'exécutait. Quand on les interrogeait, on les adjurait en ces termes: Pour telle chose, nous recourons à vous, ô vénérable tortue, ô vénérable achillée, qui suivez des règles invariables. On ne consultait jamais les sorts sur une chose, que la conscience jugeait injuste ou immorale.

\*Un officier de & Wei étant mort sans laisser aucun fils ne de son épouse en titre, mais six fils nes de cooculines, on consulta la tortue pour apprendre lequel des six devrait succèder. La tortue répondit : «Qu'ils se baignent, revêtent de riches costumes, et on verra un signe. » Cinq des fils firent ainsi; le sixième refusa. «Les rits, dit-il, défendent de se baigner et de revêtir un riche costume, à qui porte le grand deuil pour son père. ».. Ce refus d'enfreindre les rits du deuil, fut considéré par les gens de Wei comme le signe promis per la tortue. »



D. Voici ce que les disciples nous disent des grands principes du Mattre, bonté native et voie moyenne.

eQuand l'homme naît, son cœur est paisible, car le Ciel l'a fait ainst. Quand les êtres extérieurs agiront sur lui, il s'émouvra et concevra des passions. Un être étant perçu, aussitôt une affection ou une répulsion se manifeste. Si l'homme ne maîtrise pas ces mouvements intérieurs, la raison que le Ciel lui a donnée s'obscurcira en lui, et il perdra son libre arbitre. — Le cœur intelligent de l'homme, est sujet à de grossières passions. De sa nature, le cœur est calme, sans peine ni joie, sans affection ni aversion. Les passions naissent au contact des êtres. C'est provoquées par les êtres extérieurs, que les propensions du cœur se révêlent. — Une image, une musique, peuvent faire que des sentiments dépravés s'élèvent dans le cœur. Aussi le Sage gouverne-t-il avec soin ses oreilles, ses yeux, son nez,

sa bouche, son corps, son cœur, les obligeant à agir toujours comme il convient. 

«L'homme est homme, par l'observation de la convenance (voie moyenne) à l'intérieur, et des rits à l'extérieur.»

-4-4-

E. Voici comment les disciples appliquèrent les principes sur la piété filiale de leur Mattre.

«Un fils pieux dolt traiter ses vieux parents en cette manière: rèjouir leur cœur, ne pas contrarier leurs inclinations, faire plaisir à leurs oreilles et à leurs yeux, leur procurer le repos de la unit et la nourriture du jour. Il fera cela, jusqu'à la mort; non jusqu'à la mort des parents, mais jusqu'à la sienne propre. Il vénère ce qu'ils ont vénèré et aime ce qu'ils ont aimé, leurs gens, leurs chevaux et leurs chiens. — Le Sage entretient ses parents durant leur vie, et leur fait des offrandes après leur mort. Il s'efforce de leur faire honneur en tout. Son deuil dure autant que sa vie. — D'après les Anciens, la plété filiale consiste, à avoir toujours devant les yeux le visage des parents défunts, à entendre toujours leur voix retentir aux oreilles, à avoir toujours prèsents à l'esprit leur caractère, leurs goûts et leurs désirs. — Les offrandes continuent, après leur mort, les soins du fils pour ses parents durant leur vie. »

«Un bon fils averfit ses parents avant de sortir, et se présente devant eux dés qu'il est rentré. Les parents doivent toujours savoir où il est. Dehors il ne fait rien que d'honorable pour eux. — Il ne monte sur aucune hauteur, et n'approche d'aucune profondeur, de peur d'un accident qui affigerait ses parents. Il évite de même de s'attirer, par des provocations ou des moqueries, une affaire qui les chagrinerait. Tant que ses parents sont en vie, un fils ne thésaurise ni ne possède.

«Quel que soit son âge, un fils ne s'assied pas en présence de ses parents. — Quand son père appelle, le fils ne se contente pas de répondre. S'il tient un objet, il le jette. S'il mâche un morceau, il le crache. Il ne vient pas; il accourt, il vole. — Quand les parents doivent prendre une médecine, le fils la goûte d'abord. — Quand les parents sont en faute, le fils les avertit modestement, affablement. Quand il les a avertis trois fois ainsi, s'ils persistent, il gémit mais fait leur volonté.»

«Non content de se dévouer personnellement pour ses parents, un bon fils cherche encore un auxiliaire qui l'aide dans ce service. C'est là le seus et le but du mariage. On se marie, pour engendrer une postérité qui serve les parents, qui fera les offrandes aux Ancètres. — Si, le fils étant content de sa femme, celle-ci déplait à ses parents, le fils est tenu de la répudier. Il doit la garder, au contraire, si elle lui déplait à lui, mais plait à ses parents. — Si son éponse est stérile, le fils doit prendre une concubine, pour donner des petits-enfants à ses parents.»

Le corps étant un legs de leur substance fait par les parents, il doit être respecté à cause d'eux. — Durant le deuil, un fils ne doit pas affliger son corps, au point de mettre sa vie en danger. Car il est tenu de laisser des descendants, qui continueront les offrandes aux Ancêtres.

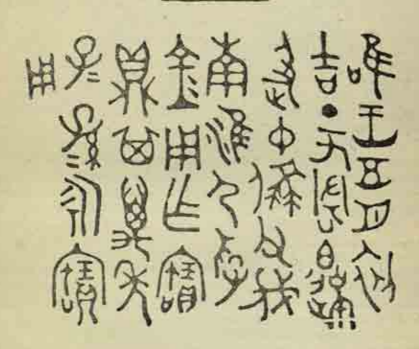
La tradition rapporte que, étant près de mourir, le disciple 首参 Tseng-chenn (vulgo 曾子 Tseng-tzeu) se fit découvrir les bras et les jambes par ses élèves, pour leur montrer qu'il emportait au tombeau intacte, la substance reçue de ses ancêtres. — Quelqu'un ayant remarque alors, que la natte sur laquelle il agonisalt, n'était pas conforme à sou degré social, il ordonna de la changer, opération qui l'acheva. Il mourut alusi martyr des rits.

-4-14-

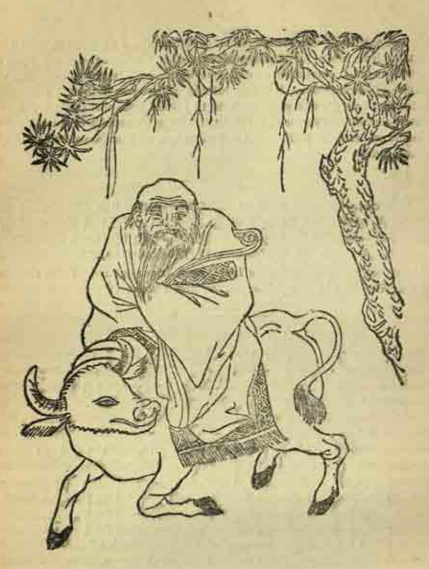
F. Conclusion. — Les textes nous ont ainsi conduits, d'une enfilade, depuis le vingt-deuxième siècle, jusqu'au commencement du cinquième; mettons jusqu'à l'an 500 avant J.-C. Nous avons constaté que, durant cette longue période, que j'ai intitulée Théisme antique, la chaîne est une, mulgré une décadence graduelle, des innovations et des altérations. Muis tout à l'heure nous allons entendre le son d'autres cloches. Le Taoisme va naître, et avec lui la phi'osophie chinoise, laquelle mettra en branle les politiciens. Les Jou vont trouver des contradicteurs et des adversaires.

Sources. — Surtout le 譜 記 Li-ki, Mémorial des Rits. Chapitres 曲 譜 K'iu-li, 內 則 Nei-tsai, 祭 義 Tsi-i, 祭 統 Tsi-l'oung, 祭 法 Tsi-fa, 如 特性 Kiao-lei-cheng, 譜 逕 Li-yunn, 樂 記 Yao-ki, 雜 記 Tsa-ki, 檀 己 Tan-koung, 玉 黨 U-tsao, 眷 義 Hounn-i, 則 喪 Wenn-sang, et autres.

Ouvrages. — Traduction du Li-ki, par S. Couvreur S.J. — Textes résumés dans, L. Wieger S.J., Textes philosophiques, page 151 seq.



Écriture chinoise, sous la troisième dynastie.



老子 Lac-tzeu partant pour l'Occident.

# Deuxième Période.

Philosophie et Politique. de 500 avant, à 65 après J.-C.

CLEAN VINS

## Dix-septième Leçon.

Sommaire. Le Taoisme. — A. Historique. Lao-Izeu. Lie-Izeu. Tchoang-Izeu. — B. jä Tao le Principe. Ciel-Iterre Émanation des êtres sensibles. — C. jä Tei la vertu, l'action du Principe. Les deux modalités, Le souffiet. Le dévidage. — D. Le cosmos étant un, l'identité des contraires, de la vie et de la mort, s'ensuit. Le yinn et le yang girant sans cesse, rien n'est stable, rien ne dure. La phase actuelle, le présent, est un point sur le cercle d'une roue qui tourne. — E. Les deux âmes. Survivance. Entretien de la vie. — F. Le Sage taoiste. — G. Politique laoîste. Le non-agir. — H. Effacement systématique, non par humilité, mais par égoisme. — I. Opportunisme. Ignorantisme. — J. Naturalisme contre le Conventionalisme. — K. L'extase mentale. — L. Le fléau de la guerre. — M. Résumé.

老 子 Lao-treu, le Vieux Maitre, fut un contemporain de Confucius, plus agé que lui d'une vingtaine d'années. Sa vie dut s'écouler entre les dates 570-100, les dates de Confucius étant 552-479. Rien de ce qu'on raconte de cet homme, n est historiquement certain. Il fut archiviste à la cour des 周 Tcheou, dit la tradition taoiste; ceci est probable. Il vit Confucius au moins une fois, vers l'an 501, dit encore la tradition taoiste; ceci est possible. Las du désordre de l'empire, il finit par le quitter, et ne revint jamais. Au moment de franchir la passe de l'Ouest, il composa pour son ami 尹 森 Yinn-hi, le gardien de cette passe, l'écrit célébre que l'analyseral dans cette Leçon, 當 總 都 Tao-tei-king le traité du Principe et de sou Action, texte fondamental du Taoisme. Cezi encore est tradition taolste, fort mal assise, vu que, des deux plus anciens écrivains laoistes, l'un (Tchoang-tzeu chap. 3) le fait mourir dans son lit en Chine, tandis que l'autre (Lie-treu chap. 3) admet la version du départ. On ne sait même quel fut au juste le nom de familie du Vieux Maitre. Vers l'an 100 avant J.-C., le célèbre historien 司 馬 & Seuma-ts'ien, pourtant très favorable au Taufsme, dit des légendes relatives à Lac-treu: cles uns disent ainsi, les autres disent autrement, et, du Vieux Maître, on peut seulement affirmer ceci, que, ayant aimé l'obscurité pardessus tout, cet homme effaça délibérément la trace de sa vie--

Lao-treu n'inventa pas le Taoisme. Il le trouva dans les archives du troisième ministère (page 69); l'index littéraire de la dynastie in Han, est formel sur ce point. Il ne fut même pas le premier à l'enseigner. Il eut des précurseurs, il y ent des prétaoistes, dont quelques noms sont connus, mais qui n'écrivirent pas. Lao-treu fut le rédacteur du premier écrit taoiste, qui servit de base au développement ultérieur de la doctrine. De la vient qu'on lui en a souvent attribué la paternité. — Et d'où cette doctrine vint-elle aux archives du troisième ministère?. Ce ministère enregistrait tout ce qui venait des pays étrangers. Or le Taoisme est,

dans ses grandes tignes, une adaptation chinoise de la doctrine indienne contemporaîne des Upanishad. Le fait de l'importation ne peut pas être démoutré, aucun document donnant le nom du colporteur et la date de sa venue n'existant. Mais l'argument «doctrine non-chinoise alors courante dans l'Inde, épanouie en Chine tout d'un coup s crée, pour l'importation, une présomption qui frise la certitude, à mon avis. l'ai dit (page 436 C) que le dualisme yinn-yang ligure pour la première fois dans un texte de Confucius, un contemporain de Lao-tzeu, qui put apprendre de lui. Nous allons voir tantôt, le grand rôle que ces deux modalités louent dans le Taoisme. Je pense que si les Indianologues s'en dounent la peine, ils trouveront l'original indien de cette roue binnire neuve, qui va remplacer en Chine la vieille roue quinaire des agents naturels. - Ce dualisme une fois accepté, la vogue du Taoisma parmi les penseurs chinols, vogue qui dura jusqu'à l'invention du Néo-confuciisme, s'explique. J'ai signalé, dans ma sixième Leçon (page 59), l'incohérence de l'admission, par les Anciens décadents, d'une rone des cinq agents tournant à côté du Souverain d'en haut, sans que celui-ci la fit tourner. Les penseurs chinois sentirent le déficit du système, mais n'osérent jamais mettre an Souverain d'en haut la manivelle en main. Grand fut le soulagement de ces Intellectuels, quand Lao-treu leur offrit la roue taoiste binaire, actionnée par le Principe, par l'Unité. Ce monisme remplaça dans leur esprit le vieux théisme Il le remplace encore de nos jours, les Néo-confuclistes ayant changé les termes plutôt que la chose, comme nous verrons en son temps. Tout monisme chinois descend de Lao-tzeu.

Les textes, concis jusqu'à l'obscurité, du Patriarche, furent développés, un à deux siècles plus tard, en un magnitique langage, par Lie-tzen et Tchoung-tzen, les Pères du Taoisme. - 列子 Lie-tzeu, maltre Lie, de son nom 列 嶽 寇 Lieuk'eou, vécut obscur et pauvre, dans la principanté de 🐒 Tcheng, durant quarante ans. Il en fut chassé par la famine, en l'an 398. A cette occasion, ses disciples mirent par écrit la substance de son enseignement. C'est tout ce que nons savons et avons de lui. On ne sait pas ce qu'il devint. 一 雅 子 Tchnang-tzen, mattre Tchoang, de son nom 江 周 Tchoang-tcheou, originaire du pays de 梁 Leang, ne nous est guere mieux connu. Une charge lui fut offerte en 339, ce qui suppose qu'il avait aiors au moins quarante ans, plutôt cinquante. Il mourut vers 320, probablement. Très Instruit, plein de verve, il passa lui aussi vofontairement sa vie dans l'obscurité et la panyreté, bataillant en chevalier sans peur contre les erreurs et les abus de son temps. - Aux deux Pères on peut appliquer les paroles dites par Seuma-ts'ien de Lao-tzeu vayant aimé la retraite et l'obscurité pardessus tont, ils effacérent délibérément la trace de leur vies. A noter, que tous les deux sont pratiquement antérieurs au contact gréco-indien sur l'Indus, sons Aleaandre. A noter aussi, que le premier développement du Taoisme, se fit dans les provinces méridionales de la Chine. Il ne passa dans les provinces septentrionales que plus tard, mais y cut «nsuite un succès intense,

La doctrine de Lie-tzeu et de Tchoang-tzeu est la même que celle de Laotzeu, plus étendue, plus riche, seulement. Les idées de ces hommes, les seuls penseurs que la Chine ait produits, sont à étudier avec soin, car leur influence sur l'esprit chinois fut considérable; dans la littérature chinoise, on en retrouve les vestiges partout. Comme puissance et comme envolée, aucun auteur chinois ne les a dépassés. - Leur système est un panthéisme réaliste, pas idéaliste. An commencement était un être unique, non pas intelligent mais loi fatale, non spirituel mais matériel, imperceptible à force de ténuité, d'abord immobile, qu'ils appellent tă Tao le Principe, parce que tout dériva de lui. Vint un moment où, on ne dit pas pourquoi, ce Principe se mit à émettre & Tei sa Vertu, laquelle agissant en deux modes alternatifs yinn et yang, produisit, comme pur une condensation, le ciel la terre et l'air entre deux, agents inintelligents de la production de tous les êtres sensibles, le Principe étant en tont, et tout étant en lui. Les êtres sensiblesvont et viennent, au fil d'une évolution circulaire, unissance, croissance, décroissunce, mort, rennissance, et ainsi de suite. Le Souvernin d'en haut des Annales et des Odes, n'est pas niè expressément, mais on s'en passe; Il n'a ni place ni rôte dans le système. L'homme n'a pas une origine autre que la fonle des êtres. Il est plus renssi que les antres, volta tout. Et ceta, pour cette existence seulement. Après sa mort, il passera daus une nouvelle existence quelconque, pas nécessairement humaine; peut-être animaie, ou végètale, ou même minérale. Transformisme, dans le sens le plus large du mot. - Le Sage fait durer sa vie, par la tempérance, la paix mentale, la suppression de toute passion, l'abstention de tout ce qui fatigue ou use. C'est pour cela qu'il se tient dans la retraite et l'obscurité; dans un effacement, qui n'est motivé, ni par un sentiment d'humilité. ni par une dévotion pour des méditations plus hantes; qui est amour de soi, paresse et dédain. S'il est tire de ferce de sa retraite et mis en charge, le Sage taoiste gouverne et administre d'après les mêmes principes, sans se fatiguer l'esprit, sans user son cœur, agissant le meins possible, si possible n'intervenant pas du tout, afin de ne pas gêner la rotation cosmique et l'évolution universelle. Apathie par l'abstraction, farniente systèmatique, Tout regarder, de si haut, de si loin, que tout apparaisse comme fondu en un, qu'il n'y ait plus ni individus ni détails, portant plus al sympathie ai antipathie. Vae globale du tout, intérêt global pour le tout, ou pintôt indifférence pour tout. Surtout pas de système, de règle, d'art, de rits, de morale; car tout cela est artificiel et fausse la mature. Suivre sal-même, et laisser suivre aux autres, les instincts naturels. Il n'y a, ni bien ni mal, ni sanction ancune. Laisser ailer le monde au jour le jour. Évoluer avec le grand tout. Traiter avec une pitté bienveillante, amusée et narquoise, le vulgaire qui ne voit pas al loin, le populaire qui prend au sérieux les choses de ce monde, tous ceux enfin qui croient naivement « que c'est arrivés.

Dans cette dix-septième Leçon, je vais citer les textes principaux de Lao-tzeu. Je citeral ceux des Pères moistes, dans les Leçons suivantes.

B. Textes sur le Principe. Ciel-terre. Émanation des êtres sensibles. — Avant le temps, et de tout temps, fut un être existant de lui-même, éternel, infini, complet, omniprésent. Impossible de le nommer, de le définir, parce que les termes humains ne s'appliquent qu'aux êtres sensibles. Or l'être primordial fut et est essentiellement imperceptible aux sens En debors de lui, avant l'origine, il n'y eut rien. Appelons-le 無 Ou le néant de forme, ou 支 Huan le mystère, ou 道 Tao le Principe.

Primitivement l'essence du Principe existait seule. Lette essence possédait deux propriétés immanentes, se yinn la concentration et se yang l'expansion. Soudain ces propriétés furent extériorisées, sous les formes sensibles ciel (yang) et terre (yinn). Ce moment fut l'origine, le commencement du temps. Depuis lors le Principe put être désigné par le terme double ciel-terre. Ensuite le binôme cigl-terre émit tous les êtres sensibles existants (chap. 1).

L'état yinn de concentration et de repos, d'imperceptibilité, qui fut celui du Principe avant le temps, est son état propre. L'état yang d'expansion et d'action, de manifestation dans les êtres sensibles, est son état dans le temps, en quelque sorte impropre (chap. 1).

Je ne sais pas, dit Lao-tzeu, de qui le Principe procèda. Il parait avoir été avant le Souverain. Il foisonne et produit sans se remplir. Se répandant à flots, il ne se vide pas. Tous les êtres sont sortis de cet abline, dans lequel il n'y a rien (chap. 4)... Lao-tzeu ne se prononce pas sur l'origine du Principe, parce qu'il le crut sans origine. Il le fait antérieur au Souverain d'en haut des Annales et des Odes. Son eil paraits n'exprime pas un vrai doute; c'est une simple précaution oratoire; un officier des M Tcheou ne devait pas attaquer de front la doctrine officielle des Tcheou. Le Souverain des Odes et des Annales n'est donc pas, pour Lao-tzeu, un Dieu créateur de l'univers; al un Dieu gouverneur de l'univers, comme il constera par l'ensemble de son système, monisme qui ruina l'ancien théisme.

Le Principe en Ini-même, est comme un gouffre immense, comme une source infinie. Tous les êtres sensibles sont produits par son extériorisation. Mais les êtres sensibles, terminaisons du Principe, ne s'ajoutent pas au Principe, ne le grandissent pas, ne l'augmentent pas, ne le remplissent pas comme dit le texte. Comme ils ne sortent pas de lui, ils ne le diminuent, ne le vident pas non plus, et le Principe reste toujours le même (chap. 4). — Ceci est développe, comme suit, dans un autre chapitre: Il en est du Principe et des êtres, comme de l'Océan et des filets d'eau. Le Principe ne se communique pas d'une manière qui l'épuise, mais par des prolongements qui ne le quittent pas. Chaque être qui existe, est un prolongement du Principe. Ses prolongements n'étant pas détachés du Principe, celui-ci ne diminue pas en se communiquant. La terminaison du Principe dans l'être, est la nature de cet être. Le Principe est la nature universelle, étant la somme de toutes les natures individueiles, ses terminaisons (chap. 32).

Lao-tren résume ainsi tout ce qui précède: Il est un être d'origine inconnue, qui exista avant le ciel et la terre, unique, imperceptible, immuable, omniprésent, la mère de tout ce qui est. Je ne lui connais pas de nom propre, Je le désigne par le mot Principe. Au besoin on pourrait l'appeler le Grand, en tant qu'il est le grand ailer et revenir (c'est-à-dire le principe de la révolution cyclique du cosmos, du devenir et du finir de tous les êtres). L'épithète grand se donne improprement à l'empereur, a la terre, au ciel. Elle ne convient proprement qu'au Principe, cause de tout (chap. 25).

-

C. Textes sur l'action du Principe. Les deux modalités. Le soufflet. Le dévidage. — L'entre-deux du ciel et de la terre, lieu où se manifeste la vertu du Prin-

cipe, est comme le sac d'un soufflet, dont le ciel et la terre seraient les deux planches; soufflet qui souffle sans s'épulser, qui externe sans cesse. C'est là tout ce que nous pouvons entendre de l'action productrice du Principe. Chercher à préciser, par des puroles ou des nombres, serait peine perdue. Tenons-nous-en à cette notion globale. — La puissance expansive du Principe, qui réside dans l'espace médian, ne meuri pas. Elle est la mère mystérieuse de tous les êtres. Le va-et-vient de cette mère mystérieuse, l'alternance des deux modalites du Principe, produisent le ciel et la terre. Pullulant, elle ne se dépense pas. Agissant, elle ne se fatigue pas. — En d'autres termes; c'est par le Principe que furent extériorisés le ciel et la terre, les deux planches du soufflet. C'est du Principe qu'émane la vertu productrice universelle, laquelle opère, par le ciel et la terre, entre le ciel et la terre, dans l'espace médian, produisant tous les êtres sensibles, sans épuisement et sans fatigue (chaps. 5 et 6).

Le Principe ayant émis sa vertu une, celle-ci se mit à agir selon deux modalités alternantes. Cette action produisit d'abord l'air médian, § k'i la matière ténue. Ensuite, de cette matière ténue, sous l'influence des deux modalités yinn et yang, furent produits tous les êtres sensibles. Sortant de la puissance, its passent en acte, par l'influence des deux modalités sur la matière médiane ténue (chap. 42).

C'est le Principe primordial, qui a regi tout ce qui fut, qui regit tout ce qui est. Tous les êtres, depuis l'antique origine, sont le dévidage du Principe (chap. 14). — Description pittoresque de l'action continue du Principe. La chaine infinie des produits de cette action se déroule, comme le fil d'une bobine se dévide.

La gnosiologie taoîste est résumée dans les lignes enivantes: Aux deux états vinn et yang cosmiques, répondent, dans la faculté de connaître de l'homme. l'arrêt et l'activité Quand l'esprit humain pense, se remplit d'images, s'ément de passions, alors il ne perçoit que les effets du Principe, les êtres sensibles distincts. Quand, au contraire, l'esprit humain est arrêté, est vide et fixe, alors, miroir net et pur, il mire l'essence ineffable et innonmable du Principe Ini-même (chap. 1). — Les Pères nous parleront au long de cette intuition.



D. Textes sur l'anité cosmique, l'identité des contraires, l'instabilité universelle. — Les corrélatifs, les opposés, les contraires, le oui et le non, sont tous sortis du même soufflet, ont été dévidés de la même bobine, sont tous issus du même Principe un et immuable. Toute contrairété n'est qu'apparente. Les contraires ne sont pas des Illusions subjectives de l'esprit humain. Ils sont des apparences objectives, double aspect d'un objet unique, répondant aux deux modalités alternantes yinn et yang. La réalité profonde, l'essence du Principe, reste toujours la même, essentiellement; mais l'alternance de son évolution, donne lieu aux points de vue variables, positif et négatif, cause ou effet, etc. (chap. 2).

La vie et la mort, ou mieux l'état de vie et l'état de mort, ne sont aussi que deux phases. Les êtres innombrables sorient du non-être, puis y retournent. Ils apparaissent pour un temps, puis disparaissent. Ils retournent à teur racine, dans l'état de repos. De ce repos, ils sorient, pour une nouvelle destinée active. Et ainsi de suite, continuellement, sans fin. Reconnaître la loi de cette continuité im-

muable à travers les deux phases de vin et de mort, c'est la grande sogesse (chap. 16). — Les Commentateurs expliquent par la révolution funaire, la tune restant toujours la même, la pleine lune étant la vie, la nouvelle lune étant la mort, avec deux périodes intermédiaires de croissance et de décroissance.

Le girm et le gano girant toujours, rien n'est stable, tout est soumis fatalement à l'alternance des deux phases. Le commencement de la rétraction suit nécussairement l'apogée de l'expansion. L'affaiblissement suit la force, la décadence suit la prospérité, la spollation suit l'opulence. Toute puissance et supériorité précédente, se compense par la débilité et l'infériorité subséquente. - Tenir un vase plein, sans que le liquide s'écoule, c'est impossible. Conserver une lame affiliée, sans que son tranchant s'émousse, c'est impossible. Garder un mugasin plein d'objets précieux, sans que rien soit détourné, c'est impossible (chaps, 36 et 9) -Commentaire: Aucun extrême ne se soutient. Le plus appelle le moins, le moins appelle le plus. Arrive au zenith, le soleil baisse. Quand eile est pleine, la lune commence à décroître. Sur une roue qui tourne, le point qui a monté jusqu'au faiste, redescend aussitöt, pour remonter ensuite, tour par tour. Le cosmos est en équilibre; mais cet équilibre n'est pas l'équilibre stable; c'est l'équilibre par compensation altermote. Des deux phases, l'une compense, au for et à mesure, l'excès on le déficit de l'antre. - Rien de moral n'entre dans ce brutal système. L'alternance n'est pas sanction; elle n'est pas destin; elle n'est pas hasard. Elle est loi physique, aveugle, immuable, éternelle.

Se retirer de la scène, alors qu'on est à l'apogée de son mérite, de sa renommée, de sa fortune, est donc prudence élémentaire. Qui ne fait pas ainsi, montre qu'il ne connaît pas la voie du ciet (taniste), la loi inéloctable de la diminution suivant nécessairement l'augmentation (chap. 9).



Textes sur l'ame, sur l'entretten de la vie, sur la survivance. - L'homme E. a deux ames. De la conception à la naissance, une ame inférieure seulement ( in p'ai), laquelle est issue ûn sperme paternel. Elle préside au développement du corps. Plus cette ame est intimement unie au corps, plus l'homme sera sain et solide. Après la naissance, une seconde aure, l'ame nérienne ( the hounn) est formée petit à petit, par la condensation dans le corps d'une partie de l'air inspiré. Cette âme aérienne est le principe de l'intelligence et de la survivance personnelle, tandis que les fonctions de l'âme spermatique sont purement végétatives. Le travail, les excès, l'étude, les soucis, usent les deux ames, abrégeant la vie et bâtant la mort. Les deux ames soul entretennes au contraire, et la vie est prolongée, par une bonne hygiène, l'haction, et une certaine aérothèrapie, consistant à retenir et à assimiler de l'air sous pression (chaps. 10 et 52). - On voit que, pour le fond, la théorie de Lao-treu sur la double âme, est la théorie chimoise commune alors (page 118). Sa manière d'envisager la survivance, fut aussi la manière alors commune, à très peu près. Il ernt que certains défunts survivaient personneflement, pas tous (chap. 33). Il crut que la vie d'outre-tumbe de ces survivants, était pralongée par les offrances (chap. 54), mais finissait par s'éteindre. Donc pas d'immortalité, pour personne. Et quand it dit que, sortis de scène par la porte de la mort, les êtres rentrent en scène par la porte de la vie, cela ne signifie pas que

les mêmes personnes, les mêmes individus, subsistent puis reparaissent. En réalile, un prolongement du Principe est rentré en lui, et un nouveau en sort; les deux étant identiques, dans ce sent seulement, qu'ils lieuneut au même Principe. — Sur le sujet de l'entretien de la vie, Lua-trou devient prolixe. Toute forme d'action usant la vie, il faut modérer l'action des muscles, des sens, l'action mentale surtout (chap. 12). Il faut avoir soin de son ventre. S'absteuir des recherches eurieuses (chap. 52), des considérations profondes (chap. 10). N'avoir ancune ambition; aucun souci de la faveur, de la renommée, de la fortune (chaps. 13 et 44). Surtout n'aimer qui ou quoi que ce soit fortement, car rien n'use davantage que l'amour (chap. 44).



F. Textes relatifs au Sage. — Uni au Principe, le Sage ue parle pas. Il règle sa respiration, il émousse son activité, il évite tout embarras, il tempère sa lumière, il s'efface dans le vulgaire. — Un pareil homme, personne ne peut le gagner par des faveurs, ni le rebuter par des affronts. Il est indifférent au profit et à la perte, à l'exalitation et à l'humiliation. Étant (e), il est le plus noble des êtres. Il converse avec le Principe, l'auteur des êtres (chap. 56).

Reculer instinctivement, s'atténuer volontairement, sont les mouvements caractéristiques des disciples du Principe. Considérant que tout ce qui est, est issu de l'être simple, et que l'être est ne du non-être, ils tendent, en se simplifiant, en se diminuant, en s'annihilant, à revenir à l'état d'origine (chap. 40).

Le Sage renonce à toute science, pour être fibre de tout souci. Il cherche à se maintenir, incolore et indéfini, neutre comme l'enfançon qui n'a pas encore éprouvé sa première émotion; comme sans dessein, sans plan, sans but. — Le vulgaire est riche en connaissances variées, tandis que le Sage est comme pauvre, réduit qu'il est à sa connaissance globale. Le vulgaire cherche et scrute, tandis que le Sage reste concentré en sol, indéterminé, comme l'onde immense. Le vulgaire est plein de talents pratiques, tandis que le Sage, qui vit dans l'abstraction, paraît comme borné et inculte (chap. 20).

L'étude multiplie chaque jour les notions particulières inutiles et misibles. La concentration de l'esprit sur le Principe, les diminue de jour en jour. Poussée jusqu'au bout, cette diminution aboutit au non-agir, suite de l'absence de notions particulières (chap. 48). — A quoi bou se renuer pour apprendre? On peut connaître le monde entier, sans être sorti de sa maison; on peut se rendre compte des voies du ciel, sans regarder par sa fenêtre. Plus on va loin, moins ou apprend. Le Sage arrive au but, sans avoir fait un pas pour l'atteindre. Il connaît, avant d'avoir vu, par les principes superieurs. Il achève, sans avoir agi, par son influence transcendante (chap. 47).



G. Textes sur la politique taoiste, le non-agir. — Le Principe donne la vie aux êtres, puis les entretient, les fait crottre, les protège, les parfait, par sa verm. Il no s'impose pas à eux, comme un maître, pour les avoir produits et nourris. Il les laisse agir librement, sans les asservir, sans les exploiter (chaps. 51 et 34). — A l'instar du Principe, le Sage Inisse les êtres devenir sans les gêner, vivre sans les

accaparer, agir sans les exploiter (chap. 2). — Produire, élever, sans faire sien ce qu'on a produit, sans exiger de retour pour son action, sans s'imposer à ceux qu'on gouverne, voilà l'influence transcendante (chap. 10).

Dans les premiers temps, alors que tout était encore conforme à l'action du Principe, les sujets sentalent à petne qu'ils avaient un prince; en lui obéissant, le peuple croyait faire sa propre volonté. Oh! combien délicate fut la touche de ces anciens souverains (chap. 17). — Le Principe n'agit pas activement, et cependant tout émane de lui. Si le prince et les seigneurs pouvaient gouverner ainsi, sans y mettre la main, leurs sujets deviendraient nécessairement parfaits, par retour à la nature (chap. 37).

La conduite invariable du ciel, c'est de ne pas intervenir positivement. Il vainc sans lutter. Il se fait obéir sans ordonner. Il fait venir sans appeler, il fait tout aboutir, en ayant l'air de tout laisser trainer (chap. 73). — Tout effort est contre nature, ne se soutient donc pas. Le Sage conforme son agir el son non-agir, à l'action et à l'inaction alternante du Principe. Ainsi, et ses interventions, et ses abstentions, lui donneront toujours le contentement d'un succès. Car, quoi qu'il arrive ou n'arrive pas, le Principe a évolué, donc le Sage est content (chap. 23).

Agir sans agir, s'occuper sans s'occuper, goûter sans goûter, regarder tout avec la même indifférence, ne faire cas ni de la recommaissance ni de l'ingratitude, voilà comment fait le Sage (chap. 63). — Il ne se passionne pour rien. Il ne prise aucun objet. Il ne s'attache à aucun système. Neutre et indifférent, il n'agit pas, mais laisse aller, pour ne pas gêner l'évolution universelle (chap. 64).

En fait d'amour du peuple et de sollicitude pour l'état, le Sage se horne à ne pas intervenir (chap. 10). — Il n'est rien qui ne s'arrange, par la pratique du non-agir (chap. 3). — Il n'est rien, dont le laisser aller ne vienne à bont (chap. 48).

Pour devenir Sage taoiste, il n'est pas nécessaire de sortir du monde, ce que beaucoup de Taoistes firent pourtant plus tard. Lao-tzeu dit : chercher la paix et la pureté dans la séparation d'avec le monde, c'est exagération. Elles peuvent s'obtenir dans le monde. La pureté s'obtient dans l'impureté du monde, à condition de ne pas se chagriner de l'impureté du monde. La paix s'obtient dans le tumulte du monde, par celui qui sait prendre son parti de ce tumulte. Se tenir en dehors. Considérer, en spectateur amusé, qui n'a aucun intérêt dans la dispute. Surtout, pas de désirs stériles d'un état chimérique, aucune prétention à réformer le monde (chap. 15).



H. Textes sur l'effacement. — L'eau est l'image de la bonté du Principe, le modéle de celle du Sage. L'eau fait volontiers du bien à tous les êtres. Elle ne lutte pour aucune forme ou position définie. Elle s'adapte à tous les vases, elle s'écoule vers les lieux bas dont personne ne veut. Ainsi ceux qui imitent le Principe, s'accommodent, s'abaissent, se creusent. Ils sont bienfaisants et simples. Ils s'adaptent aux temps et aux circonstances. Ils ne luttent pas pour leur intérêt propre, mais cédent à antrui. Aussi sont-ils nimés, et n'ont-ils ni jaloux, ni envieux, ni ennemis. En s'effaçant, le Sage se conserve. Comme it ne cherche pas son avantage, tout tourne à son avantage (chaps. 8 et 7).

Savoir qu'on est supérieur, et se tenir néanmoins volontairement dans un rôle inférieur. Étant éclairé, consentir à passer pour ignare. Accepter d'être comme le marchepied de tous. Se mettre au plus bas point, alors qu'on est digne de gioire. Vollà les preuves qu'on est uni au Principe, qu'on a conservé la vertu primordiale, à savoir, le désintéressement absolu, participation du désintéressement du Principe. - Si l'homme ainsi désintéresse est contraint d'accepter la charge de gouverner, qu'il se souvienne que les êtres multiples sont tous sortis de l'unité primordiale. Qu'il ne s'occupe pas lui-même de ces êtres divers, mais gouverne par ses officiers, de loin, de hant, comme premier moteur, ne s'appliquant qu'au bien général, sans entrer dans les détails (chap. 28). - Que ceux qui gouverment, réduisant la multitude de leurs sujets à l'unité, les considérant comme une masse indivise, avec une impartialité sereine; n'estimant pas les uns comme des pierres précieuses, ne méprisant pas les autres comme de vils cailloux (chap. 39). — Vouloir manipuler l'empire, c'est vouloir l'insuccès. Qui touche à ce mécanisme délicat, le détraque. Il faut le laisser aller tout seul... De même, il faut laisser aller tous les êtres, au gré de leurs natures diverses. Se borner à réprimer les formes d'excés qui seraient nuisibles à l'ensemble des êtres, comme le trop de puissance, la trop grande richesse, l'ambition excessive d'un particulier (chap. 29).

Tous les fleuves se jettent d'eux-mêmes dans la mer, parce que la mer est basse et creuse. Si le Sage se met au-dessous de tous, choisit la dernière place, tous iront à lui avec joie. Mis en charge, personne ne sentira son poids : quolque le premier, personne ne le jalousera. Car lui ne génant personne, personne n'aura rien contre lui. Ce n'est pas en les oppriment, c'est en les servant, que l'on conquiert les hommes (chaps. 66 et 68). — Le Sage ne thésaurise pas, il dépense. Plus il fait pour autrul, plus il peut; plus il lui donne, plus il a. Le Ciel fait du bien à tous, ne fait de mat à personne. Le Sage l'imite, faisant du bien à tous, ne nuisant à personne (chap. 81).

A première vue, on croit voir, dans ces belles phrases, de l'humilité, de la charité. Hélas! l'humilité n'est que pose et égoisme intéressé. Après tout, le Sage taoîste s'efface, pour ne pas s'user, pour ne pas s'attirer d'affaires. Quant à la charité, les textes suivants vont nous apprendre comment Lao-tzeu l'entendit au juste.

-0-00-

 Opportunisme, Ignorantisme. — Le ciel et la terre ne sont pas bons pour les êtres qu'ils produisent, mais les traitent comme chiens de paille. A l'instar du ciel et de la terre, le Sage ne doit pas être bon pour le peuple qu'il gouverne, mais doit le traiter comme chiens de paille (chap. 5). — Le Sage a les mêmes sentiments pour tous les hommes, les traitant tous comme des enfants (chap. 49).

Voici comment les textes qui vantent la bonté du Sage, se concilient avec ceux qui veulent qu'il ne soit pas bon. — Il y a deux sortes de bonté: 1º la bonté d'ordre supérieur, qui aime l'ensemble pour l'ensemble, et n'aune les parties intégrantes de cet ensemble, que, en tant qu'elles sont parties intégrantes, pas pour ellez-mêmes, ni pour leur bien propre; et 2º la bonté d'ordre inférieur, qui aime les individus, en eux-mêmes et pour leur bien particulier. Le clei et la terre qui produisent tous les êtres comme agents du Principe, les produisent inconsciemment.

et ne sont pas bons pour eux, dit le texte; sont bons pour eux, de bonté supérieure, non de bonté inférieure, disent les Commentateurs. Cela revient à direqu'ils les traitent avec un froid opportunisme, n'envisageant que le bien universel, non leur bien particulier; les falsant prospèrer, si utiles, et les supprimant, quand imitiles. Cet opportunisme utilitaire est exprime, il ne se peut plus cialcement, par la comparaison des chiens de paille. Dans l'antiquité, en tête des cortèges funébres, on portait des figures de chiens en paille, lesquelles devaient happer au pussage toutes les influences néfastes. Avant les funérailles, on les préparaît et on les conservait avec sain, parce que bientôt ils seraient utiles. Après les funérailles, on les détruisait, parce que devenus inutiles on même nuisibles, farcis qu'ils étaient d'influx malins happés. Or, dit Lao-tzen, dans le gouvernement, le Sage doit agir à l'instar du ciel et de la terre. Il dolt almer l'état, non les particuliers. Il doit favoriser les sujets utiles, et supprimer les sujets nuisibles, génants, ou simplement inutiles, selon l'intérêt de l'état, sans aucun autre égard. L'histoire de Chine est pleine des applications de ce principe taoiste. Que de fois un ministre, longtemps choyé, fut subitement exécuté, parce que, l'orientation politique ayant changé, il aurait gêné dans la suite, quels qu'enssent été ses mérites antérieurs. Dans la révolution universelle, son heure était venne; chien de paille, il est supprimé. - Le Sage taoiste est choqué par la doctrine chrétienne de l'amour de Dieu pour chacune de ses créatures, des graces accordées à chacun; il s'étonne du soin chrétien des vivillards infirmes, des aliènes, des mutilés, et autres chiens de pallie. Benté d'ordre inférieur, que cela, dit-il, avec un sourire dédaignenx.

Rendons la parole au Vieux Maître... Le gouvernement des Sages, dit-il, dolt viser à vider les esprits des hommes et à remplir leurs ventres, à atténuer teurs désirs et à fortifier leurs os. Tenir le peuple dans une ignorance apathique, voilà quel doit être le souci principal et constant (chap. 3). — En d'antres termes, supprimez tous les objets capables de tenter, supprimez même leur connaissance, et le monde jouira d'une paix parfaite. Faites, des hommes, des hêtes de travail doctées et productives. Veillez à ce que, bien repus, ils ne pensent pas. Entravez toute initiative, empêchez toute entreprise. Ne sachant rien, les hommes n'aurant pas d'envies, ne coûterout que peu de surveillance, et rapporteront gros à l'état.

Ce fut là le secret du gouvernement des anciens disciples du Principe. Quand un peuple devient difficile à gouverner, c'est qu'il en a appris trop long. Celui qui prétend procurer le bien d'un pays en y répandant l'instruction, se trompe et ruinc ce pays. Tenir le peuple dans l'ignorance, voilà qui fait le salut d'un pays (chap. 65). — Si j'étais roi d'un état, dit Lao-tzeu, je mettrais de côté tous les hommes intelligents, je raménerais le peuple à l'ignorance primitive, l'empêcherais toute nommunication avec les pays voisius (chap. 80).

Ces principes de gouvernement de Lao-treu, appliqués par presque toutes les dynasties, unt causé les deux truits caractéristiques suivants de l'histoire de Chine...

is. A toutes les époques, le gouvernement redouta, suspecta et finalement roina, tout fonctionnaire intelligent, tout officier habite; ses faveurs furent toujours, par prudence politique, pour les médiocrités, pour les nuflités... 2s. Ce qu'on a appelé la némophobie chinoise, terme maladroit qui prête à erreur. Le peuple chinois est très sociable, curieux et ouvert. Mais le gouvernement ent toujours une peur horrible que, au contact d'étrangers, son peuple n'en appetit trop long et se perdit de

sa souplesse. De la l'effort constant pour tenir l'empire fermé, et les calomnies contre les étrangers, répandues préventivement dans le peuple, par les officiers du gouvernement, leurs agents et leurs satellites.



J. Voici maintenant, au nom du naturel, la déclaration de guerre à l'artificiel, au conventionnel. Dans ce conventionnel figurent, la morale, les lois, les rits. L'artificiel, les Péres taoistes en rendent responsable Confucius, que Lao-tzeu ne nomme pas, mais qu'il vise certainement. Parce que, disent les Pères, Confucius prôna les rits, lesquels sont contre nature.

Lao-tzeu dit: Inutiles dans l'âge du bien spontané, les principes, les préceptes et les régles, furent inventés quand le monde tomba en décadence, comme devant être un remêde à cette décadence. L'invention de ce palliatif fut plutôt malheureuse. Le vrai remêde cût été le retour au Principe, à la simplicité primitive. — C'est quand les hommes cessèrent d'agir spontanément, qu'on inventa les principes conventionnels de l'homanité et de l'équité; et ceux de la prudence et de la sagesse, d'où sortit la politique fausse et menteuse. C'est quand les parents et les enfants ne vécurent plus dans l'harmonie naturelle ancienne, qu'on inventa les principes artificiels de la piété illiale et de l'affection paternelle. C'est quand les rébellions désolèrent les étais, qu'on inventa le type des ministres fidèles / chap. 18/. — Rejetez la politique et les lois conventionnelles, effacez les principes et les préceptes artificiels. Tenez-vous-en à ceci : être naturel, être simple ; peu d'intérêts particuliers ; pas de désirs du tout (chap. 19).

Le fait que les hommes inventérent les vertus, prouve qu'ils avaient perdu la vertu primitive, la conformité au Principe. Le bon sens naturel global étant perdu, vint la multiplicité des principes et des préceptes, des rits et des lois, tontes choses artificielles, de pure convention. Pauvres expédients, pour pailler la perte de la droiture et de la franchise originelles. Le dernier terme de cette décadence morale, lut l'invention de la politique, commencement de tous les abus. L'homme vraiment homme, s'en tient à la droiture et au bon sens naturels. Il méprise et rejette tous les principes artificiels / chap. 38/.



K. Sur l'extase taoiste, nous n'avons de Lao-treu qu'un texte fort court, mais qui prouve que la pratique date de lui, ou d'avant lui... De dix hommes, un seul conserve sa vie jusqu'à son terme, parce qu'il en est détaché. Coini qui est détaché de la vie, est à l'épreuve de la corne du rhimocères, de la griffe du tigre, des armes des combattants. Pourquoi cela? Parce que, extériorisé par son indifférence totale, il ne donne pas prise à la mort. «—L'extase jone un grand rôle dans le Taoisme; les Pères nous le prouveront bientôt. Censée être une union directe et immédiate au Principe, elle renouvelle, dans celui qui s'y livre, sa participation au Principe, sa foi, ses convictions, etc. Elle produit le détachement absolu de tout, même du corps. De là l'invulnérabilité de l'extatique. Tandis que l'âme est comme transportée, ou réellement transportée hors du corps par l'extase, le corps ne peut pas être frappé à mort. L'idée paraît être que, peur être mortel, un coup doit atteindre le nœud vital, la jonction du corps et de l'âme. Or ce nœud est

dénoué, cette jonction n'existe pas, temporairement, chez l'extatique. Il ne peut donc être tué, tandis qu'il est en extase (chap. 50).



L. Luo-tzeu exècra la guerre et en parla avec horreur. «De tous les actes, le plus préjudiciable, le plus damnable, c'est la guerre. Que ceux qui conseillent les princes, se gardent du recours aux armes, car toute guerre appelle la revanche. La où une armée a passé, des années de malheur, famine et brigandage, suivent. La où une armée a séjourne, les terres abandonnées par les laboureurs, ne produisent plus que des épines. Un bon général se contente donc de faire tout juste ce qu'il faut pour rétablir l'ordre et la paix, et cela par nécessité et à contre-cœur, sans intention de procurer sa propre gloire ou d'augmenter la puissance de son prince. Car, à la gloire et à la puissance, succédent la décadence et la ruine; c'est la loi inéluctable (chap. 30). - Il ne convient pas de se réjouir d'une victoire. Quiconque le ferait, montrerait qu'il a un cœur d'assassin. De par les rits, l'empereur met un général victorieux, non à sa gauche, la place d'honneur; mais à sa droite, la première place dans les rits funèbres, la place du conducteur du denli, du chef des pleureurs. Car, à celul qui a fait tuer beaucoup d'hommes, incombe le devoir de les pleurer, avec larmes et lamentations. La seule place qui convienne à un général vainqueur, c'est celle de pleureur en chef, de conducteur du denil de ceux dont il a causé la mort (chap. 31).



M. Les traits fondamentaux du Taoisme primitif de Lao-tzeu, sont: Le monisme. Tout est un avec le Principe. — L'égoisme déguisé en abstraction sublime, en union au Principe. — Le farniente systématique. — L'amoralité absolue. Suivre ses instincts naturels.

Donc un système très inférieur à celui des 😭 Jou, de Confucius.

Notes. — A. Lao-tzeu et Confucius furent contemporains. Dans l'Inde, le Buddha vécut à la même époque, et mourut probablement en 479, la même année que Confucius. De sorte que les trois doctrines qui se disputèrent la Chine, furent élaborées simultanément.

議 意 文志 l'index littéraire des Han, affirme que le Taoisme sortit des bureaux du troisième ministère des Tcheou, élabore par les officiers chargés de calculer les succès et les revers, les prospérités et les décadences, la transition du passé au présent, et d'en déduire des pronostics sur le bonheur ou le malheur à venir. Voyez page 69. 道 案 者、流 壶 田 於 史 官。歷 記 成 敗 存 亡 調 惠 古 今 之 道。

Sources. — Le 道 德 經 Tuo-tei-king de 老 子 Lao-tzeu, avec ses nombreux commentaires.

Ouvrages. — Le livre de la voie et de la vertu, par Stan. Julien, Paris 1842, fut, en son temps, un grand et louable effort. — J. Legge. The Tao teh king, in Sacred Books of the East, vol. 39, 1891. Diffus. N'a pas mis bien au clair les points principaux du système. — L. Wieger S.J. Les Pères du système taoiste. Lao-tzeu. Texte, traduction, résumé des commentaires, bibliographie, 1913.

### Dix-huitième Lecon.

Sommaire. — Les Pères taoistes, 36 F Lie-tzeu et # F Tehoang-tzeu. Textes choisis sur le monisme. — Le Principe, être primordial indéterminé. Son asseité et son éternité. Il ne peut être compris, en soi, adéquatement, il est connu confusément par ses effets, et plus intimement dans une sorte d'intuition extatique. — Émacation de l'univers. Le yinn et le yang. La nature. — Tous les êtres sont des terminaisons du Principe. Donc tous les êtres sont, en lui, un seul grand Tout. De là vient que les premiers principes sont communs à tous. Il s'ensuit aussi qu'aucun être n'est vraiment libre, une même loi les mouvant tous. — Le Tout évolue. Transformisme. Va-et-vient des êtres. — Hypothèse de la pluralité des mondes. Doute sur l'éternité de l'univers.

Je n'ai pas découpé ces textes, pour ne pas les mutiler. Ils contiennent encore d'autres choses, Je n'ai relevé ici, que les points pour lesquels je les ai cités dans ce chapitre. Tels quels ils montreront aussi la manière de discourir et de raisonner de ces vieux philosophes.

Lie-treu dit ; Il y a un producteur qui n'a pas été produit, un transformeur qui n'est pas transformé. Ce non-produit a produit tous les êtres, ce non-fransformé transforme tous les êtres, Depuis le commencement de la production, le producteur ne peut plus ne pas produire; depuis le commencement des transformations, le transformeur ne peut plus ne pas transformer. La chaîne des productions et des transformations est donc ininterrompue, le producteur et le transformeur produisant et transformant sans cesse. Le producteur, c'est le ginn-gang, le Principe sous sa double modalité alternante. Le transformeur, c'est le cycle des quatre saisons, la révolution du bluôme ciel-terre. Le producteur est immobile, le trausformeur va et vient. Et le mobile, et l'immobile, dureront toujours. - Le producteur n'est pas produit, le transformeur n'est pas transformé. Le producteur-transformeur produit et transforme, devient sensible, revêt des figures, parvient à l'intelligence, acquiert des énergies, agit et sommeille, restant toujours lui. Dire que des êtres distincts sont produits et transformés, deviennent sensibles, revêtent des figures, parviennent à l'intelligence, acquiérent des énergies, agissent et sommelllent, c'est errer. Le cosmos est un, sans distinctions réelles. - Analysant la production du cosmos par le Principe sous sa double modalité yinn et yang, l'éclosion du sensible du non-sensible, le germe de l'action génératrice paisible du ciel et de la terre, les ancions Sages y distinguérent les stades suivants : grande mutation, grande origine, grand commencement, grand flux. La grande mutation, c'est le stade antérieur à l'apparition de la matière ténue (giration des deux modalités, dans l'être indéfini, dans le neant de forme, dans le Principe, sorti de son immobilité absolue). La grande origine, c'est le stade de la matière ténue. Le grand commencement, c'est le stade de la matière paipable. Le grand finx, c'est le stade de la matière plastique, des substances corporelles, des êtres matériels actuels. -L'état primitif, alors que la matière était encore imperceptible, s'appelle aussi le Chaos; c'est-à-dire que, alors, tous les êtres à venir dans la suite, étaient contenus comme dans upe houle confuse, indiscernables, inconnalssables. Son nom ordinal-

re est la Mutation, parce que de lui tout sortira par vois de transformation. -Partant de l'état non-sensible et non-différencié, commençant par un, la progression passant par sept (le nombre des corps célestes), alla Jusqu'à neuf (le plus fort nombre simple, après lequel multiples à l'infini); la régression raménerait tout à l'unité. - Un fut le point de départ de la genèse des êtres sensibles, laquelle se produisit en cette manière: La matière plus pure et plus légère étant montée, devint le cief; la matière moins pure et plus lourde étant descendue, devint la terre; de la matière la mieux tempérée, restée dans le vide médian, sortirent les hommes. L'essence de tous les êtres fit d'abord partie du ciel et de la terre, d'où tous les êtres sortirent successivement par voie de transformation. - Parce qu'il y a des produits, il y a un producteur de ces produits. Il y a un auteur des formes corporelles, des sons, des couleurs, des saveurs. Les produits sont mortels, leur producteur ne l'est pas. L'auteur des formes corporelles n'est pas corporel, celui des sons n'est pas perceptible à l'onie, celui des couleurs n'est pas visible à l'orif, celui des saveurs n'est pas perçu par le goût. Sauf son lufinité et son immortalité, le producteur, l'auteur, le Principe, est indéterminé, capable de devenir, dans les êtres, yinn ou yang, actif ou passif; contracté ou étendu, rond ou carré, agent de vie ou de mort, chand ou froid, lèger ou fourd, noble ou vil, visible on invisible, noir ou janne, doux ou amer, puant ou parfumé. Dépourvu de toute connaissance intellectuelle et de toute puissance intentionnelle, il sait tout et peut tout, car il est immanent dans tout ce qui sait et peut, ce qui est, dit la Glose, la connaissance et la puissance suprême. (Lie-tzen chap. 1.)



Le mode d'engendrer humain, consiste en ce que des êtres déterminés communiquent leur principe de vie à des rejetons de même nature. Tout autre fut la genèse du ciel et de la terre (pseudo-enfants), de tous les êtres (pseudo-pellis-enfants du Principe). Ce qui fut avant le ciel et la terre (le Principe), fut-ce un être déterminé, ayant forme et figure? Non!.. Celui qui détermina tous les êtres (le Principe), ne fut pas lui-même un être déterminé. Ce fut l'être primordial indéterminé. Il répugne logiquement que les êtres sensibles aient été produits par d'autres êtres sensibles en chaîne infinie. Cette chaîne eut un commencement, le Principe, l'être non-sensible, dont l'influx s'étend depuis à son dévidage. (Tchoang-tzeu chap. 22.)

Le Principe ne peut pas être entendu; ce qui s'entend, ce n'est pas lui. Le Principe ne peut pas être vu; ce qui se voit, ce n'est pas lui. Le Principe ne peut pas être énoncé; ce qui s'énonce, co n'est pas lui. Peut-on concevoir autrement que par la raison (pas par l'imagination), l'être non-sensible qui a produit tous les êtres sensibles? Non sans donte! Par conséquent le Principe, qui est cet être non-sensible, ne pouvant être imaginé, ne peut pas non plus être décrit. Retenez bien ceci; celui qui pose des questions sur le Principe, et celui qui y répond, montrent tous deux qu'ils ignorant ce qu'est le Principe. On ne peut, du Principe, demander ni répondre ce qu'il est. Questions values, réponses ineptes, qui supposent, chez ceux qui les font, l'ignorance de ce qu'est l'univers et de ce que fut la grande origine. Ceui-la ne s'élèveront pas au-dessus des hauteurs terrestres (le

mont K'ounn-lumm). Ils n'atteindront pas le vide absolu de l'abstraction parfaite. (Tchoung-tzeu chap. 22.)



L'homme dont le corps n'occupe qu'une si petite place sur la terre, atteint par son espril à travers l'espace jusqu'au ciel. Il connaît la grande unité, son état premier de concentration, la multiplication des êtres, l'évolution universelle, l'immensité du monde, la réalité de tout ce qu'il contient, la fermeté des lois qui le régissent. Au fond de tout est la nature. Dans les profondeurs de la nature, est le pivot de tout (le Principe), qui paraît double (yinn et yang) sans l'être réellement, qui est connaissable mais non adéquatement. L'homme arriva à le connaitre, à force de le chercher. S'étendant au delà des timites du monde, son esprit atteignit le Principe, la réalité insaisissable, toujours la même, toujours sans défaut. C'est là son plus grand succès. Il l'obtint en raisonnant, d'après les certifudes déjà acquises, sur les choses encore incertaines, qui devinrent peu à peu certaines à leur tour, la connaissance du Principe étant la certitude finale suprème. (Tchoang-tzeu chap. 24.)



Le ciel et la terre, si majestueux, sont mueis. Le cours des astres et des saisons, si régulier, n'est pas réflèchi. L'évolution des êtres, suit une loi immanente, non formulée. Imitant ces modèles, le sur-homme, le Sage par excellence, n'intervient pas, n'agit pas, laisse tout suivre son cours. Le binôme transcendant cielterre, préside à toutes les transformations, à la succession des morts et des vies, aux mutations de tous les êtres, sans qu'ancun de ces êtres alt une connaissance explicite de la cause première de tous ces mouvements, du Principe qui fait tout durer depuis le commencement. L'espace immense est l'entre-deux du ciel et de la terre. Le moindre fêtu doit son existence au ciel et à la terre. Le ciel et la terre président à l'évolution continuelle des êtres, qui tour à lour s'élèvent ou s'enfoncent; à la rotation régulière du yinn et du yang, des quatre saisons, etc. Des êtres, certains semblent disparatire, et continuent pourfant d'exister; d'autres, pour avoir perdu leur corps, n'en deviennent que plus transcendants. Le ciel et la terre nourrissent tous les êtres, sans que ceux-ci le sachent. De cette notion de l'univers, nous pouvons remonter à la connaissance confuse de sa cause, le Principe. C'est la seule voie. On peut dire du Principe sculement qu'il est l'origine de tout, qu'il influence tout en restant indifférent. (Tchoang-tzeu chap. 22.)



東海子 Tong-kouo-tzeu demanda à Tchoang-tzeu: où est ce qu'on appelle le Principe? — Partout, dit Tchoang-tzeu. — Par exemple? demanda Tong-kouo-tzeu. — Par exemple dans cette fourmi, dit Tchoang-tzeu. — Et plus bas? demanda Tong-kouo-tzeu. — Par exemple dans ce brin d'herbe. — Et plus bas? — Dans ce fragment de tuile; — Et plus bas? — Dans ce fomier, dit Tchoang-tzeu. — Tong-kouo-tzeu ne demanda plus rien. — Alors Tchoang-tzeu prenant la parole, lui dit: Maltre, interroger comme vous vepez de faire, ne vous mênera à rien. Ce pro-

cédé est trop imparfait. Ne demandez pas si le Principe est dans ceci ou dans cela. Il est dans tous les êtres. C'est pour cela qu'on lui donne les épithètes de grand, de suprême, d'entier, d'universel, de total. Tous ces termes différents, s'appliquent à une seule et même réalité, à l'unité cosmique. - Transportons-nous en esprit, en dehors de cet univers des dimensions et des localisations, et il n'y aura plus lieu de vouloir situer le Principe, Transportons-nous en dehors du monde de l'activité, dans le règne de l'inaction, de l'indifférence, du repos, du vague, de la simplicité, du loisir, de l'harmonie, et il n'y aura plus lieu de vouloir qualifier le Principe. Il est l'infini indéterminé. C'est peine perdue, que de vouloir l'atteindre, que de vouloir le situer, que de vouloir étudier ses mouvements. Aucune science n'atteint là. Celui (le Principe) qui a fait que les êtres fussent des êtres, n'est pas lui-même sonmis aux mêmes lois que les êtres Celni (le Principe) qui a fait que tous les êtres fussent limités, est lui-même illimité, infini. Il est donc oiseux de demander où il se trouve. - Pour ce qui est de l'évolution et de ses phases, plénitude et vacuité, prospérité et décadence, le Principe produit cette succession, mais n'est pas cette succession. Il est l'auteur des causes et des effets (la cause première), mais n'est pas les causes et les effets. Il est l'auteur des condensations et des dissipations (naissances et morts), mais n'est pas lui-même condensation ou dissipation. Tout procede de lui, et évolue par et sous son influence. Il est dans tous les êtres, par une terminaison de norme; mais il n'est pas identique aux êtres, n'étant ni différencié ni limité. (Tchoang-tzeu chap. 22.)



Au grand commencement de toutes choses, il y avait le néant de forme, l'être imperceptible; if n'y avait aucun être sensible, et par suite aucun nom. Le premier être qui fut, fut l'Un, non sensible, le Principe. On appelle tei norme, la vertu émanée de l'Un, qui donna naissance à tous les êtres. Se multipliant sans fin dans ses produits, cette vertu participée s'appelle en chacun d'eux ming son partage, son lot, son destin. C'est par concentration et expansion alternantes, que la norme donne ainsi naissance aux êtres. Dans l'être qui nail, certaines lignes déterminées spécifient sa forme corporelle. Dans cette forme corporelle, est renfermé le principe vital. Chaque être a sa manière de faire, qui constitue sa nature propre. C'est ainsi que les êtres descendent du Principe. Ils y remontent, par la culture taoiste mentale et morale, qui raméne la nature individuelle à la conformité avec la vertu agissante universelle, et l'être particulier à l'union avec le Principe primordial, le grand Vide, le grand Tout. Ce retour, cette union se font, non par action; mais par cessation. Tel un oiseau, qui, fermant son bec, cesse son chant, se tait. Fusion silencieuse avec le ciel et la terre, dans une apathie qui paralt stupide à ceux qui n'y entendent rien, mais qui est en réalité vertu mystique, communion à l'évolution cosmique. (Tcheang-tzeu chap. 12.)



Confucius étant allé visiter 老 腓 Lao-tan, le trouva assis immobile et ravi en extase. Le transport l'avait saisi, alors qu'il séchait sa chevelure, après ses ablutions. Confucius attendit discrètement qu'il fût revenu à lui, puis dit: Vous vous étiez retiré dans l'isolement du moi? — Nou, dit Lao-tan. Je m'ébattais dans l'origine des choses. - Qu'est-ce à dire? demanda Confucius. - Je suis encore mal remis, dit Lao-tan; mon esprit fatigue n'est pas encore libre de penser, ma bouche serrée peut à peine articuler; je vais pourtant essayer de vous satisfaire... Les deux modalités de l'être s'étant différenciées dans l'être primordial, leur giration commença, et l'évolution cosmique s'ensuivit. L'apogée du ginn condense dans la terre, c'est la passivité tranquille. L'apogée du yang condensé dans le ciel, c'est l'activité féconde. La passivité de la terre s'offrant au ciel, l'activité du ciel s'exerçant sur la terre, des deux naquirent tous les êtres. Force invisible, l'action et la réaction du binôme ciel-terre, produit toute l'évolution. Commencement et cessation. plénitude et vide, révolutions astronomiques, phases du soleil et de la lune, tout cela est produit par cette cause unique, que personne ne voit, mais qui fonctionne toujours. La vie se développe vers un but, la mort est un retour vers un terme. Les genèses se succèdent sans cesse, sans qu'on en sache l'origine, sans qu'on en voie le terme. L'action et la réaction du ciel et de la terre, sont l'unique moteur de ce mouvement. La est la beauté, la joie suprême. S'ébattre dans ce ravissement, c'est le let du sur-homme. - Mais comment y atteindre? demanda Confucius. -Par l'indifférence absolue, reprit Lao-tan. Les unimaux qui peuplent la steppe, n'ont d'attrait pour aucun pâturage en particulier; les poissons qui vivent dans les eaux, ne Hennent à ancun habitat déterminé; par suite aucun déplacement n'altère leur paix. Tous les êtres sont un tout immense. Celui qu' est uni à cette unité, jusqu'à avoir perdu le sens de su personnalité, celui-là considére son corps du même œil que la poussière, la vie et la mort du même œil que le jour et la nuit. Qu'estce qui pourra émouvoir cet homme, pour lequel gain et perte, honheur et malheur ne sont rien? Il méprise les dignités comme la boue, parce qu'il se sait plus noble que ces choses. Et cette noblesse de son moi, aucune vicissitude ne peut lui porter atteinte. De tous les changements possibles, aucun n'altèrera sa paix. Celui qui a atteint le Principe, comprend ceci. (Tchoang-tzeu chap. 21.)

---

Le Sage comprend que, reliés les uns aux autres, tous les êtres forment un corps, un tout : mais il ne cherche pas à pénétrer la nature intime de leur lien, qui est le mystère de la norme cosmique. (Tehoang-tzeu chap. 25.)

Comment expliquer le fait d'expérience, que tous les hommes perçoivent spontanément si une chose convient ou non, si c'est ainsi ou pas ainsi. Cette perception ne peut pas s'expliquer autrement. C'est ainsi, parce que c'est ainsi; ce n'est pas ainsi, parce que ce n'est pas ainsi. Cela convient, parce que cela convient; cela ne convient pas, parce que cela ne convient pas. Tout homme est doué de ce sens d'approbation et de réprobation. Il vibre à l'unisson dans tous les hommes. Les paroles qui lui sent conformes, sont acceptées parce que consonantes, et durent parce que naturelles. — Et d'où vient cette unité du sens naturel? Elle vient de l'unité de toutes les natures. Sous les distinctions spécifiques et individuelles multiples, sous les transformations innombrables et incessantes, au fond de l'évolution circulaire sans commencement ni fin, se cache une loi, la nature une, participée par tous les êtres, dans lesquels cette participation commune produit un fond d'harmonic commun. (Tchoang-tzeu chap. 27.) Tous les êtres appartenant au Tout, leurs actions ne sont pas libres, mais nécessitées par ses lois... Un jour la pénombre demanda à l'ombre: pourquel vous mouvez-vous dans tel sens?.. Je ne me meus pas, dit l'ombre. Je suis projetée par un corps quelconque, lequel me produit et m'oriente, d'après les lois de l'opacité et du mouvement... Ainsi en est-il de tous les actes. (Tchoquq-tzeu chap. 2.)



Le Principe, indifférent, impariial, laisse toutes les choses suivre leur cours, sans les influencer. Il ne prétend à aucun titre (seigneur, gouverneur). Il n'agit pas. Ne faisant rien, il n'est rien qu'il ne fasse (non en intervenant activement, mais comme norme évolutive contenue dans tout). En apparence, à notre manière humaine de voir, les temps se succèdent, l'univers se transforme, l'adversité et la prospérité alternent. En réalité, ces variations, effets d'une norme unique, ne modiffent pas le tout immuable. Tous les contrastes trouvent place dans ce tout, sans se heurter; comme, dans un maruis, toute sorte d'herbes voisinent; comme, sur une montagne, arbres et rochers sont mélangés. - Au-dessus des êtres terrestres, sant le ciel et la terre, l'immensité visible. Au-dessus du ciel et de la terre, sont le yinn et le yang, l'immensité invisible. Au-dessus de tout, est le Principe, commun à tout, contenant et pénétrant tout, dont l'infinité est l'attribut propre, le seul par lequel on puisse le désigner, car il n'a pas de nom propre. — Emanés du Principe, le yinn et le yang s'influencent, se détruisent, se reproduisent réciproquement. De là le monde physique, avec la succession des saisons, qui se produisent et se détruisent les unes les autres. De là le monde moral, avec ses attractions et ses répulsions, ses amours et ses haines. De là la distinction des sexes, et leur union pour la procréation. De la certains états corrélatifs et successifs, comme l'adversité et la prospérité, la sécurité et le danger. De là les notions abstraites, d'influence mutuelle, de causalité réciproque, d'une certaine évolution circulaire dans laquelle les commencements succèdent aux terminaisons. Voilà à peu près ce qui, tiré de l'observation, exprimé en paroles, constitue la somme des connaissances humaines. Ceux qui connaissent le Principe, ne scrutent pas davantage. Ils ne spéculent, ni sur la nature de l'émanation primordiale, ni sur la fin éventuelle de Perdre de choses existant. - Ces questions sont insolubles. Certains out voulu les résondre, bien en vain. Cet univers est l'œuvre d'un auteur préexistant, a dit 接 子 Tsie-tzen. Non, il est devenu de rieu, a dit 季 原 Ki-tchenn. Aucun des deux n'a prouve son dire. Tons les deux sont dans l'erreur. Il est impossible que l'univers ait en un auteur préexistant, il est impossible que l'être soit sorti du neant d'être. L'homme ne peut rien sur sa propre vie, parce que la loi qui régit la vie et la mort, ses transformations à lui, lui échappe; que peut-il alors savoir de la loi qui régit les grandes transformations cosmiques, l'évolution universelle? Dire de l'univers, quelqu'un l'a fait; ou, il est devenu de rien; ce sont là, non des propositions démontrables, mais des suppositions gratuites. Pour moi, quand je regarde en arrière vers l'origine, je la vois se perdre dans un lointain infini; quand je regarde en avant vers l'avenir, je n'entrevois aucun terme. Or les paroles humaines ne peuvent pas exprimer ce qui est infini, ce qui n'a pas de terme. Limitées comme les êtres qui s'en servent, elles ne peuvent exprimer que les affaires du monde limité de ces êtres, choses bornées et changeantes. Elles ne peuvent pas s'appliquer au Principe, qui est lufint, immuable et éternet. Maintemant, après l'émanation, le Principe duquel émanérent les êtres, étant inhérent à ces êtres, ne peut pas proprement être appelé l'anteur des êtres; ceci réfute Teie-treu. Le Principe inhérent à tous les êtres, ayant existe avant les êtres, on ne peut pas dire proprement que ces êtres sont devenus de rien; ceci réfute Ki-tchenn. Quand on dit maintenant le Principe, ce terme ne designe plus l'être solitaire, tel qu'il fut au temps primordial; il designe l'être qui existe dans tous les êtres, norme universelle qui préside à l'évolution cosmique. La nature du Principe, la nature de l'Être, sont incompréhensibles et ineffables. Seul le limité peut se comprendre et s'exprimer. Le Principe agissant comme le pôle, comme l'axe, de l'universalité des êtres, disons de lui seulement qu'il est le pôle, qu'il est l'axe de l'évolution universelle, sans tenter ni de comprendre ni d'expliquer. (Tchoang-treu chap. 25.)

Confucius dit à 孝 雕 Luo-tan: Comme aujourd'hui l'ai queique leisir, je voudrais blen vous entendre parler sur l'essence du Principe. - Lac-tan dit: Yous auriez dû d'abord éclairer votre cour par l'abstinence, purifier votre esprit. vital, et vous défaire de vos idées préconcues. Car le sujet est abstrus, difficile à énoncer et à entendre. Je vais toutefois essayer de vous en dire quelque chose... Le lumineux naquit de l'obscur, les formes naquirent de l'amorphe. L'esprit vital universel, dont les esprits vitaux particuliers sont des participations, naquit du Principe: la malière naquit du sperme universel, dont le sperme particulier est une participation. Puis les êtres s'engendrérent mutuellement, par communication de leur matière, soit par voie de gestation utérine, soit par production d'œufs, Leur entrée sur la scène de la vie n'est pas remarquée, leur sortie ne fait aucun bruit. Pas de porte visible, pas de logis déterminés. Es viennent de tous les cotés. et remplissent l'immensité du moude, êtres contingents et éphémères... Coux qui, sachant cela, ne se préoccupent de rien, ceux-la se portent bien, out l'esprit libre, conservent leurs organes des sens en parfait état. Sans l'atigner leur Intelligence, ils sont capables de toute tâche. Car ils agissent (ou plutôt n'agissent pas, laissent faire,) spontanément, naturellement, comme le ciel est élevé par nature, comme la terre est étendue par nature, comme le soleil et la lune sont lumineux par nature, comme les êtres pullulent naturellement... L'étude, la discussion, n'en apprennent pas plus long sur le Principe, aussi les Sages s'abstiennent-ils d'étudier et de discuter. Sachant que le Principe est une influité que rien ne peut augmenter ni diminuer, les Sages se contentent de l'embrasser dans son ensemble... Out, Il est immense comme l'océan. Quelle majesté dans cette révolution incessante, dans laquelle le recommencement suit immédiatement la cessation... Suivre le flux des êtres en faisant du bien à tons, voilà la voie des Sages ordinaires ( confuciistes ). Mais aveir pris position en dehors de ce flux, et faire du bien à ceux qu'il entraine, voliá la vole du Sage supérieur (taeiste, qui agit à l'instar du Principe). -Considérons un être humain, à l'état d'embryon à peine conçu. dont le sexe n'est même pas encore déterminé. Il est devenu, entre le ciel et la terre. A peine devenu, il se peut qu'il retourne à son origine (mort-né). Considéré dans ce commencement, qu'est-il autre chose qu'un mélange de souffle et de sperme? Et s'il

sufvit, és ne sera que pour peu d'années. La différence est si petite, entre ce qu'on appelle une vie longue et une vie courte! Somme toute, c'est un moment, dans le cours infini des temps. Beaucoup n'ont même pas le loisir de montrer s'ils ont l'esprit d'un Yao (empereur vertueux) ou d'un Kie (tyran vicieux). - L'évolu-Hôn de chaque Individu du régne végétal, suit une loi déterminée. De même la loi qui preside à l'évolution humaine, est comme un engrenage. Le Sage suit le monvement, sans regimber, sans s'accrocher. Prévoir et calculer, c'est artifice; se laisser faire, c'est suivre le Principe, C'est en laissant faire, que les empereurs et les rois de la haute antiquité, se sont élevés et rendus célébres. - Le passage de l'homme, entre le ciel et la terre, de la vie à la mort, est comme le saut du coursier blane, qui franchit un ravin d'un bord à l'autre ; l'affaire d'un instant. Comme par l'effet d'un bouillonnement, les êtres entrent dans la vie; comme par l'effet d'un écoulement, ils rentrent dans la mort. Une transformation les a faits vivants, une transformation les fait morts. La mort, tous les vivants la trouvent déplaisante, les hommes la pleurent. Et cependant, qu'est-elle autre chose, que le débandage de l'arc, et sa remise au fourreau; que le vidage du sac corporel, et la remise en liberté des deux âmes qu'il emprisonnait? Après les embarras et les vicissitudes de la vie, les deux âmes partent, le corps les suit dans le repos. C'est là le grand retour, âmes et corps retournant dans le tout. - Que l'incorporel a produit le corporel, que le corps retourne à l'incorporeité, cette notion de la giration perpétuelle est connue de bien des hommes, mais l'élite seule en tire les conséquences pratiques. Le vulgaire disserte volontiers sur ce suiet, tandis que le sur-homme garde un profond silence. S'il essayait d'en parler, il aurait forfait à sa science, par laquelle il sait qu'en parler est impossible, et qu'on ne peut que la méditer. Avoir compris qu'on ne gagne rien à interroger sur le Principe, mais qu'il faut le contempler en silence, voilà ce qu'on appelle avoir obtenu le grand résultat, avoir atteint le but. (Tchoang-tzeu chap. 22.)



Comme Lie-tzen, qui se rendait dans la principante de de Wei, prenait son repas au bord du chemin, quelqu'un de ceux qui l'accompagnaient ayant vu un crâne séculaire qui gisait là, le ramassa et le lui montra. Lie-tzeu le regarda, puis dit à son disciple T 👑 Pai-fong: Lui et moi savons que la distinction entre la vie et la mort n'est qu'imaginaire, lui par expérience, mei par raisonnement. Lui et moi savons, que tenir à la vie et craindre la mort est déraisonnable, la vie et la mort n'étant que deux phases fatalement successives. Tout passe, selon les temps on les milieux, par des états successifs, sans changer essentiellement. Ainsi les grenouilles deviennent cailles, et les cailles deviennent grenouilles, selon que le milieu est humide ou sec. Un même germe deviendra nappe de lentilles d'eau sur un étang, ou tapis de mousse sur une colline. Du frai de poisson sortent des sauterelles, en temps de sécheresse; des œufs de sauterelle sortent des poissons, en cas d'inondation... A sa mort, l'homme rentre dans le métier à tisser cosmique; le va-et-vient de la navette, la série des transformations recommence pour lui, Tous les êtres sortent ainsi du grand mêtler cosmique, pour y rentrer ensuite, puls en ressortir. (Lie-tzeu chap. 1.)

La vie succède à la mort, la mort est l'origine de la vie. Le pourquoi de cette alternance est inscrutable... La vie d'un homme tient à une condensation de matière, dont la dissipation sera sa mort; et ainsi de suite. Cela étant, y a-t-il lieu de se chagriner de quoi que ce soit?. Tous les êtres sont un tout, qui se transforme sans cesse. On appelle les uns beaux, et les autres laids. Abus de mots, car rien ne dure. A sa prochaîne métamorphose, ce qui fut beau deviendra peut-être laid, ce qui fut laid deviendra peut-être beau... C'est ce que résume cet adage: Tout l'univers est une seule et même bypostase. Le Sage n'estimant et ne méprisant aucun être en particulier, donne toute son estime à l'unité cosmique, au grand tout. (Tchoang-tzeu chap. 22.)

子貢 Tzeu-koung dit au pauvre 林 顗 Linn-lei: tout homme alme la vie, et craint la mort. Comment pouvez-vous faire si bon marché de la vie, et aimer la mort? — Parce que, dit Linn-lei, la mort est à la vie, ce que le retour est à l'aller. Quand je mourrai ici, ne renaitrai-je pas ailleurs? Et si je renais, ne sera-ce pas dans des circonstances différentes? Or comme je n'oi qu'à gagner au change, quel qu'll soit, ne serait-ce pas sottise si je craignais la mort, par laquelle l'obtiendrai mieux que ce que j'ai? (Lie-tzeu chap. 1.)



La substance qui se projetté, ne produit pas une substance nouvelle, mais une ombre; le son qui résonne, ne produit pas un son nouveau, mais un écho; quand le néant de forme se meut, il ne produit pas un néant nouveau, mais l'être sensible. Toute substance aura une fin. Le ciel et la terre étant des substances, iniront comme moi; si toutefois l'on peut appeler fin, ce qui n'est qu'un changement d'état. Car le Principe, de qui tout émane, n'aura pas de fin, puisqu'il n'a pas en de commencement, et n'est pas soumis aux lois de la durée. Les êtres passent successivement par les états d'être vivants et d'être non-vivants, d'être matériels et d'être non-matériels. L'état de non-vie n'est pas produit par la non-vie, mais fait suite à l'état de vie (comme son ombre). L'état de non-matérialité n'est pas produit par l'immatérialité, mais fait suite à l'état de matérialité (comme son écho). Cette alternance successive, est fatale, inévitable. Tont vivant cessera nécessairement de vivre, et cessera ensuite nécessairement d'être non-vivant, reviendra nécessairement à la vie. Donc vouloir faire durer sa vie et échapper à la mort toujours, c'est vouloir l'impossible. - Dans le composé humain, l'esprit vital est l'apport du ciel, le corps est la contribution de la terre. L'homme commence par l'agrégation de son esprit vital avec les grossiers éléments terrestres, et finit par l'union du même esprit avec les purs éléments célestes. Quand l'esprit vital quitte la matière, chacun des deux composants retourne à son origine. De là vient qu'on appelle les morts les retournés. Ils sont retournés, en effet, à leur demeure, le cosmos. L'esprit rentre par une porte nouvelle, la matière retourne à son origine. Logiquement, on devrait appeler les vivants les revenus (Lie-tteu chap. 1.) - Voyez Leçon 5 I, avec la note.

Le va-et-vient des êtres est imperceptible. Celui qui finit ici, recommence allleurs; celui qui s'ajoute ici, se retranche allieurs. Décadence et prospérité, devenir et cesser, les allées et les venues s'enchainent, sans que le fil de cet enchainement soit saisissable. Si insensibles sont la venue de ceux qui viennent et le départ de ceux qui partent, que l'univers présente toujours le même aspect. (Lie-treu chap. 1.)

-4-10-

Ehounn demanda à son ministre K Tch'eng: peut-on arriver à possèder le Principe? — Tch' ng répondit: Ne possèdant pas votre propre corps, comment prétendez-vous possèder le Principe? — Si mon corps n'est pas à moi, à qui est-îl? demanda Chounn. — Votre corps, dit Tch'eng, est un prêt de matière grossière, que le ciel et la terre vous ent fait pour un temps. Votre vie est une combinaison transitoire de matière sublile, que vous lenez aussi du ciel et de la terre. Votre destinée, votre activité, font partie intégrante du flux des êtres, sous l'action du ciel et de la terre. Vos enfants et vos petits-enfants, sont un renouveau que le ciel et la terre vous ont donné. Vous avancez dans la vie sans savoir ce qui vous pousse, vous stationnez sans savoir ce qui vous arrête, vous mangez sans savoir comment vous assimilez, l'action puissante mais incommaissable du ciel et de la terre vous mouvant en tout; et vous prétendriez vous approprier quelque chose?! (Tchoung-tzeu chap. 22.)

-0--0-

Dans le pays de Ts'i, un certain M Kouo était très riche. Dans le pays de # Song, un certain for Hinng étail très pauvre. Le pauvre alla demander au riche, comment il avait fait pour s'enrichir. En volant, lui dit celui-ci. Quand je commençat à voter, au bout d'un an f'eus le nécessaire, au bout de deux aus f'eus l'abondance, au bout de trois ans l'eus l'opuience, puis je devins un gros notable. -Se méprenant sur le terme voler, le Heang n'en demanda pas davantage. Au comble de la Joie, il prit congé, et se mit aussitôt à l'œuvre, escaladant ou perçant les murs, faisant main basse sur tout ce qui lui convenait. Bientol arrêté, Il dut rendre gorge, et perdit encore le peu qu'il possédait auparavant, trop heureux d'en être quitte à ce compte. Persuadé que le Kono l'avait trompé, il alia lui faire d'amers reproches. - Comment Py es-tu pris? demanda le Kono, tout étonné. - Quand le Hiang lui eut raconté ses procédés,.. al l'mais, fit le Kouo, ce n'est pas par cette sorte de vol-là, que je me suis enricht. Moi, suivant les temps et les circonstances, j'ai volé leurs richesses au ciel et à la terre, à la pluie, aux monts et aux plaines. Je me suis approprié ce qu'ils avaient fait croître et mûrir, les animaux sauvages des prairies, les poissons et les tortues des eaux. Tout ce que j'ai, je l'ai voié à la nature, mais avant que ce ne fût à personne; tandis que tol, tu as volé ce que le ciel avait dejà donné à d'autres hommes. - Le Biang s'en alla mécontent, persuadé que le Kono le trompait encore. Il rencontra le Mattre du faubourg de l'est, et lui raconta son cas. Mais oui, lui dit celui-ci, foute appropriation est un vol. Même l'être, la vie, est un vol d'une parcelle de l'harmonie du ginn et du gang; combien plus toute appropriation d'un être matériel est-elle un vol fait à la nature Mais il faut distinguer vol el vol. Voler la nature, c'est le vol commun que tous commettent, et qui n'est pas puni. Voler autrul, c'est le vol privè que les voleurs commettent, et qui est jumi. Tous les hommes vivent de voler le ciel et la terre, sans être pour cela des voleurs. (Lie-tzeu chap. 1.)

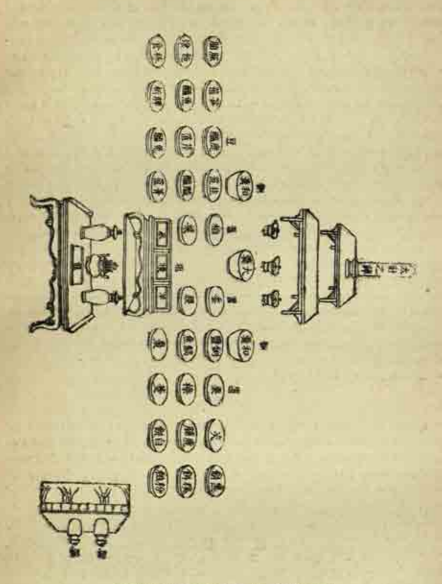
L'empereur 湛 T'ang de la dynastie 舊 Chang, demanda a 夏 萬 Hia-keue: Jadis, tout au commencement, y eut-il des êtres ? - Hia-keue dit : S'il n'y en avait pas eu, comment y en aurait-il maintenant? Si nous doutions qu'il y en ait eu jadis, les hommes futurs pourraient douter qu'il y en ait en maintenant, notre présent devant être un jour leur passé, ce qui seralt absurde. - Alors, dit Tang, dans le temps, y a-t-il division ou continuité? qu'est-ce qui détermine l'antériorité et la postériorité? - Hia-keue dit: On parle, depuis l'origine, de fins et de commencements d'êtres. Au fond, y a-t-il vraiment commencement et fin, ou transition successive continue, qui peut le savoir? Étant extérieur aux autres êtres, et autérieur à mes propres états futurs, comment puls-je savoir si les fins, les morts, sont des cessations on des transformations? - En tout cas, dit Tang, selon vous le temps est infini. Que pensez-vous de l'espace? Est-il également infini? - Je n'en sais rien, dit\*Hia-kene. - Tang insistant, Hia-kene dit: Le vide est infini, car au vide on ne peut pas ajouter un vide; mais comme, aux êtres existants, on peut ajouter des êtres, le cosmos est-il fini ou infini, je n'en sais rien. Je suis alle à l'Est jusqu'à Ying, et j'ai demande, au delà qu'y a-t-il? On m'a répondu, au delà, c'est comme en decâ... Puis je suis alle vers l'Ouest jusqu'à Pinn, et j'ai demande, au delà qu'y a-t-li? On m'a répondu, au delà, c'est comme en deçà... l'ai conciu de cette experience, que les termes, quatre mers, quatre règions, quatre pôles, ne sont peut-Atre pas absolus. Car enfin, en ajeutant toujours, on arrive à une valeur infinie. Si notre cosmos (ciel-terre) est fini, n'est-il pas continué sans fin par d'autres cosmos (ciel-terre ) limitrophes? Qui sait si notre monde (ciel-terre) est plus qu'une unité dan's l'infinité? (Lie-tzeu chap. 5.) - Ce texte dont les acteurs sont fictifs comme c'est le cas dans beaucoup de textes taoistes, est antérieur à l'introduction du Buddhisme en Chine, mais postérieur de 450 ans au moins à sa propagation dans l'Inde. On sait que les Buddhistes croyaient à un nombre infini de mondes distincts. L'idée est absolument neuve en Chine. Je doute qu'elle y alt été inventée. Je croirais plutôt qu'elle y fut apportée.

---

Lie-tzeu dit: affirmer que le ciel et la terre cesseront un jour d'exister, ce serait trop s'avancer; affirmer qu'ils existeront toujours, ce serait anssi trop s'avancer. Il est impossible de savoir, avec certitude, ce qui en sera; si out ou non. (Lie-tzeu chap. 1.)

Sources. — L'œuvre de Lie-tzeu, en librairie 列子 Lie-tzeu, ou 冲盘 其 鍔 Tch'oung-hu tchenn-king, 8 chapitres. — L'œuvre de Tchoang-tzeu, en librairie 許子 Tchoang-tzeu, ou 南 華 真 鐚 Nan-hoa tchenn-king, 33 chapitres.

Ouvrages. — J. Legge. The writings of Chuang-tzu, in Sacred Books of the East, vols 30 at 40, 1891. Diffus, imprecis. — L. Wieger S.J. Les Pères du système taoiste. Lie-tzeu. Tchoang-tzeu. Texte, traduction, bibliographie, 1913.



Offrande au Patron du sol de l'empire,

### Dix-neuvième Leçon.

Sommaire. — Les Pères taoïstes, 列 子 Lie-tzeu et 班 子 Tchoang-tzeu, suite. — I. L'indistinction universelle; l'identité des contraires, du bien et du mal; suites de leur monisme. Textes. — II. Identité des états de vie et de mort. Textes.

L'univers existant actuel, n'est pas l'expression de la grandeur absolue. Car cette quantité n'est pas constante. Elle varie, dans la durée des temps, au cours de l'évolution, selon les genéses et les cessations. Envisagées ainsi, par la hante science, les choses changent d'aspect, l'absolu devenant relatif. Ainsi la différence du grand et du petit s'efface, dans la vision à distance infinie. La différence du passé et du présent s'efface de même, l'antériorité et la postériorité disparaissant, dans la chame illimitée; et par suite, le passé n'inspire plus de mélancolle, et le présent plus d'intérêt. La différence entre la prospérité et la misère s'efface de même, ces phases éphémères disparalssant dans l'éternelle évolution; et par suite, avoir ne cause plus de plaisir, perdre ne cause plus de chagrin. Pour ceux qui voient de cette distance et de cette hanteur, la vie n'est plus un bonheur, la mort n'est plus un malheur; car ils savent que les périodes se succèdent, que rien ne saurait durer. - La parole peut décrire la matière concrète; la pensée atteint l'essence abstraîte. Par delà, les intuitions métaphysiques, les dictamens intérieurs, qui ne sont ni matière ni essence, ne sont connus que par appréciation subjective. C'est en suivant ces intuitions inexprimables, que l'homme supérieur fait bien des choses tout autrement que le vulgaire, mais sans mépriser celui-ci, parce qu'il n'a pas les mêmes lumières. Ce sont elles qui le mettent au-dessus de l'honneur et de l'ignominie, des récompenses et des châtiments. Ce sont elles qui lui font oublier les distinctions du grand et du petit, du bien et du mai. - Si l'on considére les êtres à la lumière du Principe, les distinctions comme noble et vil, grand et petit, n'existent pas, tout étant un. A leurs propres yeux, les êtres sont tous nobles, et considérent les autres comme vils, par rapport à sol; point de vue subjectif. Aux yeax du valgaire, ils sont nobles ou vils, selon une certaine appréciation routinière, indépendante de la réalité; point de vue conventionnel. Considérès objectivement et relativement, tous les êtres sont grands par rapport aux plus petits que soi, tous sont petits par rapport aux plus grands que soi; le ciel et la terre ne sont qu'un grain, un poil est une montagne. Considérés quant à leur utilité, tous les êtres sont utiles pour ce qu'ils peuvent faire, tous sont inutiles pour ce qu'ils ne peuvent pas; l'Est et l'Ouest coexistent, par opposition, nècessairement, chacun ayant ses altributions propres que l'autre n'a pas. Enfin, par rapport au goût de l'observateur, les êtres ont tous quelque côté par où ils plaisent à certains, et quelque côté par lequel ils déplaisent à d'autres. Selon les temps et les circonstances, le résultat des mêmes actions n'est pas le même; ce qui est expédient pour l'un ou dans telles circonstances, ne l'est pas pour l'autre ou dans d'autres circonstances. Il en est de même, pour la qualification des actes; ce qui est bien dans l'un ou dans telles circonstances, sera mai dans l'autre ou dans d'autres circonstances. Tout est relatif. Rien de fixe. Tout est sujet à double aspect. -

Par suite, vouloir le bien sans le mai, la raison sans le tort, l'ordre sans le desordre, c'est montrer qu'on ne comprend rien aux lois de l'univers; c'est rêver un ciel sans terre, un yinn sans yang; le double aspect coexistant pour tout. Vouloir distinguer, comme des entités réelles, ces deux corrélatifs inséparables, c'est montrer une faible raison. Le ciel et la terre sont un, le ginn et le gang sont un; et de même les aspects opposés de tous les contraires sont un. Il n'y a ni grandeur ni petitesse, ni noblesse ni bassesse, ni bien ni mai absolu; mais toutes ces choses sont relatives, dépendantes des lemps et des circonstances, de l'appréciation des hommes, de l'opportunité. - Certains demandent : n'y a-l-ll pas une morale, quelque règle des mœurs? Que faut-il faire; que faut-il omettre?.. Je réponds: au point de vue du Principe, il n'y a qu'une unité réelle absolue, et des aspects subjectifs relatifs et changeauts. Mettre quoi que ce soit d'absolu, en dehors du Principe, ce serait errer sur le Principe. Donc pas de morale absolue, mais une couvenance opportuniste seulement. Praliquement, suivez les temps et les circonstances. Soyez uniformément juste comme prince régnant, uniformément indifférent comme particuller; embrassez tous les êtres, car tous sent un. - Le Principe est immuable, n'ayant pas eu de commencement, ne devant pas avoir de fin. Les êtres sont changeants, naissent et meurent, sans permanence stable. Du non-être IIs passent à l'être, sans repos sous aucune forme, un cours des années et des temps, Commencements et fins, croissances et décadences, se suivent. C'est tout ce que nous pouvons constater, en fait de règle, de loi, régissant les êtres. Leur vie passe sur la scène du monde, comme passe devant les yeux un cheval emporté. Pas un moment, sans changements, sans vicissitudes. Et vous demandez, que faire? que ne pas faire?.. Suivez le cours des transformations, agissez d'après les circonstances du moment, c'est tout ce qu'il y a à faire. (Tchoang-tzeu chap. 17.)



Après avoir expliqué à son disciple if You l'accord humain des instruments de musique, puis l'accord terrestre des voix de la nature, le mattre taoiste 😃 K'i lui explique enfin l'accord céleste, C'est, dit-il, l'harmonie de tous les êtres, dans leur commun être. La, pas de distinction, de contraste, de conflit Embrasser, voilà la science; distinguer, c'est faire erreur. Tout est un. Durant le sommeil, l'âme recueillie s'absorbe dans cette unité; durant la veille, distraite, elle distingue des êtres divers. Elles naquirent, ces distinctions imaginaires, de l'activité, des relations, des conflits de la vie. Dans le tir à la cible, on distingua bien et mal. Dans les transactions, on distingua droit et tort, A force de répéter ces mots, on finil par croire à ces notions irréelles, on les attribus an Ciel, on les imposa à autrui; impossible maintenant d'en faire revenir les humains. Et cependant, oui, bien et mal, droit et tort, tous les contrastes, tous les contraires, sont des sons sortis de la même fiûte, des champignons nés de la même homidité; non des êtres réels, mais des aspects divers de l'être universel unique. Dans le cours du temps, tont cela se présente. D'où est-ce venu? C'est devenu! C'est né, entre un matin et un soir, de soi-même, non comme un être réel, mais comme une apparence. Il n'y a pas d'êtres réels distincts. Il n'y a un moi, que par contraste avec un lui, Lui et moi n'étant que des êtres de raison, il n'y a pas non plus, en réalité, ce quelque chose de plus rapproché qu'on appelle le mien, et ce quelque chose de

plus éloigné qu'on appelle le tien. - Mais, qui est l'agent de cet état de choses, le moteur du grand Tout?.. Tout se passe comme s'il y avait un vrai gouverneur, mais dont la personnalité ne peut être constatée. L'hypothèse expliquant les phênomênes, est acceptable, à condition qu'on ne fasse pas, de ce gouverneur universel, un être distinct. Il est une tendance sans forme palpable, la norme inhérente à l'univers, sa formule évolutive immanente. Les normes de toute sorte, comme celle qui fait un corps de plusieurs organes, une famille de plusieurs personnes, un état de nombreux sujets, sont autant de participations du recteur universel ainsi entendu. Ces participations ne l'augmentent ni ne le diminuent, car elles sont communiquées par lui, non détachées de lui. Prolongement de la norme universelle, la norme de tel être, qui est son être, ne cesse pas d'être quand il finit. Elle fut avant lui, elle est après lui, inaltérable, lodestructible. Le reste de lui, ne fut qu'apparence. - C'est de l'ignorance de ce principe, que dérivent toutes les peines et tous les chagrins des hommes, lutte pour l'existence, crainte de la mort, appréhension du mystérieux au-delà. L'aveuglement est presque général, pas universel toutefois. Il est encore des hommes, peu nombreux, que le traditionalisme conventionnel n'a pas séduits, qui ne reconnaissent de mattre que leur raison, et qui, par l'effort de cette raison, ont déduit la doctrine exposée cidessus, de leurs méditations sur l'univers. Ceux-là savent qu'il n'y a de réel que la norme universelle. Le vulgaire trrèflechi croit à l'existence réelle des êtres distinets.

Mais, me dira-t-on, si tout était un, si tout se réduisait à une norme unique, cette norme comprendralt simultanément la vérité et l'erreur, ce qui répugne. -Je réponds: cela ne répugne pas, parce qu'il n'y a, en réalité, ni vérité ni errenr, ni oui ni non, ni autre distinction quelconque, tout étant un, jusqu'aux contraires. Il n'y a que des aspects divers, lesquels dépendent du point de vue. De mon point de vue, je vois ainsi; d'un autre point de vue, je verrais autrement. Moi et autrui sont deux positions différentes, qui font juger et parler différemment de ce qui est un. Ainsi parle-t-on, de vie et de mort, de possible et d'impossible, de licite et d'illicite. On discute, les uns disant oui, et les autres non. Erreurs d'appréhension subjectives, dues au point de vue. Le Sage, au contraire, commence par éclairer l'objet avec la lumière de sa raison. Il constate d'abord, que ceci est ceia, que cela est ceci, que tout est un. Il constate ensuite, qu'il y a pourtant oui et non, opposition, contraste. Il conclut à la réalité de l'unité, à la non-réalité de la diversité. Son point de vue à lui, c'est un point, d'où ceci et cela, oui et non, paraissent encore non distingués. Ce point est le pivot de la norme. C'est le centre immobile d'une circonférence, sur le contour de laquelle roulent toutes les contingences, les distinctions et les individualités; d'où l'on ne voit qu'un infini, qui n'est ni ceci ni cela, ni oui ni non. Tout voir, dans l'unité primordiale non encore différenciée, ou d'une distance telle que tout se fond en un, voilà la vrais intelligence. - Les sophistes se trompent, en cherchant à y arriver, par des arguments positifs et négatifs, par voie d'analyse ou de synthèse. Ils n'aboutissent qu'à des manières de voir subjectives, lesquelles, additionnées, forment l'opinion, passent pour des principes. Comme un sentier est formé par les pas multipliés des passants. ainsi les choses finissent par être qualifiées d'après ce que beaucoup en ont dit. C'est ainsi, dit-on, parce que c'est ainsi; c'est un principe. Ce n'est pas ainsi, diton, purce que ce n'est pas ainsi; c'est un principe. En est-il vraiment ainsi, dans la réalité? Pas du tout. Envisagées dans la norme, une paille et une poutre, un laideron et une beauté, tous les contraires sont un. La prospérité et la ruine, les états successifs, ne sont que des phases; tout est un. Mais ceci, les grands esprits seuis sont aples à le comprendre. Ne nous occupons pas de distinguer, mais voyons tout dans l'unité de la norme. Ne discutons pas pour l'emporter, mais employons, avec autrui, le procèdé de l'éleveur de singes. Cet homme dit aux singes qu'il élevait: Je vous donnerai trois taros le matin, et quatre le soir. Les singes furent tous mécontents. Alors, dit-il, je vous donnerai quatre taros le matin, et trois le soir. Les singes furent tous contents. Avec l'avantage de les avoir contentés, cet homme ne leur donna en définitive, par jour, que les sept taros qu'il leur avait primitivement destinés. Ainsi fait le Sage, il dit oni ou non, selon qu'il est opportun, pour avoir la paix, et reste tranquille au centre de la roue universelle qu'il laisse tourner.

Parmi les anciens, les uns pensaient que, à l'origine, il n'y eut rien de préexistant. C'est là une position extrême. — D'autres pensèrent qu'un être distinct préexista. C'est la position extrême apposée. — D'autres enfin pensèrent qu'il y eut un tout indistinct, non-différencié. C'est là la position moyenne, la vraie. — Cet être primordial non-différencié, c'est le Principe, la norme. Quand on imagina les distinctions, on ruina sa notion.



Vous dites, m'objecte-t-on, qu'il n'y a pas de distinctions. Passe pour les termes assez semblables; mettons que la distinction entre ceux-là n'est qu'apparente, Mais les termes absolument opposés, ceux-là comment pouvez-vous les réduire à in simple unité? Alissi, comment concilier ces termes; petit et grand; jeune et vieux; etc. Ces termes s'excluent; c'est oni ou non. - Je réponds; ces termes ne s'excluent, que si on les envisage comme existants. Antérieurement au devenir, dans l'unité du principe primordial, il n'y a pas d'opposition, Envisagés dans cette position, un poil n'est pas petit, une montagne n'est pas grande; un mort-ne n'est pas leune, un centenaire n'est pas âgé. Le ciel, la terre, et moi, sommes du même age. Tons les êtres, et moi, sommes un dans l'origine. Puisque tout est un obleclivement et en réalité, pourquoi distinguer des entités par des mots, lesquels n'expriment que des appréhensions subjectives et Imaginaires? Si vous commencez à nommer et à compter, vous ne vous arrêterez plus, la série des vues subjectives étant infinie. - Avant le temps, tout était un, dans le Principe fermé comme un pli scelle. Il n'y avait alors, en fait de termes, qu'un verhe général. Tout ce qui fut ajouté depuis, est subjectif, imaginaire. Telles, la différence entre la droite et la gauche, les distinctions, les oppositions, les devoirs. Autant d'êtres de raison, qu'on désigne par des mots, auxquels rien ne répond dans la réalité. Aussi le Sage étudie-t-il tout, dans le monde matériel et dans le monde des idées, mais sans se prononcer sur rien, pour ne pas ajouter une vue subjective de plus, à celles qui ont déjà été formulées. Il se tait recueilli, tandis que le vulgaire pérore, non pour la vérité, mais pour la montre, dit l'adage. - Que peut-on dire de l'être universel, sinon qu'il est? Est-ce affirmer quelque chose, que de dire, l'être est? Est-ce affirmer quelque chose, que de dire, l'humanité est humaine, la modestie est modeste, la bravoure est brave? Ne sont-ce pas là des phiruses vides qui ne significant rien?.. Si l'on pouvait distinguer dans le principe, et lui appliquer des attributs, il ne serait pas le principe universel. Savoir s'arrêter là où l'intelligence et la parole font défaut, voilà la sagesse. A quoi bon chercher des termes impossibles pour exprimer un être ineffable? Celui qui comprend qu'il a tout en un, a conquis le trésor céleste, inépuisable, mais aussi inscrutable. Il a l'illumination compréhensive, qui éclaire l'ensemble sans faire paraître de détails.

Le Sage abstrait du temps, et voit tout en un. Il se tait, gardant pour lui ses impressions personnelles, s'abstenant de disserter sur les questions obscures et insolubles. Ce recueillement, cette concentration, lui donnent, au milieu de l'affairage passionne des hommes vulgaires, un air apathique, presque bête. En réalité, intérieurement, il est applique à l'occupation la plus haute, la synthèse de tous les âges, la réduction de tous les êtres à l'unité. (Tchoang-tzeu chap. 2.)

#### H

Et pour ce qui est de la distinction qui tourmente le plus les hommes, celle de la vie et de la mort,... l'amour de la vie n'est-il pas une illusion? la crainte de la mort n'est-elle pas une erreur? Ce départ est-il réellement un malheur? Ne conduit-ll pas, comme celui de la fiancce qui quitte la maison paternelle, à un autre bonheur?.. Jadis, quand la belle Ki de Li fut enlevée, elle pieura à mouiller sa robe. Quand elle fut devenue la favorite du roi de Isinn, elle constata qu'elle avait eu tort de pleurer. N'en est-il pas ainsi de bien des morts? Partis à regret jadis, ne pensent-ils pas maintenant, que c'est bien à tort qu'ils aimaient la vie?.. La vie ne serait-elle pas un rêve? Certains, tirés par la réveil d'un rêve gai, se désolent; d'autres, délivrés par le réveil d'un réve triste, se réjouissent. Les uns et les autres, tandis qu'ils révalent, ont cru à la réalité de leur rêve. Après le réveil, ils se sont dit, ce n'était qu'un vain rêve. Ainsi en est-il du grand réveil, la mort, après lequel on dit de la vie, ce ne ful qu'un long rêve. Mais, parmi les vivants, peu comprennent ceci. Presque tous croient être hien éveillés. Ils se croient vraiment, les uns rois, les autres valets. Nous révons tous, vous et moi. Moi qui vous dis que vous rêvez, je rêve aussi mon rêve. - L'identité de la vie et de la mort, parati încroyable à bien des gens. La leur persuadera-t-on jamais? C'est peu probable. Car, en cette matière, pas de démonstration évidente, aucune autorité décisive, une foule de sentiments subjectifs. Seule la régle cèleste résoudra cette question. Et qu'estce que cette régle céleste? C'est se placer, pour juger, à l'infini... Impossible de résoudre le conflit des contradictoires, de décider laquelle est fausse. Alors plaçonsnous en dehors du temps, au-delà des raisonnements. Envisageons la question à l'infini, distance à laquelle tout se fond en un tout indéterminé. (Tchoang-tzeu chap. 2.)



Jadis les Hommes Vrais (parfaits taoistes), les détenteurs du Vrai Savoir, ignoraient l'amour de la vie et l'horreur de la mort. Leur entrée en scène, dans la vie, ne leur causait ancune joie; leur rentrée dans les coulisses, à la mort, ne leur causait aucune horreur. Calmes ils venaient, calmes ils partaient, doucement, sans

secousse, comme en planant. Se souvenant seulement de leur dernier commencement (naissance), ils ne se préoccupaient pas de leur prochaine fin (mort). Ils aimaient cette vie tant qu'elle durait, et l'oubliaient au départ pour une autre vie, à la mort. Ainsi leurs sentiments humains ne contrecarraient pas le Principe en eux; l'humain en eux ne génalt pas le céleste. Tels étaient les Hommes Vrais. -Par suite, leur cœur était ferme, leur attitude était recueillie, leur mine était simple, leur conduite était tempérée, leurs sentiments étaient réglés. Ils faissient, en toute occasion, ce qu'il fallait faire, sans confier à personne leurs motifs intèrieurs. Ils faisaient la guerre sans hair, et du bien sans aimer. Celui-là n'est pas un Sage, qui aime à se communiquer, qui cherche à se faire des amis, qui calcule les temps et les circonstances, qui n'est pas indifférent au succès et à l'insuccès, qui expose sa personne pour la gloire ou pour la faveur. Les Hommes Vrais anciens, étaient toujours équitables, jamais aimables. Leur mépris pour tout était manifeste, mais non affecté. Leur extérieur était paisiblement joyeux. Tous leurs actes étaient naturels et spontanés. Sous un air de condescendance apparente, ils se tenaient fièrement à distance du vulgaire. Ils affectionnaient la retraite et ne composaient jamais leurs discours. Ils tenaient pour science de laisser agir le temps, et pour vertu de suivre le flot. Ceux qui crurent qu'ils se mouvaient, ne les ont pas compris. En réalité ils se laissaient aller au III des événements. A la manière du ciel, ils considéraient tout comme essentiellement un; à la manière des hommes, ils distinguaient artificiellement des cas particuliers. Ainsi, en eux, jamais de conflit entre le céleste et l'humain. Et voilà justement ce qui fait l'Homme Vrai, (Tchoungtreu chap. 6.)



L'alternance de la vie et de la mort, est prédéterminée, comme celle du jour et de la nuit, par le Ciel. Que l'homme se sonmette stolquement à la fatalité, et rien n'arrivera plus contre son gré. S'il arrive quelque chose qui le biesse, c'est qu'il avait conçu de l'affection pour quelque être. Qu'il n'aime rien, et il sera invulnérable. - Mon corps fait partie de la grande masse du coamos, de la nature, du tout. En elle, le soutien de mon enfance, l'activité durant mon âge mûr, la paix dans ma vieillesse, le repos à ma mort. Bonne elle m'a été durant l'état de vie. bonne elle me sers durant l'état de mort. De tout lieu particulier, un objet déposé peut être dérobé; mais un objet conflé au tout lui-même, ne sera pas enlevé. Identifiez-vous avec la grande masse; en elle est la permanence. Permanence pas Immobile. Chaine de transformations. Moi persistant à travers des mutations sans fin. Cette fois je suis content d'être dans une forme humaine. J'ai déjà éprouvé antérieurement et l'éprouverai postérieurement le même contentement d'être, dans une succession illimitée de formes diverses, suite infinie de contentements, Alors pourquoi hairais-je la mort, le commencement de mon prochain contentement? Le Sage s'attache au tout dont il fait partie, qui le coutient, dans lequel il évolue. S'abandonnaut au fil de cette évolution, il seurit à la mort prématurée, li sourit à l'âge suranné, il sourit au commencement, il sourit à la fin; il sourit et vant qu'on sourie à toutes les vicissitudes. Car il sait que tous les êtres font partie du tout qui évolue. (Tchoang-tzeu chap. 6.)

Or ce tout est le Principe, volonté, réalité, non-agissant, non-apparent. Il peut être transmis mais non saisi, appréhendé mais pas vu. Il a en lui-même, son essence et sa racine. Avant que le ciel et la terre ne fussent, toujours il existalt immable. Il est la source de la transcendance des Manes, et du Souverain des Annales et des Odes. Il cugendra le ciel et la terre des Annales et des Odes. Il tut avant la matière informe, avant l'espace, avant le monde, avant le temps; saus qu'on puisse l'appeter pour cela haut, profond, durable, ancien. (Tchonng-tzeu chap. 6.)

Le maître taoîste 女 鏡 Nin-u ayant entrepris la formation d'un disciple, après trois jours celui-ci eut oublié le monde extérieur. Sept jours de plus, et il perdit la notion des objets qui l'entouraient. Neuf jours de plus, et il eut perdu la notion de sa propre existence. Il acquit alors la claire pénétration, et par elle la science de l'existence momentanée dans la chaîne ininterrompue. Ayant acquis cette connaissance, il cessa de distinguer le passé du présent et du futur, la vie de la mort. Il comprit que, en réalité, tuer ne fait pas mourir, engendrer ne fait pas nattre, le Principe soutenant l'être à travers ses finir et ses devenir. Aussi l'appelle-t-on justement le fixateur permanent. C'est de lui, du fixe, que dérivent toutes les mutations. (Tchoang-tzeu chap. 6.)



子 祀 Tzeu-seu, 子 興 Tzeu-u, 子 塾 Tzeu-li, 子 来 Tzeu-lai, causaient ensemble. L'un d'entre eux dit : celui qui penserait comme moi, que tout être est éternel, que la vie et la mort se succédent, qu'être vivant ou mort sont deux phases du même être, celui-là j'en ferais mon ami... Or, les trois autres pensant de même, les quatre hommes rirent tous ensemble et devinrent amis intimes. - Or il advint que Izeu-u tomba gravement malade. Il était affreusement bossu et contrefait. Treu-seu alla la visiter. Respirant peniblement, mais le cœur calme, le mourant lui dit; Bon est l'auteur des êtres (le Principe, la Nature), qui m'a fait pour cette fois comme je suis. Je ne me plains pas de lui. Si, quand j'aurai quitté cette forme, il fait de mon bras gauche un coq, je chanteral pour annoncer l'aube. S'Il fait de mon bras droit une arbalète, l'abattral des hiboux. S'il fait de mon tronc une voiture, et y attelle mon esprit transformé en cheval, l'en seral encore satisfait. Chaque être recoit sa forme en son temps, et la quitte à son heure. Cela étant, pourquoi concevoir de la joie ou de la tristesse, dans ces vicissitudes? Il n'y a pas lieu. Comme disaient les anciens, le fagot est successivement lié et délié. L'être ne se délie, ni ne se lie, lui-même. Il dépend du ciel, pour la mort et la vie, Moi qui suis un être parmi les êtres, pourquei me plaindrais-je de mourir? - Ensuite Tzeu-lai tomba lui aussi malade. La respiration haletante, il était près d'expirer. Sa femme et ses enfants l'entournient en pleurant. Treu-li étant allé le visiter, dit a ces importuns: taisez-vous! sortez! ne troublez pas son passage!.. Puis, appuyé contre le montant de la porte, il dit au malade: Bonne est la transformation. Que va-t-elle faire de toi? Où vas-tu passer? Deviendras-tu organe d'un rat, ou patte d'un insecte?.. Peu m'importe, dit le mourant. Dans quelque direction que ses parents l'envoient, l'enfant deit aller. Or le yinn et le yang sont à l'homme plus que ses parents. Quand leur révolution aura amené ma mort, si je ne me soumettais pas volontiers, je serais un rebelle... La grande masse (cosmos) m'a porté durant cette existence, m'a servi pour me faire vivre, m'a consolé dans ma vieillesse, me donne la paix dans le trépas. Bonne elle m'a été dans la vie, bonne elle m'est dans la mort... Supposons un fondeur occupé à brasser son métal en fusion. Si une partie de ce métal, santant dans le creuset, lui disait: moi je veux devenir un glaive, pas autre chose! le fondeur trouverait certainement ce métal inconvenant. De même, si, au moment de sa transformation, un mourant criait: je veux redevenir un homme, pas autre chose! bien sûr que le transformateur le trouverait impertinent. Le ciel et la terre (le cosmos) sont la grande fournaise, la transformation est le grand fondeur; tout ce qu'il fera de nous, doit nous agréer. Abandonnons-nous à lui avec paix. La vie se termine par un sommeil, que suit un nouvel éveil. (Tchoang-tzeu chap. 6.)

-4-4-

Le maître taoiste & E Sang-hou étant mort, Confucius envoya son disciple -7 Treu-koung à la maison mortuaire, pour s'informer s'il ne fandrait pas aider any funérailles. Quand Teau-koung arriva, deux amis du défunt, mattres taoistes comme lui, chantalent devant le cadavre, avec accompagnement de cithare, le refrain suivant: O Sang-hou! O Sang-hou !.. Te voltà uni à la transcendance, tandis que nous sommes encore des hommes, hélas!.. Tzeu-koung les ayant abordès, leur demanda; est-il conforme aux rits, de chanter ainsi, en présence d'un cadavre?.. Les deux hommes s'entre-regardérent, éclatérent de rire, et se dirent: Qu'est-ce que celui-ci peut comprendre à nos rits à nous? - Treu-koung retourna vers Confucius, lui dit ce qu'il avait vu, puis demanda : qu'est-ce que ces gens-là, sans manières, sans tenue, qui chantent devant un cadavre, sans trace de douleur? Je n'y comprends rien. - Ces gens-in, dit Confucius, se meuvent en dehors du monde, tandis que nous nous mouvons dans le monde. D'après eux, l'homme doit vivre en communion avec l'auteur des êtres (le Principe cosmique), en se reportant au temps où le ciel et la terre n'étaient pas encore séparés. Pour eux, la forme qu'ils portent durant cette existence, est un accessoire, un appendice, dont la mort les délivrera, en attendant qu'ils renaissent dans une autre. Par suite, pour eux, pas de mort et de vie, de passé et de futur, dans le sens usuel de ces mots. Selon eux, la matière de leur corps a servi, et servira successivement. à quantité d'êtres différents. Peu importent leurs viscères et leurs organes, à des gens qui croient à une succession continue de commencements et de fins. Ils se proménent en esprit hors de ce monde poussiéreux, et s'abstiennent de toute immixtion dans ses affaires. Pourquoi se donneraient-ils le mai d'accomplir les rits vulgaires? (Tchoang-treu chap. 6.)

-4-4-

質问 Yen-hoei demanda à Confucius: Quand la mère de 孟 孫 才 Mongsounn-ts'ai fut morte, lors de ses funèrailles, son fils poussa les lamentations d'usage sans verser une larme, et fit toutes les cérémonies sans le moindre chagrin.
Néanmoins, dans le pays de 為 Lou, il passe pour avoir satisfait à la piété filiale.
Je n'y comprends rien. — Il a en effet satisfait, répondit Confucius, en illuminé
qu'il est. Il ne pouvait pas s'abstenir des cérémonies extérieures, cela aurait trop

choqué le vulgaire; mais il s'abstint des sentiments intérieurs du vulgaire, que lui ne partage pas. Pour lui, l'état de vie et l'état de mort, sont une même chose; et Il ne distingue, entre ces états, ni antériorité ni postériorité, car il les tient pour chaînons d'une chaîne infinie. Il croit que les êtres subissent fatalement des transformations successives, qu'ils n'ont qu'à subir en paix, sans s'en préoccuper. Immergé dans le courant de ces transformations. l'être n'a qu'une connaissance confuse de ce qui lui arrive. Toute vie est comme un rêve. Toi et moi qui causons à cette heure, nous sommes deux réveurs non-réveilles... Donc, la mort n'étant pour Monasounn-ts'ai qu'un changement de forme, elle ne vaut pas que l'on s'en afflige; pas plus que de quitter une demeure, qu'on n'a habitée qu'un seul jour. Cela étant, il se horna strictement au rit extérieur. Ainsi il ne choqua, ni le public, ni ses convictions. - Personne ne sait au juste ce par quoi il est lui, la nature intime de son mol. Le même homme qui vient de réver qu'il est oiseau planant dans les cieux, rève ensuite qu'il est poisson plongeant dans les abimes. Ce qu'il dit, Il ne peut pas se rendre compte, s'il le dit éveillé ou endormi. Rien de ce qui arrive, ne vaut qu'on s'en émeuve. La paix consiste à attendre soumis les dispositions du Principe. A l'heure de son départ de la vie présente, l'être rentre dans le courant des transformations. C'est là le sens de la formule centrer dans l'union avec l'infini celeste ». (Tchoang-tzeu chap. 6.)



Il n'y a pas d'individus reellement tels, mais seulement des prolongements de la norme... Jadis, raconte Tchoang-tzeu, une nuit, je fus un papillon, voltigeant content de son sort. Puis je m'éveillai, étant Tchoang-tcheou. Qui suis-je, en réalité? Un papillon qui rève qu'il est Tchoang-tcheou, ou Tchoang-tcheou qui s'imagine qu'il fut papillon? Dans mon cas, y a-t-il deux individus réels? Y a-t-il en transformation réelle d'un individu en un autre? — Ni l'un, ni l'autre, dit la Glose. Il y a eu deux modifications irréelles, de l'être unique, de la norme universelle, dans laquelle tous les êtres dans tous leurs états sont un. (Tchoang-tzeu chap. 2.)

-4-4-

Quand 老 雕 Lao-tan fut mort, 秦 失 Ts'inn-cheu étant allé le pieurer, ne poussa, devant son cercueil, que les trois lamentations exigées de tout le monde par le rituel. Quand il fut sorti : n'étiez-vous pas l'ami de Lao-tan? Ini demandèrent les disciples... Je le fus, dit Ts'inn-cheu... Alors, dirent les disciples, pourquoi n'avez-vous pas pleuré davantage?.. Parce que, dit Ts'inn-cheu, ce cadavre n'est plus mon ami. Tous ces pleureurs qui remplissent la maison, hurlant à qui mieux mieux, agissent par pure sentimentalité, d'une manière déraisonnable, presque damnable. La loi, oubliée du vulgaire, mais dont le Sage se souvient, c'est que chacun vient en ce monde à son heure, et le quitte en son temps. Le Sage ne se réjouit donc pas des naissances, et ne s'afflige pas des decès, Les anciens ont comparé l'homme à un fagot que le Seigneur fait (naissance) et défait (mort). Quand la flamme a consumé un fagot, elle passe à un antre, et ne s'éteint pas. (Tchoangtzeu chap. 3.) — Ce texte est extrêmement important pour l'intelligence de la potion taoiste de la survivance. Les Commentateurs l'ont expliqué avec complai-

sance. Durant l'état de vie, l'homme est comme un fagot lie; le déliement du fagot, c'est la mort. Mort et vie se succèdent, comme aller et revenir. L'être reste le même. Celui- qui est un avec l'être universel, où qu'il allle, il garde sou moi. L'ame est au corps, ce que le seu est au bois; elle passe à un corps nouveau, comme le feu d'un bois consumé passe à un autre bois. Le feu se propage sans s'ételndre, la vie continue sans cesser, : - Fort bien, mais cette survivance n'est pas personnelle, au sens strict du mot. On tout de suite, ou après des passages éventuels dans d'autres corps quelconques, finalement la fonte dans l'être universel fera cesser l'individualite, la personne, le moi personnel, quoi que les Commentateurs disent. - De plus, ce texte suggére d'autres pensées. Le fagot rappelle le faisceau des skandha; c'est la même image... Quels sont les Anciens qui ont comparé l'homme à un fagot? pas des Chinois; il n'y a pas trace de cette comparaison dans la littérature chinoise antérieure... Et qui est le Seigneur qui fait et défait le fagot? pas le Souversin d'en haut chinois, qui ne s'est jamais appliqué à une besogne pareille; alors, le Projapati védique, ou l'Isvara des Yogis? - Eu résumé, ce texte sans précédent dans la philosophie chinoise, reproduit exactement des idées indiennes contemporaines. N'est-il pas légitime d'y voir une importation?



Le solell se tève à l'orient et se couche à l'occident. Il illumine tous les étres, qui tous s'orientent vers lui. Avec son apparition, leur action commence; avec sa disparition, ils deviennent ineries. Tel est le rythme diurne, jour et nuit. Le rythme vie et mort, lui ressemble. Tour à tour, l'être meurt, l'être vit (revit). Quand li a reçu une forme définie, il la conserve telle jusqu'à la fin de cette existence, période de jour durant laquelle il agit. Puis vient pour lui la mort, période de nult durant laquelle il se repose. Et ainsi de suite, sans interruption, comme in chaîne des temps. - A la fin de chaque existence, les êtres qui y furent en conmet intime, épaule contre épaule, se quittent avec douleur. Que si le survivant cherche à savoir l'état du défunt, c'est bien en vain, car il a cessé d'être ini. S'enquérir de lui, c'est donc chercher à la foire son cheval volé, lequel a déjà trouvé un autre maître. Porter le deuil, l'un de l'autre, c'est faire preuve d'un grave oubli doctrinal; c'est oublier que l'autre n'existe plus dans sa précédente personnalité. Il ne faut pas s'affliger de cette cessation de la personnalité comme d'un malheur. Car l'annihilation n'est pas totale. Le moi physique a cessé d'être, c'est vrai, et ce serait une erreur que de penser à îni comme persistant. Mais la part de norme qui fut à cet être subsistant, on peut penser à lui comme existant (fondu dans le grand Tout, existence impersonnelle). (Tchoang-tzeu chap. 21.)

-0-10-

Le Principe un et universel subsiste dans la multiplicité des êtres, dans jeurs genèses et leurs destructions. Tons les êtres distincts, sont tels par différenciation accidentelle et temporaire (individuation) d'avec le Tout, et teur destinée est de rentrer dans ce Tout, dont leur essence est une participation. De ce retour, le vulgaire dit que ceux qui n'en trouvent pas le chemin, errent comme fantômes; et que ceux qui ont trouvé le chemin, sont éteints. Survivance, extinction, ce sont là deux manières de parler d'un retour identique, qui proviennent de ce qu'on a

appliqué à l'état d'être non-sensible, les notions propres à l'être sensible. La vérité est que, sortis par leur génération du néant de forme (l'être indéterminé), rentrés par leur trépas dans le néant de forme, les êtres conservent une réalité, celle du Tout universel, mais n'ont plus de lieu; lis gardent une durée, celle du Tout éternel, mais n'ont plus de temps. La réalité sans lieu, la durée sans temps, c'est l'unité cosmique, le Tout, le Principe. C'est dans le sein de cette unité, que se produisent les naissances et les morts, les apparitions et les disparitions, silencieuses et imperceptibles. On l'a appelée la porte naturelle, porte d'entrée et de sortie de l'existence. Cette porte est le non-être de forme, l'être indéfini. Tout en est sorti. L'être sensible ne peut pas être en dernière instance issu de l'être sensible. Il est nécessairement issu du non-être de forme. Ce non-être de forme, est l'unité, le Principe. Voilà le secret des Sages (le pépin de la science ésotérique). — Dans leurs dissertations sur l'origine, ceux des anciens qui atteignirent un degré supérieur de science, émirent trois opinions. Les uns pensèrent que, de toute éternité, fut l'être défini înfini, auteur de tous les êtres limités. Les autres, supprimant l'être infini, pensèrent que, de toute éternité, des êtres limités existèrent, passant par des phases alternatives de vie et de mort. D'autres enfin pensèrent, que d'abord fut le néant de forme, l'être indéfini infini, duquel émanérent tous les êtres définis, avec leurs genéses et leurs cessations. Être indéfini, genése, cessation, ces trois termes se tiennent, comme la tête, la croupe et la queue d'un animal. Moi Tchoang-tzeu, le soutiens cette thèse. Pour moi l'être indéfini, tous les devenir, toutes les cessations. forment un complexe, un lout. Je mets ma main dans la maia de ceux qui pensent ainsi. Cependant, à la rigueur, les trois opinions susdites pourraient se concilier. Elles sont parentes, comme branches d'un même arbre - L'être particulier est à l'être indéfini, ce que la suie (dépôt palpable) est à la fumée(type de l'impalpable). Quand la sufe se dépose, il n'y a pas en de production nouvelle, mais seulement un passage de l'impalpable au palpable, la suie étant de la fumée concrète. Et de même, si cette suie se redissipe en fumer, il n'y num encore en qu'une conversion, sans modification essentielle. Je sais que le terme conversion que j'emploie, pour exprimer la succession des vies et des morts dans le sein du Principe, n'est pas vulgaire; mais il me faut dire ainsi, sous peine de ne pas pouvoir m'exprimer ... Les membres disjoints d'un bœuf sacrifié, sont une victime. Plusieursappartements sont un logis. La vie et la mort sont un même état. De la vie à la mort, il n'y a pas transformation, il y a conversion. Les philosophes s'echauffent, quand Il s'agit de définir la différence entre ces deux états. Pour moi, il n'y a pas de différence; les deux états n'en sont qu'un. (Tchoang-treu chap 23.) - Les trois systèmes, indiens, non chinois, cités ci-dessus par Tchoung-treu, sont bien connus. -1. Système Yoga de Nataputta, Išvara. - 2. Système Sāmkhya de Kapila. -3. Brahmanisme des Upanishad, l'advaita. - J'ai résumé ces systèmes dans mon Buddhisme chinois. Tome I. Introduction.

-4-4-

老成子 Lac-tch'eng-tzeu s'était mis à l'école de maître 尹文 Yinn-wenn pour apprendre de lui le secret de la fantasmagorie universelle. Durant trois années entières, celui-ci ne lui enseigna rien. Attribuant cette froideur de son maître à ce qu'il le jugeait peu capable, Lao-tch'eng-tzeu s'excusa et offrit de se retirer. Maltre Yinn-wenn l'ayant salue (marque d'estime extraordinaire), le conduisit dans sa chambre, et la sans témeins (communication de la science ésotérique), il lui dit: «Jadis, quand Luo-tan partit pour l'Ouest, il résuma pour moi sa doctrine en ces mots: Tout, y compris l'esprit vital et le corps matériel, est soumis à l'èvo-lution cosmique. Les termes vie et mort désignent deux états, deux phases de l'être. La succession des genéses et des transformations, quand le nombre est plein, quand l'heure est venue, voità la fantasmagorie universelle. Nous ne connaissons que ces phénomènes visibles et manifestes. Celui qui les produit, le moteur universel, le Principe premier des êtres et de l'évolution, est trop mystérieux, trop profond, pour que nous puissions l'atteindre. Vollà le seèret. « (Lie-treu chap. 3.)

支触 Teheu-li et 濟 介 Hou-kie (personnages fictifs) contemplaient ensemble les tombes des anciens, éparses dans in plaine au pied des monts K'ounn-lunn, là où Houng-ti se fixa et trouva son repos. Sondain lous deux constatérent qu'ils avaient chacun un authrax au bras gauche (mai souvent mortel en Chine). Après le premier moment de surprise, Tcheu-li demanda: cela vous mit-il peur? — Pourquoi cela me feralt-il peur? répondit Hou-kie. La vie est chose d'emprunt, un état passager, un stage dans la pou-sière et l'ordure de ce monde. La mort et la vie se succèdent, comme le jour et in nuit. Et puis, ne venous-nous pas de contempler, dans les tombes des anciens, l'effet de la loi de transformation? Quand cette loi nous atteindra à notre tour, peurquoi nous plaindrions-nous? (Tchoang-treu chap. 18.)



La femme de Tchoang-tren étant morte, 惠 子 Hoei-tren affa la pleurer, seton l'usage. Il trouva Tchonny-tzen accroupi, chantant, et battant fa mesure sur une écuelle, qu'il tenait entre ses jambes. Choque, Hogy-tren lui dit : que vous ne pleuriez pas la mort de celle qui fut la compagne de votre vie et qui vous donna des fils, c'est dejà bien singuiler, mais que, devant son cadavre, vous chantiez en tambourinant, ca c'est par trop fort. - Du tout! dit Tchoung-tzeu. Au moment de sa mort, je fus un instant affecte. Puls, reffechissant sur l'événement, je compris qu'il n'y avait pas lieu. Il fut un temps, où cei être n'était pas ne, n'avait pas de corps organisé, n'avait même pas un peu de matière ténue, mais était contenu indistinct dans la grande masse. Un tour de cette masse lui donna sa matière ténue, qui devint un corps organise, lequel s'anima et naquit. Un aufre tour de la masse, et le voilà mort. Les phases de mort et de vie s'enchalnent, comme les périodes dites quatre saisons. Celle qui fut una femme, dort maintenant dans le grand dortoir. l'entre-deux du ciel et de la terre, en attendant sa transformation ultérieure. Si je în pleurais, l'aurais l'air de ne rien savoir du destin (de la loi universelle et inèinctable des transformations). Or comme J'en suis quelque chose, je ne la pieure pas. [Tchoang-treu chap. 18.]

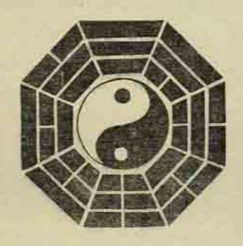


Quand Tehoang-treu fut près de mourir, ses disciples manifestèrent l'intention de se cotiser pour lui faire des funérailles plus décentes. Pas de cela! ifit le mourant. J'aurai assez du ciel et de la terre comme bière, du soleil de la lune et des étolles comme bijoux (on en mettait dans les cercueils), de la nature entière comme cortège. Pourrez-vous me donner mieux, que ce grand luxe? — Non, dirent les disciples, nous ne laisserons pas votre cadavre non enseveli, en proie aux
corbeaux et aux vautours. — Et, pour lui éviter ce sort, dit Tchoang-tzeu, vous
le ferez dévorer enseveli par les fourmis. En priver les oiseaux, pour le fivrer aux
insectes, est-ce juste? — Par ces paroles suprêmes, Tchoang-tzeu montra sa foi
dans l'identité de la vie et de la mort, son mépris de toutes les vaines et inutiles
conventions. Quelle proportion ont, avec le mystère de l'au-delà, les rits et les
offrandes? (Tchoang-tzeu chap. 32.)

Notes. - Commentaire sur le fagot, cité page 175.

以生為縣,以死為解。死生一去一米。冥然與造化為一、則無往而非我矣。火之傳於薪、猾神之傳於形。火之傳異薪、猾神之傳於形。火佛而不誠、命續而不絕。

Sources et Ouvrages. - Comme pour la dix-huitième Leçon.



Révolution des deux modalités et des huit trigrammes.



Tablette de l'Ancêtre de la dynastie.

## Vingtième Leçon.

Sommaire. — Les Pères taoistes 为 子 Lie-tzeu et 定 子 Tchoang-tzeu. —

1. Le grand principe de la paix avant tout, avec ses consèquences pratiques, le non-agir, le non-intervenir, l'interêt général, l'affection globale, fut développé à profusion par les Pères taoistes. J'ai réuni, dans cette Leçon, leurs meilleurs passages sur ce sujet. — Il. Au non-agir se rattache le non-paraître, l'obscurité voulue, la retraite délibérée, dont les avantages sont exposés abondamment et en termes savoureux. Rien ne protège, ne conserve mieux un homme, que son incapacité vraie ou simulée, disent-ils. De là l'esprit d'indépendance farouche des Maitres taoistes, doublé d'un mépris profond pour tous les serviles, pour tous les salariés. Ils différent par là radicalement des la Jou de leur temps, toujours en quête de la faveur et d'une place. De là, dans ces textes, de nombreux coups de griffe, aux Jou en général, à Confucius en particulier.

I

Quelqu'un demanda à Lie-tzeu: pourquoi estimez-vous tant le vide? — Le vide, dit Lie-tzeu, ne peut pas être estime pour lui-même: Il est estimable pour la
paix qu'on y trouve. La paix dans le vide, est un état indéfinissable. On arrive à
s'y établir. On ne la prend ni ne la donne. Jadis on y tendait. Maintenant on préfère l'exercice de la bonté et de l'équité, qui ne donne pas le même résultat. (Lietzeu chap. 1.)

Faites du non-agir votre gloire, votre ambition, votre métier, votre science. Le non-agir n'use pas. Il est impersonnel. Il rend ce qu'il a reçu du ciel, sans rien garder pour lul. Il est essentiellement un vide. — Le surhomme n'exerce son intelligence qu'à la manière d'un miroir. Il sait et connaît, sans qu'il s'ensuive ni attraction ni répulsion, sans qu'aucune empreinte persiste. Cela étant, il est supérieur à toutes choses, et neutre à leur égard. (Tchoang-tzeu chap. 7.)



La bonté supreme, dit Tchoung-tzeu, c'est une bienveillance abstraite globale, qui n'est pas contraire aux bienveillances concrêtes détaillées, mais qui en abstrait. C'est almer, de si haut, de si loin, que l'objet est perdu de vue. Ainsi de Ying on ne voit pas, au Nord, le mont Minn. Il y est cependant. Effet de la distance. (Tchoung-tzeu chap. 14.)

Le Sage n'est pas liant. Il déteste la popularité par-dessus tout. Il n'est pas familler. Il ne se livre pas. Tout à ses principes supérieurs abstraits, il est blen avec tous et n'est l'ami de personne. (Tchoang-treu chap. 24.)

En soixante années de vie, A fa Kiu-pai-u changes soixante fois d'opinion. Cinquante-neuf fois il avait cru fermement possèder la vérité, cinquante-neuf fois il avait soudain reconnu qu'il était dans l'erreur. Et qui sait si sa soixantième opinion, avec laquelle il mourat, était mieux fondée que les cinquante-neuf précédentes?.. Ainsi en arrive-t-li à tout homm, qui s'attache aux êtres en détail, qui cherche autre chose que la science confuse du Principe. Les êtres deviennent, c'est un fait; mais la racine de ce devenir est invisible. De sa fausse science de détail, le vulgaire tire des conséquences erronées; tandis que, s'il partait de son ignorance, il pourrait arriver à la vraie acience, celle du Principe, de l'absolu, origine de tout. C'est ià la grande errour. Hélas! peu y échappent... Alors, quand les hommes disent oui, est-ce bien oui? quand its disent non, est-ce bien non? Quelle est la valeur, la vérité, des assertions humaines?.. L'absolu seul est vrai, parce que seul il est. / Tchoang-tzeu chap. 25.)



Pour moi, dit Tchoang-tzeu, le bonheur consiste dans l'inaction, tandis que le vulgaire se démène. Je tiens pour vrai l'adage qui dit: le contentement suprème, c'est de n'avoir rien qui contente; la gloire suprème, c'est de n'être pas glorifié. Tout acte posé, est discuté, et sera qualifié bon par les uns, mauvais par les autres. Seul, ce qui n'a pas été fait, ne peut pas être critiqué. L'inaction, voilà le contentement suprème, vollà ce qui fait durer la vie du corps. Permettez-moi d'appuyer mon assertion par un illustre exemple. Le ciel doit au non-agir sa limpidité, la terre doit au non-agir sa stabilité; conjointement, ces deux non-agir, le céleste et le terrestre, produisent tous les êtres. Le ciel et la terre, dit l'adage, tont tout en ne faisant rien. Où est l'homme qui arrivers à ne rien faire?! cet homme sem lui sussi capable de tout faire. [Tchoang-tzeu chap. 18.]



Avoir des aspirations élevées, sans préjugés préconçus; tendre à la perfection. mais non d'après le schéma bonté-équité; gouverner sans viser à se faire un nom; ne pas se relirer du monde; tout avoir, et ne faire cas de rien; attirer tout le monde, sans rien faire pour cela, voilà la voie du ciel et de la terre, celle que suit le Sage taoiste. - Vide, paix, contentement, apathie, silence, vue globale, non-intervention, voilà la formule du ciel et de la terre, le secret du Principe et de sa Vertu. Le Sage taoiste agit à l'instar, Paisible, simple, désintéressé, aucune fristesse ne se glisse dans son cœur, aucune convoltise ne peut l'émouvoir; sa conduite est parfaite; ses esprits vitaux restent intacts. Durant toute sa vie il agit à l'instar du ciel, à sa mort il rentre dans la grande transformation. En repos, il communie au mode ginn; en mouvement, au mode gang, de l'univers. Il ne cause, à autrui, ni bonheur, ni matheur. Il ne se détermine à agir, que quand il y est contraint, quand if ne peut pas faire autrement. If rejette toute science, toute tradition, tout précédent. Il imite en tout l'indifférent opportunisme du ciel. Aussi u'a-t-il rien à souffrir, ni du ciel, ni des êtres, ni des hommes, ni des fantômes. Burant la vie il vogue au gré des événements; à la mort il s'arrête. Il ne pense pas à l'avenir, et ne fait pas de plans. Il luit sans éblouir; il est fidèle sans s'être engagé. Durant le sommelt il n'éprouve pas de rêves, durant la veille il n'est pas mèlancolique. Ses esprits vitaux étant toujours dispos, son ême est toujours prête à agir. Vide, paisible, content, simple, il communie à la vertu céleste. - La douleur et la joie sont également des vices, l'affection et le ressentiment sont pareillement des excés; qui aime ou hait, a perdu son équilibre. Ne connaître ui déplaisir ul

plaisir, voilà l'apogée de la vertu; être toujours le même, sans altération, voilà l'apogée de la paix; ne tenir à rien, voilà l'apogée du vide; n'avoir de rapports avec personne, voilà l'apogée de l'apathie; laisser aller, laisser faire, voilà l'apogée du désintéressement. — La fatigue musculaire incessante, use le corps; la dépense incessante d'énergie, l'épuise. Voyez l'eau. De sa nature, elle est pure et calme. Elle n'est impure ou agitée, que quand on l'a troublée en la violentant. Voilà la parfaite image de la vertu céleste, calme spontanéité. Pursté sans mélauge, repossans altération, apathie sans action; mouvement conforme à celui du ciet, inconscient, sans dépense de pensée ai d'effort; voilà ce qui conserve les esprits vitaux. Le possesseur d'un excellent sabre de Kan-ue, le conserve soigneusèment dans un fourréau, et ne s'en sert qu'aux grandes occasions, de peur de l'user en vain. Chosé êtrange, la plopart des hommes se donnent moins de peine pour la conservation de leur esprit vitat, plus précisus pourtant que la meilleure lame. / Tehoang-treu chap. 15./

-4-4-

L'influx du ciel s'exercant libéralement, produit tous les êtres. L'influx impérial s'étendant impartialement, attire à lui tous les citoyens. L'influx du Sage se propageant uniformément, tout le monde se soumet à lui. Ceux qui ont l'intelligence du mode de cet influx du ciel, du Sage, du chef d'état Idéal, se concentrent dans la paix méditative, qui est la source de l'action naturelle. Cette paix n'est pas un objectif, que le Sage atteint par des efforts directs. Elle consiste dans le fait negatif qu'aucun être n'emeut plus son cœur, et s'acquiert par l'abstruction. Elle est le principe de la claire vue du Sage. Telle une eau parfaitement tranquille, est limpide au point de réfléter jusqu'aux polis de la barbe et des sourcils de celul qui s'y mire, Rien qui tende plus à l'équilibre, au repos, que l'enu; tellement, que c'est d'elle, qu'on a dérivé le niveau parfait (niveau d'eau). Or de même que le repos clarifie l'eau, de même il éclaircit les esprits vitaux, parmi lesquels l'intelligence. Le cœur du Sage, parfaitement calme, est comme un miroir, qui réflète le ciel et la terre, tous les êtres. Vide, paix, contentement, apathie, silence, vue globale, non-intervention; cet ensemble est la formule de l'influx du ciel et de la terre, du Principe. Les empereurs et les Sages de l'antiquité connurent cette formule. Vides de toute passion, ils ont saisi dans leur verité les lois générales. Paisibles sans aucune émotion, ils ont agi efficacement. N'intervenant pas par eux-mêmes, laissant le soin des détails à leurs officiers, ils ont été exempts de plaisir et de peine, et ont par suite vécu longtemps. N'est-il pas évident que le vide, la paix, le contentement, l'apathie, le silence, la vue globale, la non-intervention, sont la racine de tout bien? Qui a compris cela, vandra comme empereur un Yao, et comme ministre un Chounn. Bien comprendre la nature de l'influx du ciel et de la terre, qui est une non-intervention bienveillante et telérante, veilà la grande racine, l'entente avec le ci-il. Pratiquer une nonintervention analogue dans le gouvernement de l'empire, voils l'entente avec les hommes. Or l'accord avec les hommes, c'est le bonheur sur terre; l'accord avec le ciel, c'est le bonheur suprème. - Dans un paroxysme d'admiration pour son idéal, le Vide, le Repos, le Principe, Tchoung-tzeu lui adresse cette prosopopée: 0

mon Mattre! mon Mattre! Tol qui détruis sans être méchant! Toi qui édifies sans être bon! Toi qui fus avant les temps, et qui n'es pas vieux! Toi qui couvres tout comme ciel, qui portes tont comme terre, qui es l'auteur de tout sans être habile (action inconsciente)! Te comprendre alasi, voltà la joie céleste. Savoir que le suis né par ton influence, qu'à ma mort je rentrerai dans ta voie; que reposant je communie au yinn ta modalité passive, qu'agissant je communie au yang ta modalité active; vollà le bonheur suprême. Pour l'illuminé qui possède ce bonheur, nlus de plaintes contre le ciel (intermédiaire inintelligent, fatal), plus de ressentiment contre les hommes (qui suivent leurs voies, comme moi), plus de soucis pour les affaires (qui n'en valent pas la peine), plus de crainte des revenants (qui ne peuvent rien). L'action de l'illuminé se confond avec l'action du ciel, son repos avec le repos de la terre; son esprit ferme domine le monde; à la mort, son âme inférieure ne sera pas malfaisante (se dissipera paisiblement), son âme supérieure n'errera pas famélique (passera sous une autre forme). Oui, suivre l'évolution du Principe, dans le ciel et la terre, dans tous les êtres, voilà la joie céleste. Cette joie, c'est le tréfond du cœur du Sage. C'est d'elle qu'il tire ses principes de gouvernement. - Fidèles imitateurs du ciel et de la terre, du Principe et de son influence, les anciens souverains n'intervenaient pas directement, ne s'occupaient pas des détails. De la vient qu'ils pouvaient gouverner l'empire tout entier. Inactifs, ils laissaient agir leurs sujets, immobiles, ils laissaient les hommes se mouvoir. Leur pensée s'étendait à tout, sans qu'ils pensassent à rien; ils voyaient tout en principe, sans rien distinguer en détail; leur pouvoir, capable de tout, ne s'appliquait à rien. Tel le ciet ne faisant pas naître, les êtres naissent; la terre ne faisant pas croftre, les êtres croissent. Ainsi, le souverain n'agissant pas, les sujets prospérent. Qu'il est transcendant, l'influx du ciel, de la terre, du souverain, ainsi entendu! Et qu'on a raison de dire, dans ce sens, que l'influx du souverain s'unit à celui du ciel et de la terre! Indéfini comme celui du ciel et de la terre, il entraîne tous les êtres et meut la foule des humains. - Unique, dans sa sphère supérieure, cet înflux se répand, en descendant. Le souverain formule la loi abstraite; ses ministres l'appliquent aux cas concrets. Art militaire, lois et sanctions, rits et usages, musique et danses, noces et funérailles, et autres choses qui tourmentent les Confuciistes, tout cela ce sont menus détails, que le Sage laisse à ses officiers. - Il ne faudrait pas penser, toutefois, qu'il n'y a, dans les choses humaines, ni degrés, ni subordination, ni succession. Il y a un ordre naturel, fondé sur la relation réciproque du ciel et de la terre, et sur l'évolution cosmique. Le souverain est supérieur au ministre, le père à ses fils. Jes ainés aux cadets, les vieillards aux jeunes gens, l'homme à la femme, le mari à l'épouse; parce que le ciel est supérieur à la terre. Dans le cycle des saisons, les deux saisons productives précèdent les deux saisons improductives; chaque être passe par les deux phases successives de vigueur et de déclin; cela, du fait de l'évolution cosmique; et par suite, les parents ont le pas dans la famille, à la cour c'est le rang qui prime, dans les villages les vieillards sont honorés, dans les affaires on s'en remet au plus sage. Manquer en ces choses, ce serait manquer au Principe, dont ces régles sont des conclusions. [Tehoang-tzeu chap. 13.]

Jadis on ne dissertait, on n'ergotalt pas, sur les entités et les dénominations, comme font les sophistes de nos jours. On ne prétendait pas récompenser on punir adéquatement tout bien ou tout mal, comme le voudraient nos légistes. Les Sages s'adressaient, pour toute solution, à la racine, à l'origine, au Principe qui les contient toutes; et c'est cette vue de haut, qui faisait la supériorité de leur gouvernement. Tandis que, par le fait qu'ils se perdent dans les détails, nos sophistes et nos légistes ne sont propres à rien. (Tchoang-tzeu chap. 13.)

C'est dans l'abstraction, qu'il faut chercher le Principe. C'est de l'infini, qu'il faut regarder les êtres particuliers. Or la plupart des hommes font tout le contraire. — Les philosophes se perdent dans leurs spéculations, les sophistes dans leurs distinctions, les chercheurs dans leurs investigations. Tous ces hommes sont captifs dans les limites de l'espace, aveuglés par les êtres particuliers. — Item, ceux qui font leur cour aux princes pour obtenir des charges, ceux qui briguent la faveur du peuple, ceux qui s'efforcent d'obtenir des prix. Item, les ascètes qui se macèrent pour devenir célèbres; les légistes, les cérémoniaires, les musiciens, qui se poussent dans leur partie; enfin ceux qui font métier d'exercer la bonté et l'équité (les Confuciistes). Le paysan est absorbé par ses travaux, le négociant par son commerce, l'artisan par son métier, le vulgaire par ses petites affaires de chaque jour. Et cela, toute leur vie. Hélas! / Tcheang-tzeu chap. 24./



Lao-tzeu dit: Infini en lui-même, le Principe pénètre par sa vertu les plus petits des êtres. Tous sont pleins de lui, Immensité quant à son extension, abime quant à sa profondeur, il embrasse tout et n'a pas de fond. Tous les êtres sensibles et leurs qualités, toutes les abstractions comme la bonté et l'équité, sont des ramifications du Principe, mais dérivées, lointaines. C'est ce que le sur-homme seul comprend; Confucius, sage vulgaire, s'est trompé sur ce point. Aussi, quand il gouverne, le sur-homme ne s'embarrasse pas dans ces détails, et par suite le gouvernement du monde n'est pour lui qu'un poids lèger. Il ne s'occupe que du manche (la barre du gouvernail), et se garde d'entrer en contact avec les affaires. De haut, son coup d'œil domine tout. Aucun intérêt particulier ne le touche. Il ne s'enquiert que de l'essence des choses. Il laisse faire le ciel et la terre, il laisse aller tous les êtres, sans la moindre fatigne d'esprit, puisqu'il est sans passion. Ayant pënëtrë jusqu'au Principe et identifië son action avec la sienne, il rejette la bonté et l'équité artificielles, les rits et la musique conventionnels. Car l'esprit du sur-homme est dominé par une idée unique et fixe, ne pas intervenir, laisser agir la nature et le temps. / Tchoang-tzeu chap. 13./



Le maître charpentier 石 Cheu, se rendant dans le pays de 南 Ts'i, passa près du chêne fameux, qui ombrageait le tertre du Génie du sol à 曲 粽 K'iu-yuan. Le tronc de cet arbre célébre pouvait cacher un bœuf. Il s'élevait droit, à quatre-vingt pieds de hauteur, puis étalait une dizaine de branches énormes. On venait en foule pour l'admirer. — Le charpentier passa auprès, sans lui donner un regard. — Mais voyez donc, fui dit son apprenti. Depuis que je manie la hache, je

n'al pas vu une aussi belle pièce de bois. Et vous ne la regardez même pas! — J'ai vu, dit le maître. Trop grand pour faire un canot ou un cercueil, trop dur pour en faire des membles. Bois sans usage pratique. Cet arbre vivea longtemps. / Ichoong-teeu chap. 4./

Dans le pays de & Song, à jij le King-cheu, les arbres poussent en masse. Les tout petits sont coupés, pour en faire des cages aux singes. Les moyens sont coupés, pour faire des maisons aux hommes. Les gros sont coupés, pour faire des cercueils aux morts. Tous périssent, par la hache, avant le temps, parce qu'ils peuvent servir. S'ils étaient sans usage, ils vieilliraient à l'aise. — Le traité sur les victimes, déclare que les bœufs à tête blanche, les porcs au groin retroussé, les hommes atteints de fistules, ne peuvent pas être sacrifiés au Génle du Fleuve; car, disent les aruspices, ces êtres-là sont néfastes. Les hommes intelligents pensent que c'est faste pour eux, puisque cela leur sauve la vie. / Tchoang-tzeu chap. 4./

En produisant des forêts, la montagne attire ceux qui la déponillerant. En laissant dégoutter sa graisse, le rôti active le feu qui le grille. Le cannellier est abattu, parce que son écorce est un condiment recherché. On incise l'arbre à vernis, pour lui ravir sa sève précieuse. La presque totalité des hommes s'imagine que, être jugé apte à quelque chose, est un blen. En réalité, c'est être jugé inapte à tout, qui est un avantage. (Tchoang-tran chap. 4.)

#### H

Lie-tzeu étalt réduit à la misère noire, et les souffrances de la faim se lisaient aur son visage. Un visiteur parla de lui à 7 E. Treu-yang, ministre de la princlpauté S. Tcheng, en ces termes: Lie-uk'eou est fort counu. Sa misère fera dire du prince de Tcheng, qu'il ne prend pas soin des lettrès. - Piquè par cette observation, Treu-yang fit immédiatement donner ordre à l'officier de son district, d'envoyer du grain à Lie-tzeu. Quand l'envoye de l'officier se presenta chez lui, Lietreu le salua très civilement, mais refusa le don. Après son départ, la femme de Lie-treu, se frappant la poitrine de douleur, lui dit: L'épouse et les enfants d'un Sage, devraient vivre à l'aise et heureux. Jusqu'ici nous avons souffert de la faim, parce que le prince nous a oubliés. Or voici que, se souvenant de nous, il nous a envoyé de quoi manger. Et vons l'avez refusé! N'avez-vous pas agi contre le destin? - Non, dit Lie-tzeu en riant, je n'al pas agi contre le destin, car ce n'est pas le prince qui nous a envoyé ce grain. Quelqu'un a parlé favorablement de moi au ministre, lequel a envoyé ce grain; si ce quelqu'un avait parlé de moi défavorablement, il aurait envoyè ses sbires, tout aussi bêtement. Hasard et non destin, vollà pourquoi J'ai refusé. / Tchoang-tzeu chap. 28. /

Le prince de Lounyant entendu parler avantageusement de E Yen-heue, envoya un messager, lui porter en cadeau de sa part, un let de soieries. Vétu de grossa toile, Yen-heue donnait sa provende à son hœuf, à la porte de sa maissannet-te. C'est à lui-même que le messager du prince, qui ne le connaissait pas, demanda: Est-ce lei que demeure Yen-heue? — Oui,dit celui-ci; c'est moi. — Comme le messager exhibult les soieries: Pas possible, at Yen-heue; mon ami, vous aurez mai compris vos instructions; informes-vous, de peur de vous attirer une mauvaixe af-

faire. — Le messager retourna donc à la ville, et s'informa. Quand il revint, Yenheue fut introuvable. / Tcheang-tzeu chap. 28. /

Habillé d'une robe en prosse toile rapiècée, ses souliers attachés aux pieds avec des ficelles, Tchoang-tzeu rencontra le reiteiet de Wei. — Dans quelle défresse je vons vois, maftre, dit le roi. — Pardon, roi, dit Tchoang-tzeu; pauvreté, pas détresse. Le lettré qui possède la science du Principe et de son action, n'est jamais dans la détresse. Il peut éprouver la pauvreté, s'il est né dans des temps malheureux. /Tchoang-tzeu chap. 20,/



用 甚 Kien-ou dit à 孫 叔 数 Sounnehou-nao: Vous avez été mis en charge trois fois sans vous exalter, et avez été congédié trois fois sans vous affecter. J'ai d'abord soupçonné que vous posiez pour l'indifférence. Mais, m'étant convaincu que, dans ces occurrences, votre respiration reste parfaitement calme, je crois maintenant que vous étes vraiment indifférent. Comment avez-vous fait pour en arriver là? — Je n'ai rien fait du tout, dit Sounnehou-nao. Je n'ai été pour rien, ni dans mes nominations, ni dans mes dégradations. Il n'y a cu, dans ces aventures, ni gain ni perte pour mon moi, voillà pourquoi je ne me suis ni exalté ni affecté. Qu'y a-t-il en cela d'extraordinaire? Rien de plus naturel, au contraire. Ma charge n'étnit pas mon moi, mon moi n'était pas ma charge. Faveur et défaveur temaient à ma charge, non à mon moi. Alors pourquoi me serais-je donné l'inquiétude et la fatigue de m'en préoccuper? N'enssè-je pas perdu mon temps à penser à l'estime ou à la mésestime des hommes? / Tehoang-treu chap. 21. ]



Comme Tchoang-tzeu pechait à la ligne au bord de la rivière Pou, le roi de Tch'ou lui envoya deux de ses grands officiers, pour lui offrir la charge de ministre. Sans relever sa ligne, sans détourner les yeux de son flotteur, Tchoang-tzeu leur dit: Pai oui raconter que le roi de Tch'ou conserve précieusement dans le temple de ses ancêtres, la carapace d'une tortue transcendante, sacrifiée, pour servir à la divination, il y a trois mille ans. Dites-moi, si on lui avait laissé le choix, cette tortue aurait-elle préféré monrir pour qu'on honorat sa carapace, aurait-elle préféré vivre en trainant sa queue dans la boue des marais? — Elle aurait préféré vivre en trainant sa queue dans la boue des marais, dirent les deux grands officiers, à l'unisson. — Alors, dit Tchoang-tzeu, retournez d'ou vous êtes venus; moi aussi je préfére trainer ma queue dans la boue des marais. Je continuerai à vivre obscur mais libre; je ne veux pas d'une charge, qui coûte souvent la vie à ceiui qui la porte, et qui lui coûte ia paix toujours. / Tchoang-tzeu chap. 17. ]



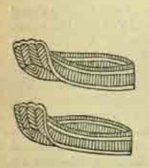
Tchoang-tzeu ayant visité le duc & Nai de & Lou, ceiui-ci lui dit: Il y a, dans le duché de Lou, beaucoup de lettrés; mais aucun, Mattre, n'est comparable à vous, — Il n'y a que peu de lettrés dans le duché de Lou, repartit Tchoang-tzeu. — Comment pouvez-vous parier ainsi, fit le duc, alors qu'on ne voit partout qu'hommes portant le costume des lettrés? — Le costume, oui, fit Tchoang-tzeu.

Ils annoncent, par leur bonnet rond, qu'ils savent les choses du ciel; par leurs souliers carrés, qu'ils savent les choses de la terre; par leurs pendeloques sonores, qu'ils savent mettre l'harmonie partout. D'autres savent tout cela, sans porter leur costume. Eux portent le costume, sans savoir la chose. Si vous ne me croyez pas, faites cette expérience: interdisez par un édit, sous peine de mort, le port de l'habit de lettré, à quiconque n'a pas la capacité compétente. — Le duc Nai fit ainsi. Cinq jours plus tard, tons les lettrés de Lou, un seul excepté, avaient change de costume. Le duc interrogea lui-même sur le gouvernement de l'état, cet être unique. Il répondit à tout pertinemment, sans qu'il fût possible de le démonter. — Vous disiez, dit Tchoang-tzeu au duc, qu'il y avait, dans le duché de Lou, beaucoup de lettrés. Un, ce n'est pas beaucoup. (Tchoang-tzeu chap. 21.)

-0-4-

子 與 Tzeu-u et 子 秦 Tzeu-sang étaient amis. Une fois la pluie tomba à verse durant dix jours de suite. Craignant que Tzeu-sang, qui était très pauvre, empêché de sortir, ne se trouvât sans provisions, Tzeu-u fit un paquet de vivres, et alia le lui porter. Comme il approchaît de sa porte, il entendit sa voix, moitié chantante, moitié pleurante, qui disait, en s'accompagnant sur la cithare: O père, o mère! O ciel, o humanité!.. La voix était défaillante, et le chant saccadé. Tzeu-u étant entré, trouva Tzeu-sang mourant de faim. Que chantiez-vous lâ? lui demanda-t-il. — Je songeais, dit Tzeu-sang, aux causes possibles de mon extrême détresse. Elle ne vient pas certes, de la volonté de mes père et mère. Ni, non plus, de celle du ciel et de la terre, qui couvrent et sustenient tous les êtres. Aucune cause logique de ma misère. Donc c'était mon destin! / Tchoang-tzeu chap. 6.)

Sources et Ouvrages. - Comme pour la dix-huitième Leçon.







Souliers, bonnet, pendeloques.

### Vingt-et-unième Leçon.

Sommaire. - Les Pères taoistes 列子 Lie-tzeu et 道 子 Tchoang-tzeu. -Phénomènes psychiques. - Raisonner logiquement, est pour les Taoistes le fait d'une mentalité inférieure. Ils doivent tendre plus haut, à une forme d'intuition habituelle, agrémentée par des extases de temps en temps. Ces extases d'ont l'ai déjà parié (page 158), sont des randonnées de l'âme, accompagnées de perte du sentiment et de lévitation. Les disciples taoïstes sont préparés à ces états, par une sorte d'éducation mentale graduelle, qui est censée produire à la longue certaines modifications physiques des organes. Les grands mattres sont censés ponvoir enlever à volonté leurs disciples, dans un rapt hypnotique. - De l'extase, les Taoistes rapprochent l'inconscience de l'enfance, de l'ivresse, de la narcose. J'al expliqué jadis (page 153 K) l'invulnérabilité produite par l'extase. Aux autres formes d'inconscience, sont aussi attribuées des vertus protectrices extraordinaires. L'idée est que l'homme conscient est comme déployé et étendu, état qui l'expose à être lésé par un choc physique ou moral; tandis que l'inconscient est comme contracté et pelotonné, ce qui le rend quasi-invulnérable. - L'union intime aux forces naturelles, confère aussi comme une sorte d'invulnérabilité, parce que, les choses qui s'aiment, sont censées ne pas se nuire réciproquement. - Le vertige est considéré comme un signe de faiblesse morale. Enfin un dernier texte nons parlera de la transmission physique de la volonté, comme d'un fluide, à travers un médium que les Taoistes appellent le continu.

A qui demeure dans son neant (de forme intérieur, état indéterminé), tous les êtres se manifestent. Il est sensible à leur impression comme une eau tranquille; il les reflète comme un miroir; il les répête comme un écho. Uni au Principe, il est en harmonie par lui, avec tous les êtres. Uni au Principe, il connaît tout par les raisons générales supérieures, et n'use plus, par suite, de ses divers sens, pour connaître en particulier et en détail. La vraie raison des choses est invisible, insaisissable, indéfinissable, indéterminable. Seul l'esprit rétabli dans l'état de simplicité naturelle parfaite, peut l'entrevoir confusément dans la contemplation profonde. Après cette révélation, ne plus rien vouloir et ne plus rien faire, voilà la vraie science et le vrai talent. Que voudrait encore, que ferait encore, celui à qui a été révélé le néant de tout vouloir et de tout agir. Se bornât-li à ramasser une motte de terre, à mettre en tas de la poussière, quoique ce ne soit pas là proprement faire quelque chose, il aurait cependant manqué aux principes, car il aurait agi. / Lie-tzeu chap. 4 /

---

Le rêve provient d'une rencontre faite par l'esprit, la pensée nait d'une perception du corps. Les pensées diurnes et les rêves nocturnes, ont également pour origine des impressions. Aussi ceux dont l'esprit est froid et tranquille, pensent et rêvent peu, et attachent peu d'importance à leurs pensées et à leurs rêves, phénomènes subjectifs, reflets de la fantasmagorie cosmique. (Lie-tzeu chap. 2.)

間 叔 Loung-chou dit au médecia 文 墊 Wenn-tcheu: Vous êtes un disgnosticien habile. Je suis malade. Pourrez-vous me guérir? - S'il plait au destin, je le pourrai, dit Wenn-tchen. Dites-moi ce dont vous souffrez. - Je souffre, dit Loung-chou, d'un mal étrange. La lounnge me laisse froid, le dédain ne m'affecte pas; un gain ne me réjouit pas, une perte ne m'attriste pas; je regarde avec la même indifférence, la mort et la vie, la richesse et la pauvreté. Je ne fais pas plus de cas des hommes que des porcs, el de moi que des autres. Je me sens anssi étranger dans ma maisen que dans une hôtellerie, et dans mon district natal que dans un pays harbare. Aucune distinction ne m'alleche, aucun supplice ne m'effraye; fortune ou infortune, avantage ou désavantage, joie ou tristesse, tout m'est ègal. Cela étant, je ne puis me résoudre à servir mon prince, à frayer avec mes parents et amis, à vivre avec ma femme et mes enfants, à m'occuper de mes serviteurs. Qu'est-ce que cette maladie-là? Par quel remède peut-elle être guerie? --Wenn-tcheu dit à Loung-chou de découvrir son buste. Puis, l'ayant placé de manière que le soleil donnât en plein sur son des un, il se plaça devant sa poitrine, pour examiner ses viscères, par transparence... Ah! dit-il sondain, j'y suis! Je vois votre cœur, comme un petit objet vide, d'un pouce carré. Six orifices sont déjà parfaitement ouverts, le septième va se déboucher. Vous souffrez de la sagesse des Sages. Que peuvent mes pauvres remédes contre un mal pareil? / Lie-tzeu chap. 4.) - Loung-chou est un indifférent taoiste, qui touche à la perfection. Il ue lui reste plus qu'à se défaire de l'illusion de prendre sa sagesse pour une maladie et de vouloir en guérir. Dés que cela sera fait, il deviendra extatique.



ladis quand Lie-treu était disciple, il mit trois ans à desapprendre de juger et de qualifler en paroles; alors son maître 老 商 Lao-chang l'honora pour la première fois d'un regard. Au bout de cinq ans, il ne juges ni ne qualifia plus même mentalement; alors Lao-chang lui sourit pour la première fois. Au bout de sept ans, quand il eut oublié la distinction du oui et du non, de l'avantage et de l'inconvénient, son maître le fit pour la première fois asseoir sur sa natte. Au bout de neuf ans, quand il eut perdu toute notion du droit et du tort, du bien et du mal, et pour soi et pour autrui; quand il fut devenu absolument indifférent à tout, alors la communication parfaite s'établit pour lui entre le monde extérieur et son propre intérieur. Il cessa de se servir de ses sens, et connut tout par science supérieure universeile et abstraite. Son esprit se solidifia à mesure que son corps se fluidiflait; ses os et ses chairs s'éthérisèrent; il perdit toute sensation du siège sur lequel il était assis, du sol sur lequel ses pieds appuyaient (lévitation); il perdit toute intelligence des idées formulées, des paroles prononcées. Enfin son esprit partit, au gré du vent, vers l'Est, vers l'Ouest, dans toutes les directions, comme une feuille emportée, sans qu'il se rendit compte si c'est le vent qu'il l'enlevait, ou si c'est lui qui enfourchail le vent. - Pius tard un certain 🗗 🕸 Yinn-cheng alla demeurer avec tui, pour assister à ses extases, qui le privaient de sentiment pour un temps notable. (Lie-treu chap. 2 et 4./

Au temps de l'empereur ? Mou des El Tcheou, il vint, à la cour de cet empereur, un magicien d'un pays situé à l'Extrême-Occident. Cet homme entrait impunément dans l'eau et dans le feu, traversait le métal et la pierre, faisait remonter les torrents vers leur source, changeait de place les remparts des villes. se soutenait dans les airs sans tomber, pénétrait les solides sans éprouver de résistance, prenaît à volonté toutes les figures, gardait son intelligence d'homme sous la forme d'un objet inanimé, etc. L'empereur Mou le vénéra comme un Génie, le servit comme son maître, lui donna le meilleur de son avoir en fait de logement d'aliments et de femmes. Cependant le magicien trouva le palais impérial inhabitable, la cuisine impériale immangeable, les femmes du harem indignes de son affection. Alors l'empereur lui fit bâtir un palais spécial. Matériaux et main-d'œuvre, tout fut exquis. Les frais épaisèrent le trésor impérial. Quand l'édifice fut achevé, l'empereur le peupla de jeunes gens choisis, y installa des baîns et un harem, y accumula les objets précieux, les fins tissus, les fards, les parfums, les bibelots. Il y fit exécuter les plus célèbres symphonies. Chaque mois il offrit une provision de vêtements superbes, chaque jour une profusion de mets exquis... Rien n'y fit. Le magicien ne trouva rien à son goût, habita son nouveau logis same s'y plaire, et fit de fréquentes absences. - Un jour que, durant un festin, l'empereur s'étonnait de sa conduite; venez avec moi, lui dit-il... L'empereur saisit la manche du magicien, qui l'enleva aussitôt dans l'espace, jusqu'au palais des hommes transcendants, situé su milieu du ciel. Ce palais était fait d'or et d'argent, orné de perles et de jade, sis plus haut que la région des nimbus pluvieux, sans fondements apparents, flottant dans l'espace comme un nuage. Dans ce monde supraterrestre, vues, harmonies, parfums, saveurs, rien n'était comme dans le monde des hommes. L'empereur comprit qu'il était dans la cité du Souverain céleste. Vu de là-haut, son palais terrestre lui apparut comme un tout petit tas de mottes et de brindilles. Il serait resté là durant des années, sans même se souvenir de son empire; mais le magicien l'invita à le suivre plus haut... Cette fois il l'enieva, par delà le soleil et la lune, bors de vue de la terre et des mers, dans une lumière aveugiante, dans une harmonie assourdissante. Saisi de terreur et de vertige. l'empereur demanda à redescendre. La descente s'effectua avec la rapidité d'un aérolithe qui tombe dans le vide. - Quand II revint à lui, l'empereur se retrouva assis sur son siège, entouré de ses courtisans, sa coupe à demi pleine, son ragoût à demi mangé. Que m'est-il arrivé? demanda-t-il à son entourage. — Vous avez paru vous recueillir, durant un instant, dirent ses gens. - L'empereur estimait avoir été absent durant trois mois au moins. Qu'est-ce que cein? demanda-t-il au magicien. - Oh! rien de plus simple, dit celui-ci. Pai enlevé votre esprit. Votre corps n'a pas bougé. / Lie-tzeu chap. 3./

-4-4-

Lie-tzeu demanda 如 尹子 Koan-yinn-tzeu: Que le sur-homme passe la où il n'y a pas d'ouverture, traverse le feu sans être brûlé, s'élève très haut sans éprouver de vertige; dites-mol, s'il vous platt, comment fait-îl pour en arriver là? — En conservant, dit Koan-yinn-tzeu, sa nature parfaitement pure; non par aucun procèdé savant ou ingénieux. Je vais t'expliquer cela. Tout ce qui a forme, figure, son et couleur, tout cela ce sont les êtres. Pourquot ces êtres se feraient-fis

opposition les uns aux autres? Pourquoi y aurait-il entre eux un autre ordre, que la priorité dans le temps? Pourquoi leurévolution cessernit-elle, avec la déposition de leur forme actuelle? Comprendre cela à fond, vollà la vrale science. Celui qui l'a compris, ayant une base ferme, embrassera toute la chaîne des êtres, unifiera ses puissances, fortifiera son corps, rentrera ses énergies, communiquera avec l'évolution universelle. Sa nature conservant sa parfaite intégrité, son esprit conservant son entière liberté, rien d'extérieur n'aura prise sur lui. Si cet homme, en état d'ivresse, tombe d'un char, il ne sera pas blesse mortellement. Quoique ses os et ses articulations soient comme ceux des autres hommes, le même traumatisme n'aura pas sur lui le même effet; parce que son esprit, étant entier, protège son corps, L'inconscience agit comme une enveloppe protectrice. Rien n'a prise sur le corps, quand l'esprit n'est pas ému. Aucun être ne peut nuire au Sage, enveloppé dans l'intégrité de sa nature, protégé par la liberté de son esprit. /Lie-tzeu chap. 2. ] - Tehoang-tzeu qui raconte ce fait, presque dans les mêmes termes / chap. 19/, conclut : En toute circonstance, le Sage parfait sera conservé intact, par son état d'union avec la nature. Le Sage étant fondu dans la nature, rien ne saurait le blesser.



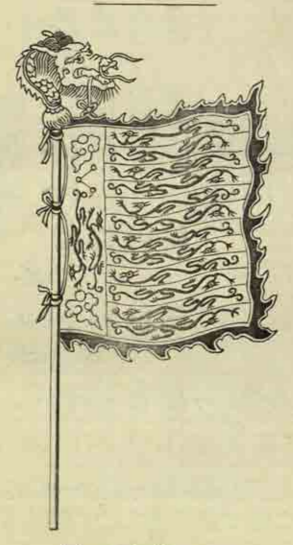
Confucius admirait la cataracte de 呂 變 Lu-leang. Tombant de trente fois la hauteur d'un homme, elle produisait un torrent écumant dans un chenal long de quarante stades, si tourmenté que ni tortue ni caiman ni poisson même, ne pouvait s'y éhattre. Soudain Confucius vit un homme qui nageait parmi les remous. Le prenant pour un désespéré qui avait voulu se noyer, il dit à ses disciples de sulvre la berge, pour le retirer de l'eau, si possible. Quelques centaines de pas plus bas, l'homme sortit de l'eau lui-même, dénona sa chevelure pour la faire sécher, et se mit à marcher en chantant. Confucius l'ayant rejoint, lui dit: J'at failli vous prendre pour un être transcendant, mais maintenant je vois que vous êtes un homme. Comment peut-on arriver à se mouvoir dans l'eau avec une aisance pareille? Veuillez me dire votre secret. - Je n'ai pas de secret, dit l'homme. Je commençal par nager méthodiquement; puis la chose me devint naturelle; maintenant je flotte comme un être aquatique. Je fais corps avec l'eau, descendant avec le tourbillon, remontant dans le remous. Je suis le mouvement de l'eau, non ma volonté propre. Vollà tout mon secret... Je voulus apprendre à nager, étant ne au bord de cette eau. A force de nager, la chose me devint naturelle. Depuis que l'ai perdu toute notion de ce que je fais pour nager, je suis dans l'eau comme dans mon élément, et l'eau me supporte parce que je suis un avec elle. (Tchoang-treu chap. 19. ]



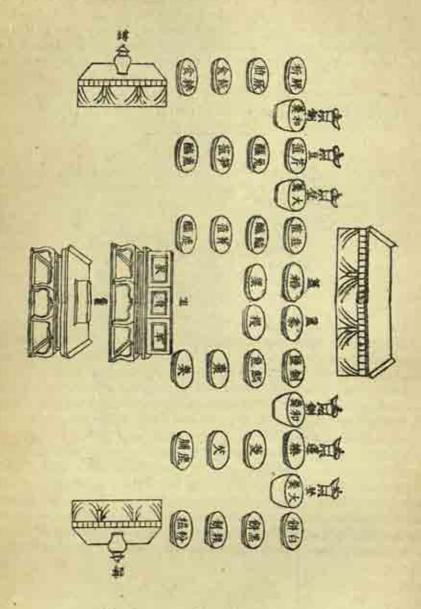
Le continu et la cohésion sont deux choses distinctes. Soit un cheveu. On y suspend des poids. Il y a rupture. C'est la cohésion du cheveu qui est rompue, pas le continu. Le continu ne peut pas être rompu (tout étant un Tout). C'est à travers lui, que se propage l'action à distance. — Exemple: 層 何 Tchan-heue pêchait avec une ligne faite d'un seul filament naturel de soie, une aiguille courbée lui

servant d'hameçon, une baguette de gaule, un grain de bié; d'amorce. Or, avec cet appareil rudimentaire, il retirait des poissons énormes d'un gouffre profond, sans que sa ligne se rompit, sans que son aiguille se redressât, sans que sa baguette pliât. Le roi de Tch'ou l'ayant appris, lui demanda des explications. Tchan-heue lui dit: Mon esprit entièrement concentre, va droit au poisson, par ma main et ma ligne, établissant une continuité qui supporte tout l'effort. / Lie-tzeu chap. 5.] — Cette idée jouera un grand rôle dans la magie taoiste, mauvais œil, envoûtement, etc.

Sources et Ouvrages. - Comme pour la dix-huitième Leçon.



La bannière impériale antique.



Offrande aux Ancêtres de la dynastie.

### Vingt-deuxième Leçon.

Sommaire. — Les Pères taoistes 列子 Lie-tzeu et 班子 Tchoang-tzeu, persifférent et honnirent Confucius, comme le destructeur du peu qui restait encore de naturel à son époque, comme le champion de l'artificiel dans les principes et les mœurs. Je vais réunir, dans cette Leçon, leurs meilleurs textes sur ce sujet. Ils formulent l'antagonisme primitif du Taoisme contre le Confuciisme, du naturel contre le rituel, du spontané contre le compassé. Je parlerai, dans la vingt-quatrième Leçon, du Mei-ti qu'ils nomment à plusieurs reprises.

EM Lac-tan dit: Le sur-homme vit, comme les autres hommes, des fruits de la terre, des bienfaits du ciel. Mais il ne s'attache, ni à homme, ni à chose. Profit et perte le laissent également indifférent. Il ne s'affecte de rien, ne se réjouit de rien. Il plane, concentré en lui-même. — Celui dont le cœur est parfaitement indifférent, voit par la lumière naturelle (raison pure) ce qui reste encore en lui d'artificiel. Plus il se défait de cet artificiel, plus il devient stable. Avec le temps, l'artificiel disparaltra enfièrement, le naturel seul restant en lui. Les hommes qui ont atteint cet état, s'appellent fils cèlestes, peuple cèleste; parce qu'ils sont redevenus tels que le ciel les avait faits primitivement. / Tehoang-tzeu chap. 23./



Confucius dit à Lao-lan: J'ai donné mes soins aux Odes, aux Annales, aux Rits et à la Musique, aux Mutations, à la Chronique. Je me suis appliqué longtemps à l'étude de ces six traités, et me les auis rendus familiers. J'ai parlé devant soixante-douze princes dérèglés, leur exposant les principes des anciens souverains, des ducs de Tcheou et de Chao, pour leur amendement. Aucun d'eux n'a profité de mes discours. C'est difficile de persuader pareilles gens! — Quel honheur! dit Lao-tzeu, qu'aucun d'eux ne vous ait écouté! S'ils l'avaient fait, ils seraient devenus pires. Vos six traités, ce sont des vieilleries, récits de faits qui sont arrivés dans des circonstances qui ne sont plus, de gestes qui seraient déplacés dans les circonstances actuelles. Que déduire de l'empreinte d'un pied, sinon qu'elle a été faite par un pied?. Qui? comment? et antres circonstances, l'empreinte est muette sur tout cels. Il en est de même des empreintes laissées par les hommes dans l'histoire. Elles ne nous apprennent pas la réalité telle qu'elle fut, vivante et vraie, et chacun les interprète dans son sens. (Tchoang-tzeu chap, 14.)

Une autre fois, Confucius ayant visité Lao-tan, lui exposa ses idées sur la bonté et l'équité. Écoutez, lui dit celui-ci, les vanneurs n'y voient pas, à force de poussière; quand les moustiques sont légion, impossible de reposer. Vos discours sur la bouté et l'équité, me produisent un effet analogue; l'en suis aveuglé, affolé. Allons! laissez les gens tranquilles! Croyez ce que vous voudrez, en théorie; mais pratiquement, plies au vent, acceptez les changements survenus dans le monde. Les oles sauvages sont naturellement blanches, les corbeaux sont naturellement noirs; aucune dissertation ne changera rien à ce fait. Il en est de même des temps successifs, et des hommes de ces temps. Ves discours ne changeront pas les corbeaux modernes en ales antiques. / Tchoung-tzeu chap. 14. /



Alors que Confucius voyageait à l'ouest de la principauté de tre Wei, son disciple 所 ill Yen-yuan demanda au maître musicien 全 Kinn: Que pensez-vous de l'avenir de mon malire? - Je pense, dit maltre Kinn, avec un soupir; je pense qu'il n'aboutira à rien. - Ponrquei cela? fit Yen-yuan. - Voyez, dit Kinn, les chiens de paille, qui figurent dans les funérailles. Avant la cérémonie, on les conserve dans des coffres, enveloppés de belles tolles. Après la cérémonie, on les brûle. C'est qu'ils n'ont plus de raison d'être. De plus, si on les remettait dans les coffres, tout le monde, dans la maison, serait tourmenté par des cauchemars, ces filtres à maléfices dégorgeant les influx néfastes dont lis se sont remplis. Or voilàque Confucius ramasse dans son école les chiens de paille des souvernins de l'antiquité (ses livres, pleins de vieux souvenirs périmés et devenus néfastes). De la les persécutions dont il a été l'objet en divers lieux; cauchemars que lui ont procurés ses vieux chiens de paille. - Le passe est défunt et ne revivra pas. Vouloir appliquer maintenant les principes surannés des anciens, vouloir employer dans le duché de tou les procédes de l'empire des II Tcheou, c'est tenter l'impossible. Confucius travaille en vain et s'attirera des malheurs, comme tous ceux qui ont tente d'appliquer un système donné, dans des circonstances différentes. - De nos jours, pour élever l'eau, on a abandonné le seau des anciens, pour la cuiller à bascule, et personne n'éprouve le besoin de revenir au seau. Alusi les procédés de gouvernement des anciens empereurs, qui furent aptes en leur temps et sont périmés maintenant, ne doivent pas être imposès de force au temps actuel. A chaque saison ou mange certains fruits, dout le goût plait à ce moment-la, tandis qu'il ne plairuit pas en un autre temps. Alusi en est-il des réglements et das usages; lis dolvent varier selon les temps. - Mettez à un singe la robe du duc de Tcheou. Qu'arrivera-t-II? Il la déchirera de colére, avec ses dents et ses griffes, et ne restera tranquille, que quand il en aura arraché le dernier lambeau. Or l'antiquité et le temps actuel, différent aniant, que le duc de Tcheou et un singe. Naffublez pas les modernes de la défroque des anciens. — Jadis quand la belle 🗷 🐹 Sicheu avait ses nerfs, elle n'en était que plus sédulsante. Une femme très mal faite l'ayant vue dans cet état, ilt un jour comme elle lui avait vu faire. Le résultat fut, que les habitants du village se barricadérent dans lours maisons. C'est que le laideron n'avait reproduit que les fereurs, non la beauté de la belle. Ainsi en est-il de la parodie que Confucius nous donne de l'antiquité. Elle fait enfair les gens. Cet homme n'aboutira pas. / Tchoang-treu chap. 14. /



Confucius se rendait, de la principauté de Lou à l'Est, à la capitale des Tcheque (alors Lao- ang) à l'Ouest. Il vouluit offrir ses livres à la bibliothèque impériale. Son disciple : \$\infty Tzeu-lou lui dit: l'ai oui dire qu'un certain Lao-tas fut long-temps gardien de cette bibliothèque. Maintenant il vit dans la retraite. Faites-lui visite. Il pourra vous aider à obtenir que vos livres soient reçus. — Soit! dit Con-

fucius; et il alla chez Lao-tan. Celui-ci refusa net de patronner sea livres. Pour l'amadoner, Confucius commença à lui en exposer le contenu. - Pas tant de verbiage, fit Lao-tau; dites-moi, en denx mots, ce qu'il y a dedans. → Bonte et équité, dit Confucius. - Ah! fit Lao-tan, S'agit-il de la bonté et de l'équité naturelles? - Mais oui, dit Confucius; de celles qui font l'homme. - Alors définissez. dit Lao-tan. - Aimer tous les êtres, et les bien traiter, voilà la bonté et l'équité, dit Confucius. - Et vous prêchez cela, étant ambitioux et égoiste, dit Lao-tan. Maître, si vous voulez vraiment du bien à l'empire, commencez par constater que, sous l'influence paisible et constante du Principe, tout évolue et se transforme; puis cessez de vouloir imposer à notre temps vos principes périmés et contraires à la nature... Un homme dont le fils s'était enfui, fit battre le tambour pour qu'on ini donnat la chasse, au lieu de chercher à le ramener en douceur. Le résultat fut, que le fugitif alla au loin, et ne put jamais être retrouvé. Ves efforts pour rappeler, à son de caisse, la bonté et l'équité dans le monde, auront, je le crains, le même résultat négatif. Maltre, vous faites fuir ce qui reste de nature. Tehoang-tzeu chap. 13.1



Dans le monde actuel, la vogue est aux livres. Les livres sont des assemblages de mots. Les mots rendent des idées. Or les idées vraies, dérivent du Principe, et ne peuvent guére mieux être exprimées en paroles que ini. Les formules qui remplissent les livres, n'expriment que des idées conventionnelles, lesquelles répondent peu ou pas à la nature des choses, à la vérité. Ceux qui savent la nature, n'essaient pas de l'exprimer en paroles; et ceux qui l'essaient, montrent par la qu'ils ne savent pas. Le vulgaire se trompe en cherchant dans les livres des vérités; ils ne contiennent que des idées truquées. Ils sont le fumier des anciens, le détritus des temps où ils vécurent. / Tcheang-treu chap 13. /



Les chevaux ont naturellement des sabuts capables de fouler la neige, et un poil impénétrable à la bise. Ils broutent l'herbe, boivent de l'eau, courent et sautent. Voilà leur véritable nature. Ils n'ont que faire de palais et de dortoirs... Quand 伯 變 Pai-lao, le premier écuyer, prétendit avoir trouvé la vraie manière de traiter les chevaux; quand il eut appris aux hommes à marquer au fer, à tondre, à ferrer, à brider, à entraver, à parquer ces pauvres bêtes, alors deux ou trois chevaux sur dix moururent prématurément, par suite de ces violences faites à teur nature. Quand, l'art du dressage progressant toujours, on leur fit souffrir la faim et la seif pour les endurcir; quand on les contraignit à galoper par escadrons, en ordre et en mesure, pour les aguerrir; quand le mors tourmenta leur houche, quand la cravache cingla leur croupe; alors, sur dix chevaux, cinq moururent prématurément par suite de ces violences contre nature. - Quand le premier potier eut annoncé qu'il s'entendait à traiter l'argile, on fit de cette matière des vases ronds sur la roue et des briques rectangulaires au moule. - Quand le premier charpentier eut déclaré qu'il s'entendait à traiter le hois, on donna à cette matière des formes courbes ou droites, su moyen du pistolet et du cordeau. --

Est-ce la vraiment traiter les chevaux, l'argile et le bois, d'après leur nature? Certes non! Et cependant, d'age en age, les bommes ont loué le premier écuyer, le premier potier et le premier charpentier, pour leur genie et leurs inventions. -On loue de même, pour leur génie et leurs inventions, ceux qui imaginérent la forme de gouvernement moderne. C'est là une erreur, à mon sens. La condition des hammes fut tout autre, sous les bous souverains de l'antiquité. Leur peuple suivait sa nature, et rien que sa nature. Tous les hommes, uniformément, se procuraient leurs vêtements par le tissage et leurs aliments par le labourage. Ils formaient un tout sans divisions, régi par la seule loi naturelle. En ces temps de naturalisme parfait, les hommes marchalent comme it leur plaisait et laissaient errer leurs yeux en toute liberté, aucun rituel ne réglementant la démarche et les regards. Dans les montagnes, il n'y avait ni sentiers ni tranchées; sur les eaux, Il n'y avait ni bateaux ni barrages. Tons les êtres naissaient et habitaient en commun. Volatiles et quadrupèdes vivaient de l'herbe qui croissait spontanément. L'homme ne leur faisant pas de mal, les animaux se laissaient conduire par lui sans défiance, les oiseaux ne s'imquiétaient pas qu'on regardat dans leur nid: Oui, en ces temps de naturalisme parfait. l'homme vivait en frère avec les animans, sur le pied d'égalité avec tous les êtres. On ignorait alors heureusement la distinction rendue si fameuse par Confucius; entre le Sage et le vulgaire. Également dépourvus de science, les hommes agissaient tous selon leur nature, Également sans ambition, tous agissaient simplement. En tout la nature s'épanouissait librement. - C'en fut fait, quand parut le premier Sage. A le voir se guinder et se tortiller rituellement, à l'entendre pérorer sur la bonté et l'équité, étonnés, les hommes se demandérent s'ils ne s'étalent pas trompés jusque la. Puis vinrent l'enivrement de la musique, l'eutichement des cérémonies. Hélas! l'artificiel l'emporta sur le naturel. Par sulte, la paix et la charité disparurent du monde. L'homme fit la guerre aux animaux, sacriflés à son luxe. Pour faire ses vases à offrandes, il mit le bois à la torture. Pour faire les sceptres rituels, il infligea la taille au jade. Sons prétexte de bonté et d'équité, il violenta la nature. Les rits et la musique ruinérent le naturel des mouvements. Les règles de la peinture mirent le désordre dans les couleurs. La gamme officielle mit le désordre dans les tons. En résumé, les artistes sont coupables d'avoir tourmenté la matière pour exécuter leurs œuvres d'art, et les Sages sont exécrables pour avoir substitué au naturel la bonté et l'équité factices. - Jadis, dans l'état de nature, les chevanx broutaient de l'herbe et buvaient de l'eau. Quand ils étaient contents, ils frottaient leur con l'un contre l'autre. Quand ils étalent fachés, ils faisaient demi-tour et se donnaient des ruades. N'en sachant pas plus long, ils étalent parfaitement simples et naturels. Mais quand Pai-lao les eut attelés et haruachès, ils devinrent fourbes et malins, par haine du mors et de la bride. Cet homme est coupable du crime d'avoir. perverti les chevaux. — Au temps du vieil empereur 赫 存 Heue-su, les hommes restaient dans leurs habitations à ne rien faire, ou se promenaient sans savoir. où lis allaient. Quand leur bouche était bien pleine, ils se tapaient sur le ventre en signe de contentement. N'en sachant pas plus long, ils étaient parfaitement simples et naturels. Mais quand le premier Sage leur ent appris à faire les courbettes rituelles au son de la musique, et des contorsions sentimentales au nom de la bonté et de l'équité, alors commencèrent les compétitions nour le savoir et

pour la richesse, les prétentions démesurées et les ambitions insatiables. C'est le crime du Sage, d'avoir ainsi désorienté l'humanité. / Tchoang-treu chap. 9./



Oni, c'est parce qu'il y eut des Sages, qu'il y a des brigands. Ce sont les Sages qui les produisirent, par leurs inventions contre nature. Par l'invention des mesures de capacité, des balances et des poids, des contrats découpés et des sceaux, ils ont appris à beaucoup la fraude. Par l'invention de la bonté et de l'équité, ils ont enseigné à beaucoup la malice et la fourberie. — Qu'un pauvre diable voie une bouclé de ceinture, il sera décapité. Qu'un grand brigand vole une principauté, il deviendra seigneur, et les prôneurs de bonté et d'équité (les Sages, politiciens à gages) afflueront chez lui, et mettront à son service toute leur sagesse. La conclusion logique de ceci, c'est qu'il ne faudrait pas perdre son temps à commettre d'abord de petits vols, mais commencer d'emblée par voler une principauté, Alors on n'aura plus à se donner la peine d'y revenir; on n'aura plus à craindre la hache de l'exécuteur. Alors on aura pour soi tous les Sages avec toutes leurs inventions. Oui, faire des brigands, et empêcher qu'on ne les défasse, voità l'œuvre des Sages (des politiciens de profession) / Tchaung-tzeu chap. 10./



A l'origine, au temps de la nature parfaite, les hommes trouvaient bonne leur gressière nouvriture, bons aussi leurs simples vêtements. Ils étaient heureux avec leurs mœurs primitives, et paisibles dans leurs pauvres habitations. Le besoin d'avoir des relations avec autrui, ne les tourmentait pas. Ils mouraient de vieillesse, avant d'avoir fait visite à la principanté voisine, qu'ils avaient vue de loin toute leur vie, dont ils avaient entendu chaque jour les coqs et les chiens. En ces temps-là, à cause de ces mœurs-là, la paix et l'ordre étaient absolus. — Pourquoi en est-li tout autrement de nos jours? Parce que les gouvernants se sont entichés des Sages et de leurs inventions. Le peuple tend le cou, et se dresse sur la pointe des pieds, pour regarder dans la direction d'on vient, à ce qu'on dit, quelque Sage. On abandonne ses parents, on quitte son maltre, pour courir à cet homme. Les piètons se suivent à la quene-leu-leu, une file de chars creuse de profondes ornières, dans le chemin qui mêne à sa porte. Tout cela, parce que, imitant les princes, le vulgaire lui aussi s'est entiché de science. Or rien n'est plus funeste, pour les étais, que ce malheureux entichement. (Tchoang-tzeu chap. 10.)



C'est la science artificielle, contre nature, qui a causé tous les maux de ce monde, et le malheur de tous ceux qui l'habitent. L'invention des arcs, des arbalètes, des flèches captives, des pièges à ressort, a fait le malheur des oiseaux de l'air. L'invention des hameçons, des appais, des fliets, des nasses, a fait le malheur des poissons dans les eaux. L'invention des rêts, des lacs, des trappes, a fait le malheur des quadrupèdes dans leurs halliers. L'invention de la politique, de la sophistique, des arts, des rits, des lois, a fait le malheur des hommes. — Revenous à la naturé. Polyèrisez le jade et les perles, et il n'y aura plus de voleurs. Brûlez les contrats, brisez les sceaux, et les hommes redeviendront honnêtes. Supprimez les mesures et les poids, et il n'y aura plus de querelles. Détruisez radicalement toutes les institutions artificielles des Sages, et le peuple retrouvera son bon sens naturel. Abolissez la gamme des tons, brisez les instruments de musique, bouchez les oreilles des musiciens, et les hommes retrouveront l'oute naturelle. Abolissez l'échelle des couleurs et les lois de la peinture, crevez les yeux des peintres, et les hommes retrouveront la vue naturelle. Prohibez le compas et l'équerre, cassez les doigts des menuisiers, et les hommes retrouveront les procédés naturels. Flétrissez les légistes, baillonnez les sophistes, meltez au ban les disciples de Confucius avec leurs formules artificielles, et les instincis naturels pourront de nouveau exercer sur les hommes leur mystèrieuse et unifiante vertu. Oui, revenons à la nature, et c'en sera fait des grimaces factices. Philosophes, politiciens, légistes, sophistes, artistes, ont été les pervertisseurs de l'humanité. [Tchoang-tzeu chap. 10.]



C'est par les deux sectes des disciples de Confucins et de Mei-ti, que fut invente le gouvernement géométrique. Ils équarrirent l'empire avec la hache et la scie. Ils appliquérent aux mœurs le marteau et le ciscau. Le résultat fut une révolution générale des peuples. Les Sages durent se cacher dans les cavernes des montagnes, et les princes ne furent plus en sûreté dans leurs temples de famille. Des réactions violentes suivirent, quand Sages et princes revinrent au pouvoir. Actuellement les cadavres des suppliciés s'entassent par monceaux, ceux qui portent la cangue défilent en longues chaînes, on ne voit partont qu'hommes punis de supplices divers. Et, un millen de ce décor atroce, parmi les menoites, les entraves, les instruments de torture, les disciples de 孔 F Koung-tzen et de 墨子 Mei-tzeu se dressent sur leurs orteils pour se grandir, et retroussent leurs manches avec complaisance, dans l'admiration de leur œuvre. Ah! extrême est l'endurcissement de ces hommes ! extrême est leur impudeur! La caugue résumerait-elle la sagesse des Sages? Les menoties, les entraves, les tortures, seralent-elles l'expression de leur bonte et de leur équité? Ces politiciens ne sont-ils pas plus malfaisants, que les tyrans dont l'histoire a flétri les noms? Il a raison, l'adage qui dit: exterminez la sagesse, détruisez la science, et l'empire reviendra à l'ordre spontanément. [Tchoang-treu chap. 11.]



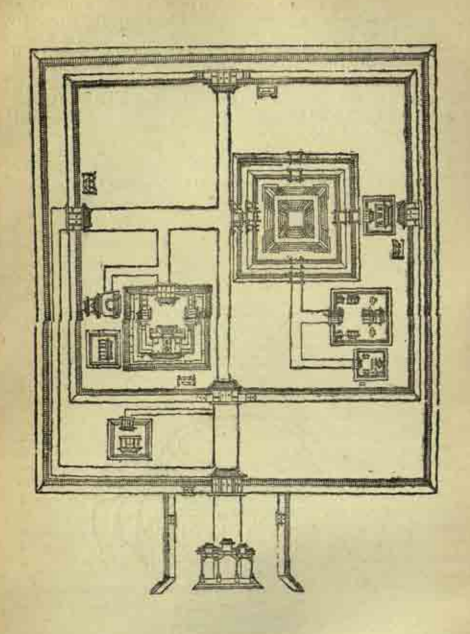
相 矩 Pai-kiu qui étudiait sous Lao-tan, [hui dit un jour: donnez-moi congé pour faire un tour d'empire. — A quoi bon? fit Lao-tan. Dans l'empire, c'est partout comme ici. — Pai-kiu insistant, Lao-tan lui demanda: par quelle principauté commenceras-tu ta tournée? — Par celle de 齊 Tè'i, dit Pai-kiu. Quand j'y sarai arrivé, f'irai droit au cadavre de quelqu'un de ces suppliciés, que le roi de Tè'i laisse gisants saus sépuiture; je le redresserai, je le couvrirai de ma robe, le crierai justice au Giel en son nom, je lui dirai en pieurant; frère! frère! a-t-ii falin que tu fusses la vietime de l'inconsequence de ceux qui tiennent en maia l'empire? Les gouvernants défendent, sous peine de la vie, de voier, de tuer. Et ces mêmes

bommes poussent au vol et au menrire, en honorant la noblesse et la richesse, qui sont l'appât des crimes. Tant que les titres et la propriété seront conservés, verrat-on jamais la fin des conflits entre les hommes? — Jadis les princes savaient gré de l'ordre à leurs sujets, et s'imputaient tous les désordres. Quand un homme périssait, ils se reprochaient sa perte. Maintenant il en va tout autrement. Lois et ordonnances sont des traquenards dont personne ne se tire. Peine de mort pour ceux qui ne sont pas venus à bout de tâches infaisables. Ainsi réduit aux abols, le peuple perd son hompêteté naturelle, et commet des excès. A qui faut-il imputer ces excès? aux malheureux qui les expient? ou aux princes qui les ont provoqués? (Tchoang-tzeu chap. 25.)

Sources et Ouvrages. - Comme pour la dix-huitième Leçon.



Vase rituel antique.



Terrasse carrée de la Terre, et ses dépendances, à la capitale.

## Vingt-troisième Leçon.

L'age de fer. El & Yang-tchou, Egoisme, Fatalisme,

Sommaire. — A. L'age de fer. Deux courants. — B. Yang-tchou. Historique. — Texles. C. Le personnage. — D. Fatalisme. — E. Épicarisme. — F. Égoisme.

A. An cinquième siècle avant J.-C., l'empire des 獨 Tcheou est tombé en pleine décadence. L'empereur n'a plus ni pouvoir ni influence. Les seigneurs, ignares, viveurs, ambitieux, jaioux, n'ont d'autre préoccupation que celle d'arracher à leurs voisins plus faibles des topins de territoire, s'ils ne peuvent pas les conquerir en entier. Des politiciens sans conscience aident ces nobles sans cervelle, combinant et défaisant des ligues, servant toujours le plus offrant, écrasant tantoi t'un motoi l'autre pour s'entretenir la main. Guerres ou plutôt guet-apens incessants. C'est le pauvre peuple qui paie ce jeu barbare, de ses biens et de son sang. Asservissement sans précédent, misère indescriptible, existence précaire au jour le jour. Plus de droit, plus de justice, plus d'humanité. La force et le fer uniquement.

Cet état de choses crèa, parmi les rares êtres pensants de l'époque, deux courants, l'un égoiste, l'autre altruiste. Ils sont représentés par deux hommes, 楊 朱 Yang-tchou et 墨 雅 Mci-ti, auxquels je vais coasacrer deux Leçons. L'avertis préalablement qu'il ne faut pas les considérer comme les fondateurs de deux écoles. Ce furent les champions de deux manières de voir et de faire, dont leurs noms, célébres dans l'histoire, sont devenus comme les personnifications.

B. Yang-tchou fut un disciple personnel de Lao-treu; un texte authentique en fait foi. Il fant donc placer sa vie dans la première moitié du cinquième siècle, avant à50. Ce fut un Taoiste orthodoxe pour le fond. Son monisme est plus fataliste, son idée de la survivance est plus matérialiste, son rejet de toute morale est plus épicurieu, que ce que nous avons vu dans les textes des Pères. Mais cela tient peut-être plutôt à l'expression. Si Tchoung-tzeu avait été poussé à fond, il se serait, le pense, finalement exprimé comme Yang-tchou. — Alors pourquoi assigner à cet homme une place spéciale, et int consacrer une Leçon? Parce que Mencius en a fait le prototype de l'égoisme. Parce que, depuis lors, dans la littérature confuciiste, pour dire égoisme systématique, on a tonjours dit Yang-tchou. Il importe donc, pour l'intelligence de bien des passages, de connaître l'homme et ses idées. Je vals citer les textes, assez rares, qui nous renseignent sur lui. Ils datent de cinquante à cant ans après sa mort.

### C. Le personnage.

Yang-tehou nilant a P'ei et Lao-tzeu aliant à Ts'inn, les deux se rencontrèrent à Leang. A la vue de Yang-tehou, Lao-tzeu leva les yeux au ciel, et dit avec un soupir : J'espérais pouvoir vous instruire, mais je constate qu'il n'y a pas moyen. — Yang-tehou ne répondit rien. Quand les deux voyageurs furent arrivés à l'hôtelle-rie où ils devalent passer la nuit, Yang-tehou apporta d'abord lui-même tous les objets nécessaires pour la toilette. Ensuite, quand Lao-tzeu fut installé dans sa

chambre, ayant quitté ses chaussures à la porte, Yang-tehou entra en marchant sur ses genoux, et dit à Lao-tzeu: Je n'ai pas compris ce que vous avez dit de moi, en levant les yeux au clei et soupirant. Ne voulant pas retarder votre marche, je ne vous ai pas demandé d'explication alors. Mais maintenant que vous êtes libre, veuillez m'expliquer le sens de vos paroles. — Vous avez, dit Lao-tzeu, un air aitier qui rebute; tandis que le Sage est comme confus quelque irréprochable qu'il soit, et se juge insuffisant quelle que soit sa perfection. — Je profiterai de votre leçon, dit Yang-tchou, très morfondu. — Cette nuit-là même Yang-tchou s'humilia tellement, que le personnel de l'auberge qui l'avait servi avec respect le soir à son arrivée, n'eut plus aucune sorte d'égards pour lui le matin à son départ. Le respect des valeis étant, en Chine, en proportion de la morgue du voyageur. (Lie-tzeu chap. 2.)

Yang-tchou ayant été reçu par le roi de Leang, lui dit que, avec sa recette, gouverner l'empire serait aussi facile que de retourner la main. Le roi de Leang lui dit: Mattre, vous avez une épouse et une concubine, deux personnes, que vous n'arrivez pas à faire tenir tranquilles; vous possèdez trois arpents de jardin, que vous ne savez pas cultiver; et vous osez me dire que, avec votre recette, gouverner l'empire serait aussi facile que de retourner la main. Est-ce que vous voulez vous moquer de moi? — Yang-tchou dit: Avez-vous jamais vu un pastoureau conduire un troupeau de cent moutons, marchant derrière tranquillement avec son fouel, et laissant aller les moutons où il leur plait? Voità mon système, ahandonner chacun à son instinct. Tandis que avec leur système de la coercition artificielle, Yao tirant et Chounn poussant, n'arriveraient pas à deux à faire marcher un seul mouton. Et pour ce qui est de mes affaires domestiques, auxquelles vous venez de faire allusion, je dirai seulement ceci. Ceux qui sont aptes à gouverner les grandes choses, n'aiment pas à s'occuper de vétilles. Je pense que vous m'aurez compris. (Lie-tzeu chap, 7.)

#### D. Fatalisme.

Yang-tchou dit: Quatre désirs agitent les hommes, au point de ne leur laisser aucun repos; à savoir, le désir de la longévité, celui de la réputation, celui d'une dignité, celui de la richesse. Ceux qui ont obtenu ces choses, craignant qu'on ne les leur enlève, ont peur des morts, des vivants, des princes, des supplices. Ils tremblent toujours, eu se demandant s'ils mourront ou s'ils vivront, parce qu'ils n'ont rien compris à la fatalité, et croient que les choses extérieures ont pouvoir sur enx. Il est au contraire des hommes, qui, s'en remettant au destin, ne se préoccupent pas de la durée de la vie; qui dédaignent la réputation, les dignités, les richesses. Toujours satisfaits, ceux-là jouissent d'une paix incomparable, parce qu'ils ont compris que, tont étant régi par la fatalité, rien n'a pouvoir sur eux. / Lie tzeu chap. 7./

Ki-leang, un ami de Yang-tchou, étant tombé malade, se trouva à l'extrémité, au bout de sept jours. Tout en larmes, son fils courut chez tous les médecins des alentours. Le malade dit à Yang-tchou: tâche de faire entendre raison à mon imbécile de fils... Yang-tchou récita donc an fils la strophe: Ce que le ciel même ne sait pas, comment les hommes pourraient-ils le conjecturer? Il n'est pas vrai que le ciel bénit, ni que personne soit maudit. La fatalité est aveugle et inélucta-

ble. Qu'est-ce que les médecins et les magiciens y pourront? / Lie-treu chap. 6./

Yang-pou le frère cadet de Yang-tchou dit à son ainé : Il est des hommes tout semblables pour l'age, l'extérieur, tous les dons naturels, qui différent absolument, pour la durée de la vie, la fortune, le succès. Je ne m'explique pas ce mystère. -Yang-tchou lul répondit : Tu as encore oublié l'adage des anciens que je t'ai repété si souvent ; le mystère qu'on ne peut pas expliquer, c'est la fatalité. Il est fait d'obscurités impénétrables, de complications inextricables, d'actions et d'omissions qui s'ajoutent an jour le jour. Ceux qui sont persuadés de l'existence de cette fatalité, ne croient plus à la possibilité d'arriver, par efforts, à prolonger leur vie, à réussir dans leurs entreprises, à éviter le malheur. Ils ne comptent plus sur rien, se sachant les jouets d'un destin aveugle. Droits et intègres, ils ne tendent plus dans aucun sens; ils ne s'affligent ni ne se réjouissent plus de rien; ils n'agissent plus, mais laissent aller toutes choses... Les sentences suivantes de Hoang-ti, résument bien la conduite à tenir par l'illuminé. Que le sur-homme reste inerte comme un cadavre, et ne se meuve que passivement, parce qu'on le meut. Qu'il ne raisonne pas, sur son inertie, sur ses mouvements. Qu'il ne se préoccupe jamais de l'avis des hommes, et ne modifie jamais ses sentiments d'après les leurs. Qu'il nille son chemin à lui, suive sa voie propre personnelle. Car personne ne peut lui nuire, la fatalité seule disposant de lui. / Lie-tzeu chap. 6. /

### E. Épicurisme.

Il faut se donner toute liberté d'écouter, de regarder, de flairer, de goûter; toute licence pour les aises du corps et le repos de l'esprit. Toute restriction mise à quelqu'une de ces facultés, afflige la nature, est une tyrannie. Être libre de toute contrainte, pouvoir satisfaire tous ses instincts, au jour le jour, jusqu'à la mort, voilà ce que j'appelle vivre. Se contraindre, se morigéner, être toujours souffrant, à mon avis, cela n'est pas vivre. (Lie-tzeu chap. 7.)

Yang-tchou dit: un logement luxueux, de beaux habits, de bons aliments, de belles femmes, quand on a tout cela, que désirerait-on de plus? qui désirerait davantage, serait un insatiable. Or l'insatiabilité use le cœur, comme les vers rongent

le bois, / Lie-tzeu chap. 7. ]

Yang-tchou dit: Yuan-hien fut pauvre à Lou, Tzeu-koung fut riche à Wei, La pauvreté de Yuan-hien abrégen sa vie, la richesse de Tzeu-koung l'usa de soucis. Mais alors, si la pauvreté et la richesse sont également nuisibles, que faire? Voilà: vivre joyeux, bien traiter son corps, voilà ce qu'il faut faire. Au joyeux, même la pauvreté ne peut nuire, parce qu'il ne s'en afflige pas. A celui qui traite bien son corps, la richesse ne nuira pas non plus, parce qu'il ne s'usera pas de soucis. — Yang-tchou dit: s'alder durant la vie, cesser à la mort; l'alme cette parole des anciens. J'entends par s'alder, se procurer les alses de la vie, allments et chauffage, tous les secours de la vie. J'entends par cesser à la mort, non la suppression des lamentations d'usage, mais celle des gaspillages, tels que la perle ou le jade mis dans la bouche du cadavre, les riches habits, les victimes immolèes, les objets offerts au mort. [Lie-tzeu chap. 7.]

Yang-tchou dit: Sur mille hommes, pas un ne vit jusqu'à cent ans. Mais mettons que, sur mille, il y ait un centenaire. Une grande partie de sa vie aura été

passée dans l'impuissance de la première enfance et la décrépitude de l'extrême vielliesse. Une grande partie aura été consumée, par le sommeil de la nuit, par les distractions du jour. Une grande partie aura été stérilisée par la tristesse ou la crainte. Reste une fraction relativement bien fallile, pour l'action et pour la jonissance. - Mais qu'est-ce qui le décidera à agir? de quol jouira-t-il?.. Sera-ce la beauté des formes et des sons? Ces choses-la, ou lassent, ou ne durent pas... Sera-ce la loi, avec ses récompenses et ses châtiments, ses distinctions et ses flètrissures? Ces motifs-là sont trop faibles. Un blame est-il si redoutable? Un titre nosthume est-Il si enviable? Y a-t-il llen, pour si peu, de renoncer au plaisir des veux et des oreilles, d'appliquer le frein moral à son extérieur et à son intérieur? Passer sa vie ainsi, dans la privation et la contrainte, est-ce moins dur que de la passer en prison et dans les entraves? Non sans doute. Aussi les anciens qui savalent que la vie et la mort sont deux phases affernatives et passagères, laissaientils leurs Instincts se manifester librement, sans contraindre leurs appétits naturels, sans priver leur corps de ses plaisirs. Peu teur importait l'éloge ou le blame durant la vie ou après la mort. Ils donnaient à leur nature ses satisfactions, et laissalent les autres prendre les leurs. / Lie-tzeu chap. 7.1

Yang-tchou dit: Les choses de la plus haute antiquité ont si blen disparu, que personne ne pourra plus les conter. Les affaires des trois Augustes, sont à peu près oubliées. Celles des cinq Souverains, sont confuses comme un rêve. Celles des trois Empereurs, on en sait la cent-millième partie. Des affaires contemporaines, on sait la dix-millième partie. De ce qu'on a vu soi-même, on retient la millième partie. La haute antiquité est si foin de nous! Fou-hi règna il y a plus de trois cent mille ans, et depuis lors, dans le monde, il y a des sages et des sois, des choses belles et d'autres laides, des succès et des insuccès, du blen et du mai Tout cela se suit sans cesse, en chaîne continue, tantôt plus lentement, tantôt plus vite. Est-ce blen la peine de fatiguer son esprit et son corps, pour obtenir une réputation posthume de bon prince, laquelle durera quelques siècles, et dont on n'aura même pas connaissance? Cela coûte le plaisir de toute la vie, et ne rafraichit pas les os après la mort. [Lie-tzeu chap. 7.]

Yang-tchou dit: Les êtres différent dans la vie, mais non dans la mort. Durant la vie, les uns sont sages et les autres sots, les uns sont nobles et les autres vils; à la mort, tous sont également une masse de charogne fondante. Ces différences dans la vie, cette égalité dans la mort, sont l'œuvre de la fatalité. Il ne faut pas considérer comme des entités réelles, la sagesse et la sottise, la noblesse et la vulgarité, qui ne sont que des modalités réparties au hasard sur la masse des hommes. Quelle qu'ait été la durée et la forme de la vie, elle est terminée par la mort. Le bon et le sage, le méchant et le sot, meurent tous également. A la mort des empereurs Yao et Chounn, des tyrans Kie et Sinn, it ne resta que des cadavres putrides, impossibles à distinguer. Donc, vivre la vie présente, sans se préoccuper de ce qui suivra la mort. / Lie-treu chap. 7. )

Chounn, U. Tan duc de Tcheou et Confucius, les quatre Sages (des Confucius), n'eurent pas, durant leur vie, un seul jour de vrai contentement. Après leur mort, leur réputation grandit d'âge en âge. Ce vain renom posthume est-il une compensation pour les vrais plaisirs dont ils se privérent durant leur vie? Maintenaut on les loue, on leur fait des offrandes, sans qu'ils en sachent rien, pas plus qu'un

soliveau ou une moile de terre. — Tandis que Kie, riche, puissant, savant, redouté, jouit de tous les plaisirs, satisfit tous ses appétits, fut glorieux jusqu'à sa mort, eut tout ce que les hommes qui vivent selon la nature désirent. — Sinn lui anssi se moqua des rits, et s'amusa jusqu'à sa mort, sort que les hommes qui vivent selon la nature préfèrent. — Ces deux hommes eurent, durant leur vie, tout ce qu'ils voulurent. Maintenant, sans doute, on les appetle sots, méchants, tyrans; mais qu'est-ce que cela pent leur faire? its n'en savent rien, pas plus qu'un soliveau ou une motte de terre. — Les quatre Sages ont souffert tous les maux, sont morts tristement, et n'ont pour toute compensation que leur vaine renommée. Les deux Tyrans ont joui de tous les hiens jusqu'à la mort, et ne souffrent pas maintenant de leur mauveise réputation. / Lie-tzeu chap. 7.)

Mongseunn-yang demanda à Yang-tchou: Un homme qui veille sur sa vie et qui seigne sen corps, peut-il arriver à ne jamais mourir? — Il arrivera certainement à vivre plus longtemps, dit Yang-tchou. Mais, vivre plus longtemps, est-ce un résultat qui vaille qu'en se donne tant de mal, que l'ou fasse tant d'efforts? Le monde a toujours été, et sera toujours, plein de passions, de dangers, de maux, de vicissitudes. On y entend, en y voit toujours les mêmes choses; les changements même n'y aboutissent à rien de nouveau. Au bout de cent ans d'existence, ceux qui ne sont pas morts de douleur, meurent d'ennut. — Alors, dit Mongsounn-yang, d'après vous, l'idéal serait le suicide? — Du tout, dit Yang-tchou. Il faut supporter la vie tant qu'elle dure, en s'ingéniant à se procurer toutes les satisfactions possibles. Il faut accepter la mort quand elle vient, en se consolant par la pensée que tout va être fini. On peut ne pas prolonger sa vie, mais on ne doit pas hâter sa mort. (Lie-tzen chap. 7.)

Tounmou-chou de la maison princière de Wei, employa la grande fortune amassée par ses ancêtres, à faire plaisir à soi et aux autres. Bâtiments, jardins, mets, costumes, musique, harem, pour tout cela il éclipsa les princes de Ts'i et de Tch'ou. Il satisfit, pour lui et pour ses hôtes, tous les désirs du cœur, des oreilles, des yeux, de la bouche, faisant venir à cette fin les objets les plus rares des pays les plus iointains. Il voyageait avec le même tuxe et les mêmes commodités. Les hôtes affluaient chez lui par centaines, le feu ne s'éteignait Jamais dans ses cuisines, la musique ne cessait jamais de retentir dans ses salles, li répandait le surpins de ses richesses, sur ses parents, sur ses concitoyens, sur son pays. Il soutint ce train durant seixante années. Alors sentant ses forces l'abandonner et la mort approcher, en un an il distribua en cadeaux toutes ses possessions, n'en donnant rien à ses enfants. Il se dépouilla si bien, que, dans sa dernière maladie, il manqua des médicaments nécessaires, et que, après sa mort, l'argent pour ses funérailles fit défaut. Ceux qui avaient bénéficié de ses largesses, se cotisérent alors, l'ensevelirent, et constituérent un pécule à ses descendants... Que faut-il penser de la conduite de cet homme?.. Certains jugent qu'il agit en fou, et déshonora ses ancêtres. Moi je pense qu'il se conduisit en bomme supérieur, et fut beaucoup plus sage que ses économes devanciers. Lie-tzeu chap. 7.

## F. Egoisme.

Yang-tchou dit: Tzeu-kao n'aurait pas sacrifié un poil, pour l'amour de qui que ce fût. Il quitta la capitale, et se fit laboureur dans un recoin ignoré. Le grand

U au contraire se dépensa et s'usa tout entier pour les autres. - Les anciens ne donnaient pas un poil à l'état, et n'auraient pas accepté qu'on se dévouât pour eux au nom de l'état. C'est dans ces temps-là, alors que les particuliers ne faisaient rien pour l'état, et que l'état ne faisait rien pour les particuliers; c'est dans ces temps-là, que l'état se portait bien. - Et vous, demanda K'inn-kou-li à Yangtchou, sacrifieriez-vous un poil de votre corps, pour le bien de l'état? - Un poil, dit Yang-tchou, ne lui profiteralt guère. - Mais enfin, s'il lui profitait, le sacrifleriez-vous? insista K'inn-kou-li. - Yang-tchou ne repondit pas. / Lie-tzeu chap. 7. ] - C'est ce texte qui a servi à Mencius de thême pour ses attaques contre Yang-tchou. Mattre Yang, dit-il, préconisa le «chacun pour soi». Il ne se serait pas arraché un poli, pour le bien de l'empire. 楊子 取 寫 我。拔 - 毛 而利天下,不為也。Cette phrase est des plus célèbres, dans la littérature chinoise. Désespérant de son malheureux temps, Yang-tchou pensa et prêcha-t-il que, s'amuser de son mieux, était la meilleure chose à faire? En tout cas, à toutes les périodes troublées de l'histoire, de nombreux taoïstes tinrent cette conduite. noyérent leurs soucis dens le vin, nocérent en attendant la mort.

Sources et Ouvrages. — Le septième chapitre de l'œuvre de 到子 Lie-tzeu. Vous le trouverez, texte et traduction, dans L. Wieger S.J. Les Pères du système taoïste. — Le texte de Mencius se trouve dans S. Couvreur S.J. Les Quatre Livres, page 620.



Vase rituel antique.

## Vingt-quatrième Leçon.

L'age de fer. W 2 Mei-ti. Altruisme. Fol.

Sommaire. — A. Les thèmes de Mei-ti — B. Charité pour tous. Pas de guerres. — C. Économie. Vie simple et frugale. — D. Croire au Clei et aux Manes.

Le même spectacle de l'âge de fer qui fit l'égoiste 長 朱 Yang-tchou, fit aussi l'altruiste 墨 龍 Mei-ti, le seul écrivain chinois dont on puisse penser qu'il crut en Dieu, le seul apôtre de la charité et chevalier du droit que la Chine alt produit. Je consacrerai la présente Leçon à cette belle figure. Les dates précises de sa vie, naissance et mort, ne nous sont pas connues. On sait seulement qu'il vécut au cinquième siècle, piutôt dans la seconde moitié du cinquième siècle, après Lan-treu et Confucius, avant Lie-treu et Tehoanu-treu il mourut avant l'an 40°, probablement J'ai dit (page 203) que Me-ti ne tint pas école, à proprement parter. Mais il fut un modèle et eut des imitaleurs.

---

# A. Voici les thèmes principaux de Mei-ti.

1º Les princes se battaleut, par ambilion égaiste, pour s'agrandir. Mei-ti leur prêcha hardiment que la charité, charité s'étendant à tous, est le premier devoir. Au nom de cette charité, il exigea qu'ils cessassent leurs aggressions.

29. Parfois les guerres avaient pour raison la cupidité, le désir de s'emparer d'un riche butin, d'un objet rare, Mei-ti précha la simplicité de la vie, la frugalité et l'économie.

3º Cherchant la racine profonde des maux de son temps, de la cuine des mœnes, Mei-ti la trouve dans la substitution de la philosophie moderne à la retigion antique. Le Souverain d'en haut et les Mânes glorieux sont oubliés. La croyance au fatalisme dispense les princes d'avoir une morale et de la conscience. Mei-ti prêcha, en des pages magnifiques, la nécessité du retour à la foi des Anciens, la crainte du Gel et des Mânes, le néant des théories fatalistes.

4r. Des politiciens rhéteurs et des sophistes de profession, trompaient les princes et les engageaient dans leurs criminelles entreprises. Mei-ti voulut que ses imitateurs possédassent l'art d'argumenter solldement, pour confondre ces manvais conseillers et détromper leurs dupes. Il créa à cet effet le premier traité chinois de logique, que d'autres développérent.

5°. Mais aux coups de main de cette sauvage époque, il faliait opposer quelque chose de plus fort que des arguments. Mei-ti le sentit. Par son exemple se forma une sorte de chevalerie, politiques et guerriers, qui volait au secours du faible injustement attaqué. Il composa un traité de guerre défensive, que d'autres augmentérent. Il paraît que Mei-ti fut un ingénieur habile. Sa réputation comme constructeur de machines, a traversé les âges, incontestée.

Comme je l'ai dit en commençant, cet homme ne fut pas banal. Son élévation morale arracha des cris d'admiration à ses contradicteurs les plus acharnés. Je vais résumer les principaux chapitres de son œuvre, trop prolixes pour que je puisse les citer en entier.

----

B. Chapitres 新爱 kien-nai charité pour tous, et 非 攻 fei-koung n'attaquez pas.

Pour remédier au triste état de l'empire, il faut, comme font les bons médecins, aller à la racine du mai. Or cette racine de tous les maux actuels, c'est que les hommes ne s'aiment plus les uns les autres. Chacun cherche son intérêt seul, son intérêt avant tout, au mépris de l'intérêt d'autrui. Pour l'amour de sa famille, on cherche à nuire aux autres familles. Pour l'amour de soi-même, le père travaille contre son fils, le fils machine contre son père. Oui, tout mai vient de l'amour exclusif de soi-même, de l'égoisme. Tout bien viendrait, pour les particuliers et pour l'état, de la charité pour tous, du respect réciproque des titres et des droits d'un chacun. Considérez les affaires d'autrui comme les vôtres propres, aldez avec bienveillance les autres à obtenir leur avantage, et le monde sera transformé du coup. Tout mal est venu de la distinction du moi et du toi, du mien et du tien. De là tous les litiges, de la toules les guerres. Cessez d'être egoistes, devenez altruistes; faites ceder votre bien particulier au bien commun, et tout changera de face a (Chap kien-nat.)

«L'homme qui s'est empare, par la force ou la ruse, des fruits, des poules ou des porcs, des chevaux d'autrui, tout le monde l'appelle un voleur ou un brigand. Combien plus faut-il appliquer ces épithètes, à celul qui s'est approprié, par la force on la ruse, un fief autre que le sien. - Celui qui a iné un homme, est une fois assassin ; celui qui a tué dix hommes, est dix fois assassin ; quiconque a tué cent hommes, est cent fois assassin. Alors le prince conquérant est assassin, autant de fois qu'il a fait périr d'hommes. Et pourtant, trop souvent, cet archi-assassin s'admire et trouve des admirateurs. Quelle perversion du sens moral!.. Est-ce que, multiplié à l'infini, le mai deviendrait bien? Antant vaudrait dire que, multiplié à l'infini, un point noir devient une surface blanche... Toute conquête est un crime, par le fuit qu'elle est contre le droit, quoi qu'en disent les politiciens sans conscience... Faut-il parler des maux qui accompagnent ces iniquites? mort prématurée et violente d'un grand nombre d'hommes, souffrances de toute sorte de ceux qui survivent, destruction des provisions et ressources d'un pays, exactions pour couvrir les frais de la campagne ; les Manes privès de leurs soutiens, de leurs offrandes !.. Tout cela, parce qu'un prince s'est dit : moi je veux devenir célébre comme conquerant ! moi je veux agrandir mon territoire !.. Or on n'est pas prince, pour sa gloire, pour son profit. On est prince, pour servir le Souverain d'en haut, les Monts et les Fienves, les Manes glorieux. Qui fait bien cela, le Clel le récompense, les Manes l'enrichissent, le pouple le loue. Ces princes-là, sont rares de nos jours. Au contraire, parmi les princes actuels, c'est à qui détruira le plus de moissons en herbe, coupera le plus d'arbres fruitiers, tuera le plus d'animaux domestiques, rasera le plus de villes, fera mourir le plus d'hommes, privera le plus de Manes de leurs apputs. Et que vous servira de vous emparer de plus de terres que vous n'en pourrez gouverner et cultiver?! L'institution et la délimitation des fiefs, furent faites

par les empereurs, au nom du Clet. Ils furent ainsi divisés et délimités, précisément pour qu'ils pussent être bien gouvernés et cultivés. C'est donc le devoir de chaque prince feudataire, de maintenir les ness dans leur nombre et état initial. Que les grands fiels protégent les petits, s'entremettent quand ils ont des différends, les aident à entretenir les murs de leurs villes, leur prêtent du grain dans les années de disette. Que personne ne se laisse séduire par cette maxime des égoistes «le malheur d'antrui est mon bonheur à moi ». Surtout qu'on n'abuse pas de sa grandeur et de sa force, pour conquérir et annexer plus petit et plus faible que sol. » (Chap. fai-koung.)

---

C. Chapitres 節 用 tsie-young économie dans la dépense, 節 冀 tsie-tsang économie dans les funérailles, 非 繼 fei-yao pas de fêtes ruineuses.

Les Anciens avaient organisé la propriété et les impôts, de telle sorte que chaque ménage pût vivre à l'aise du produit de ses champs. Tout homme devait être marié à vingt ans; toute ille devait prendre un mari à quinze ans; chaque ménage devait avoir un enfant, tous les deux ou trois ans en moyenne. Grâce à la surveillance paternelle de l'état, nourriture, vêtements, armes, moyens de transport, tout suffisait. On ne tolérait, en fait d'artisans, que ceux qui fabriqualent les objets nécessaires, le tuxe et l'art étant prohibés. — Les princes de nos Jours ont détruit cette organisation si sage. Hommes et biens, lout est sacrifié pour leurs guerres. Eurolés, les jeunes gens ne peuvent pas se marier, les hommes mariés sont tués; on ne volt partout que filles et veuves. Les exactions du fisc enlévent au peuple le fruit de son travail, le privent de nourriture et de vêtements; tandis que les armes et les moyens de transport, lui sont arrachés par les réquisitions. » (Chap, tsie-young.)

«Un autre motif d'exactions ruineuses pour le pauple, c'est le luxe que les princes modernes out introduit dans les funérailles. A quoi bon enterrer tant d'objets précieux, avec les cadavres des princes ou des officiers? A quoi bon des tombes si fastueuses, un deuil si prolongé? Les Anciens a'ont jamais voulu, que la dépense pour les morts ruinat les vivants; ni qu'un deuil d'une longueur et d'une rigueur exagérées, arrêtat la procréation de feurs descendants et diminuat la fortune de leur familie. Les Anciens exigeaient seulement, que le cadavre fût revêtu de trois habits, que le bois du cercueil eut trois pouces d'épaisseur; que la fosse ne fût pas creusée jusqu'à l'eau pour ne pas la souiller, et qu'elle ne fût pas si peu protonde qu'on sentit l'odenr de la décomposition; dans leur idée, le deuil ne devait nuire, ni à la procréation, ni à la fortune. Or maintenant, de par les princes, pour ne pas parier des objets gaspillés aux funérallies, on exige que ceux qui portent le deuil, s'exténuent par le jeune, au point de ne pouvoir se lever de terre qu'en s'aidant de leurs mains, au point de ne pouvoir marcher qu'en s'appuyant sur une canne. On exige que, durant trois ana, ils négligent tous leurs intérêts domestiques, et ne s'occupent d'aucune affaire; on exige que leurs femmes gardent strictement, durant tout ce temps, la continence des veuves. Ce sont là des principes faux et des usages ruineux. En ce faisant, vous n'obtiendrez pas la bénédiction des Manes; vous encourrez leur malédiction. Car vous appauvrissez, diminuez,

étéignez même les familles, privant les Mânes de leurs appuis et de leurs offrandes.» (Chap tsie-tsang.)

Un troi-ième motif d'exaction, c'étalent les orchestres et les corps de ballet, musiciens, danseurs, baladins et mimes, que les princes d'alors entretenaient en grand nombre et à très grands frais. Cette tourbe égayait les orgies princières bei-ti flétrit les princes qui négligeaient le soin du gouvernement pour ces plaisirs vulgaires, et les accuse d'inhumanité parce qu'ils arrachaient au peuple le nécessaire pour se payer ces superfluités. « / Ghap fei-yao. /



D. Chapitres 非命 fei-ming contre la croyance au fatalisme; 天志 l'ientchen la volonté du Ciel, loi suprême; 明 鬼 ming-koei faire revivre la foi aux Mânes.

«La théorie du fatalisme, est le grand mal de l'empire. C'est la croyance à un destin aveugle, qui a éteint la foi au Ciel et aux Mânes, qui a par suite privé les hommes des bénédictions du Ciel et des Mânes. C'est la croyance que tout dépend du destin seulement, qui a ruiné la morale, en supprimant la foi aux sanctions diverses du bien et du mal. Les fatalistes disent: le bonheur ne se mérite pas, le malheur ne s'évite pas; bien traiter autrui ne profite pas, maltraîter autrui ne nuit pas. Cette doctrine perverse a plu aux princes. Depuis qu'elle a cours, ils font tout ce qu'ils veulent, se permettent sans vergogne toutes les injustices, osent sans remords tous les attentals. Le fatalisme, c'est la doctrine des supérieurs tyranniques et des inférieurs désespèrés. Tout homme aimant la justice et l'humanité, doit s'opposer à elle de tout son pouvoir, r (Chap. fei-ming.)

Ceux qui, de nos jours, ont encore quelque peu de conduite, se tlennent par peur de leurs familiers, de leurs voisius, des officiers du gouvernement. Quel petit motif! - Le grand motif de se bien conduire, ce doit être la crainte du Ciel, du Seigneur du monde, colui qui voit tout ce qui se fait, dans les hois, les valfées, les lieux obscurs, là où l'œil d'aucun homme ne pénêtre. C'est Lui qu'il ne faut pas irriter, c'est à Lui qu'il faut tacher de plaire. Or le Ciel veut le bien et halt le mal, il aime la justice et déteste l'injustice. Tout pouvoir, sur la terre, lui est subordonné, doit s'exercer selon ses vues. L'empereur est l'homme le plus pulssant de ce moude, mais le Ciel est au-dessus de lui. L'empereur gouverne au nom du Ciel, mais c'est le Ciel qui donne le succès, le bonbeur, à condition que sa volonté ait été faite. Jadis on savait bien cela; maintenant on l'ignore trop; Il fandrait que ces vérités fussent de nouveau bien enseignées à tous. - Le Ciel veut que le prince fasse du bien au peuple, que tous les hommes s'aiment les uns les autres, parce que le Ciel aime tous les hommes. Quand le Ciel voit un homme hienfaisant, il se dit : celui-là aime tous ceux que l'aime et fait du bien à tous ceux à qui je veux du bien; et il élève cet homme. Quand le Ciel voit un homme malfaisant, il se dit: celui-là buit tous ceux que J'aime et fait du mal à tous ceux à qui je venx du bien; et il abnisse cet homme. Non, la raison dernière n'est pas la volonté d'un prince ou de l'empereur; c'est la volonté du Ciel. Le Ciel abomine qu'on opprime, qu'on tue un innocent. Alors quels doivent être ses sentiments à l'égard de ces princes conquérants, puissants qui écrasent les faibles, malins qui trompent les simples, bommes iniques pour lesqueis il n'y a ni droit ni justice?! -

On ne volt plus qu'aggressions et invasions, moissons foulées, arbres coupés, bestiaux tués, murailles rasées, temples brûlés, hommes ou massacrés ou réduits en servage, femmes veuves et enfants orphelins. Et quand ils ont accumpli quelqu'un de ces coups, ils notifient ce succès à leurs amis, et ces amis les félicitent. Se pent-il que le sens moral des hommes soit perveril à ce point-là! Ou félicite les voleurs de principantés! Alors pourquoi punit-on les voleurs de pêches, de poires, de pastéques? Serait-ce parce qu'ils ont volé trop peu?.. On ignorait jadis, que le noir multiplié devint blanc, que l'amertume renforcée devint sucre, que l'assassinat en masse soit une vertu II a failu les princes de nos jours et leurs politiciens, pour qu'on en vint à croire cela. - Ils se trompent, ces malfaiteurs, quand ils se félicitent, quand ils se promettent l'impunité. Le Ciel les exècre. Le Ciel les châtiera. Quand l'homme ne fait pas ce que le Ciel veut, ou fait ce que le Ciel ne vent pas, le Ciel ne fait pas non plus ce que l'homms voudrait, ou fait ce que l'homme ne veut pas. Il sévit, dans ces cas, par les maladles, la disette, les fléaux de toute sorte. Les Anciens le savaient bien, et cherchaient le bonheur dans la conformité aux intentions du Ciel. Les modernes fout autrement. Leur crime contre le Ciel, est pire que la rébellien d'un fils contre son père, d'un officier contre son prince. Aussi périront-its certainement. Ceux qui sont coupables de lése-majesté humaine, peuvent parfois se sauver par la fuite. Mais où se réfugiera le coupable de lese-majesté divine? Pour lui pas de saint! » (Chap. t'ientcheu.)

« Le fait qu'on ne croit plus à l'existence des Manes, à l'effet de leur bénédiction et de leur malédiction, est un grand malheur pour les gouvernants et pour les peuples. Comment peut-on douter de leur existence, de leur puissance, alors qu'ils se sont manifestés tant de fois, en plein jour, devant de nombreux spectateurs?. L'empereur A Suan des Tcheou, fut tué en plein midi, en présence d'une grande foule, par \$\f \( \mathbf{H} \) Tou-pai qu'il avait fait perir injustement (page 113). Le fait est consigné dans les Annales des Tcheou, et les maltres l'enseignaient jadis à tous les enfants... Tout récemment, dans le duché de 😤 To'i, deux plaideurs ayant poursuivi un litige durant trois ans, et le procès restant Insoluble, le duc ift. Tchoang (553-518 leur déféra le serment, devant le tertre du Patron du sol, sur un bélier qui serait ensulte immolé. Le premier des deux processifs jura tranquillement. Tandis que le second récitait la formule d'imprécation, le bélier se précipita sur lui, le plaqua contre le tertre, et le tua à coups de corne. (l'omets plusieurs anires anecdotes semblables.).. Oui, conclut Mei-tzeu. quelque profonde que soit une vallée, quelque sombre que soit une forêt, quelque obscure que soit une caverne, les Manes voient ce qui s'y passe; on peut échapper aux regards des hommes, mais pas aux leurs. - Quelle foi les Anciens. avaient en eux! Comme ils avaient confiance en eux! Comme ils les révéraient et les craignaient! Tout acte important se faisait, toute résolution grave se prenait, devant le tertre du Patron du sol, ou devant les tablettes des Ancêtres. Dans toute fondation muvelle, l'érection du tertre et du temple passait avant tout. Durant toute la vie, les offrandes aux Manes étaient le souci principal. Les hommes vivants et les affaires humaines, ne venzient qu'au second rang. En vue de transmettre leur foi à leurs descendants, les Anciens la formulèrent par écrit à chaque occasion, plus que souvent. Pas un pied de leurs écrits sur sole, pas une planchette de leurs écrits sur bois sur lesqueis les Manes ne soient nommés, une ou plusieurs fois... Tant que cette foi sera conservée vive, le gouvernement sera facile, les mours seront honnes. Si elle venait à s'éteindre, tout serait perdu. Il faut que princes officiers et peuple, espérent être bénis par les Mânes, et craignent d'être maudits par eux. » / Chap. ming-koei. /

Sources. — L'œuvre de Mei-ti, en librairie 墨子 Mei-tzeu, non traduite jusqu'ici. Elle se compose, chapitre par chapitre, de une, deux, jusqu'à trois répétitions du même sujet, en paroles différentes. Ce qui prouve que Mei-ti n'écrivit pas, et que ses discours, recueillis et rédigés par divers auditeurs indépendants, furent plus tard colligés en cette manière, qu'on mit bout à bout les fragments relatifs au même sujet.







#### Vingt-cinquième Leçon.

L'age de fer. Les Sophistes des 5º-3º siècles. Leur rôle.

Sommaire. — A. La dialectique de 墨 湿 Mei-ti, probablement exotique. — B. Exemples de ses thèmes d'exercice. — C. Le sophiste 惠 施 Hoei-cheu. — D. Le sophiste 公 孫 献 Koungsounn-loung. — E. Résumé de l'opuscule de ce dernier. — F. Anecdotes.

J'ai dit, dans la Leçon précédente, que, pour rendre plus efficaces les discours de ses imitateurs en faveur de la paix, Mei-ti vouiut qu'ils apprissent la logique et s'exerçassent à la dialectique. Un chapitre de ses œuvres est consacré à ce sujet. Ce chapitre a été probablement retouché par d'autres mains, et date, sous sa forme actuelle, de la fin du cinquième, ou du commencement du quatrième siècle. C'est le premier texte de ce qu'on appela plus tard 🛠 🛣 ming-kia, l'école de la dénomination, des noms et des définitions, etc. Cette dialectique, qui dégénéra très vite en sophistique, est-elle vraiment d'origine chinoise? Je ne le crois pas. - l'observe d'abord que le texte attribué à Mei-ti, est antérieur, de cent ans au plus, de cinquante ans au moins, au premier contact de l'hellènisme avec l'Inde (Alexandre, 327). Aussi bien n'est-ce pas aux Grees qu'il faut peuser. Précisément au temps de Mei-tr, la logique Nyaya de Gautama faisait fureur dans l'Inde. Je pense que si quelque Indianologue confrontait les éluculrations de M-i-ti et de ses successeurs, avec le Nyaya-sutra, spécialement avec la section julya sur la dispute, il y trouverait peut-être, non seulement les matières, mais les termes mêmes dont les dialecticiens et les sophistes chinois se sont servis. Je crois à l'emprunt, parce que rien d'analogue n'avait existé auparavant en Chine; que rien, dans la mentalité chinoise, n'avait préparé cette éclosion. Comme le Taoisme, la sophistique apparut soudain. Elle fermenta pour un temps tumultueusement, pour disparultre ensuite tout à coup, avec la fin de l'âge féodal, quand disparurent simultanement, et la race des princes imbéciles, et celle des politiciens iniques qui vivaient de les exploiter.

Honnète en tout, Mei-ti visa à la formation de l'esprit de ses disciples, non à l'exploitation des princes. Il voulut que les siens s'exerçassent à préciser l'idée d'abord, puis à préciser la définition, la qualification, le Z terme. Il dressa, pour leurs exercices, une série de thèmes à discuter, de questions à résoudre. Je vais clter les plus typiques de ces thèmes et questions, et pour montrer ce que fut l'œuvre de Mei-ti et dans l'espoir que ces données aideront quelque Indianiste à élucider la question de leur provenance.

-0-10-

B. «Le but de la discussion, dit Mei-ti, doit être de distinguer le oni et le non, le vral et le faux, en vue de produire l'ordre et d'éviler le désordre. L'art de la discussion suppose l'étude | éalable du semblable et du dissemblable, de la chose et des termes, du certain et du douteux. Son but est de mettre en évidence la vérité objective, souvent obscurcie ou altérée par les termes, les épithètes, les comparaisons et les abstractions. Ce qui est vrai de soi-même, doit être tenu pour vrai des autres; ce qui n'est pas vrai de soi-même, ne doit pas être tenu pour vrai des autres. Ce qui est conforme à la nature, voilà le vrai dans tous les êtres; ce qui est contraire à la nature, voilà le faux, l'erreur. L'opération qui fait discerner le vrai du faux, c'est l'analyse suivie de la comparaison des étéments obtenus. Ce qui a supporté l'analyse, voilà la vérité; ce qui n'a pas résiste à l'analyse, voilà l'erreur. L'analyse suivie du raisonnement, se termine par l'évidence. Il y a aussi la voie de synthèse, qui groupe des vérités, aboutissant à une conclusion. En résumé, quatre actes font arriver à la vérité; séparer, réunir, formuler, raisonner. La vérité une fois établie, reste à en tirer les applications pratiques. La interviennent souvent d'autres considérations. Une chose peut être vraie, mais pas applicable. Il se peut qu'il y ait deux manières possibles, une avantageuse et une désavantageuse, De là vient que la conclusion pratique ne suivra pas toujours la conclusion logique.



Après ces principes généraux, voici venir les thèmes et questions d'exercice.

Un cheval blanc, c'est un cheval; monter un cheval blanc, c'est monter un cheval. Un cheval bai, c'est un cheval; monter un cheval bai, c'est aussi monter un cheval. Pourquoi monter un cheval blanc et un cheval bai, est-ce également monter un cheval?

Un esclave est un homme qui sert quelqu'un. Un esclave qui rend des services à ses parents, ne sert pas quelqu'un. Pourquoi?

D'un homme qui aime son frère très bien fait, on ne dit pas qu'il aime un bel homme. Ponrquoi?

Un char est fait en bois, mais monter sur un char n'est pas monter sur du bois. Pourquoi?

Un brigand est un homme. Dire qu'il y a beaucoup de brigands, ce n'est pus dire qu'il y a beaucoup d'hommes. Désirer qu'il n'y ait plus de brigands, n'est pas désirer qu'il n'y ait plus d'hommes. Expliquez!

En coq de combat n'est pas un coq. Tuer un brigand n'est pas tuer un homme. Lire un livre n'est pas aimer ce livre. Pourquoi?

Se jeter dans un pults et s'y être jeté, sortir par une porte et en être sorti, ces termes différent. Comment?

Vie courte et vie longue ne différent pas, Dans quel sens?

Habiter un pays, ce n'est pas avoir ce pays. Pourquoi?

Les pêches étant les fruits des pêchers, pourquoi les épines ne sont-elles pas les fruits des broussailles?

Demander comment va un malade, c'est s'enquérir d'un homme; s'affliger de la maladie d'un malade, ce n'est pas s'affliger d'un homme. — L'àme d'un mort n'est pas un homme, mais l'ûme de mon frère défunt c'est mon frère. Expliquez!

D'un chevat qui a de grands yeux, on ne dit pas qu'il est grand. D'un bœuf dont les polls sont jannes, on dit qu'il est janne. Mais on ne dit pas d'un bœuf qu'il est nombreux, parce que ses polls sont nombreux. Pourquoi? Du fait que deux chevaux sont blancs, il ne s'ensuit pas que le cheval est blanc. Expliquez!.... Etc.

Au quatrième siècle, le sophiste qui nons est le mienx connu, fut 🛝 🞉 Hosi-chen, vulgo 电子 Hosi-tzen mattre Hosi, compatriote, contemporain et plastron prefere de 31 7 Tchoan .- tzen. Il mourut avant 330 probablement. Hoeitzeu fit école. Voici ce qui est dit de lui, dans le chapitre trente-troisième de Tchoang-tzeu, rédigé par les disciples de ce dernier ... « Hoei-cheu fut doué d'un esprit fertile. Il écrivit de quoi charger cinq charrettes on écrivait alors sur des planchettes). Mais ses discours partaient de rien et n'abontissalent à rien. Il pérorait en chéteur, soutenant ou réfutant des propositions dans le genre de celles-ci: Le ciel est plus bas que la terre. Une montagne est plus plane qu'un lac. Il n'y a aucune différence, entre le soleil en son plein et le soleil couchant, ni entre la naissance et la mort d'un être. Parti pour le pays de Ue aujourd'hui, j'en suis revenu hier. La grande unité, c'est ce qui est si grand, qu'il n'y a rien en dehors; et la petite unité, c'est ce qui est a petit, qu'il n'y a rien en dedans. - Hoci-cheu raffolalt de ces discussions, qui lui valurent, par tout l'empire, la réputation d'un sophiste habile. A son imitation, d'autres s'exercérent aux mêmes joutes. Voici des exemples de leurs thémes favoris. Un œuf a des plumes. Un coq a trois pattes. Il n'y a aucune différence entre un chien et un mouton. Les chevaux pondent des seufs. Les clons out des queues. Le feu n'est pas chaud. Les roues d'un char en marche, ne touchent pas la terre. L'œil ne voit pas. Le doigt ne touche pas. Le continu ne peut être interrompu. Une tortue est plus allongée qu'un serpent. L'équerre n'étant pas carrée, le compas n'étant pas rond, ne penvent tracer des carrés et des ronds. La mortaise n'enferme pas le tenon. L'ombre d'un oiseau qui vole, ne se ment pas. Un tour qui tourne, ne marche pas et n'est pas arrêlé. Un cheval brun, plus un boenf noir, font trois. L'u pouluin orphelin n'ent pas de mère, Une longueur de un pied, qu'on diminue chaque jour de moitié, ne sera jamais réduite à zero. - C'est sur ces sujets, et d'autres semblables, que ces sophistes discutérent leur vie durant, saus être jamais à court de paroles. Ils excellérent à donner le change, à soulever des doutes, à multiplier les incertitudes, à mettre les gens à quia, mais sans jamais convaincre personne de quoi que ce soit, enlaçant seulement leurs patients dans le illet de leurs fallacies, triomphant de voir qu'ils n'arrivaient pas à se dépêtrer. C'est là tout ce qu'ils voulaient. Ils ne prouvèrent jamais rien, et ne réfutérent jamais personne. Hom-cheu usa tout son temps et toute son intelligence, à inventer des arguiles plus subtiles que celles de ses émules. C'était la son ambition, sa gloire. Hélas, quand il avait réduit son adversaire au silence, il n'avait pas raison pour cela. - Il était toujours prêt et dispos, pour de nouvelles acrobaties. Un jour un méridional malin lui demanda de lui expliquer, pourquoi le ciel ne s'effondrait pas, el pourquoi la terre ne s'enfonçait pas, Aussiiol, gravement et bravement, Hori-cheu se mit en devoir de satisfaire ce farceur. Sans un moment de reflexion préalable, il parla, parla, parla encore, sans prendre baleine, sans arriver à aucun bout. - Contredire était son bonheur, mettre à quia était son triomphe. Tous les autres sophistes avaient peur de ini... Pauvre homme! Comme résultat, son activité prodigieuse ne produisit, dans l'univers, pas plus que ne produit le bourdonnement d'un moustique; un peu de bruit inutile. >

Tchoang-tzou nous apprend (chap. 24 ) que, après la mort de Hoei-tzeu, il lui manqua quelque chose; qu'il n'avait jamais disputé contre personne avec autant de plaisir, que contre cet homme-là. Il nous a laissé, sur son plastron préféré, les anecdotes savoureuses que volci:

\*Tchoang-tzeu demanda à Hazi-tzeu: Du fait qu'un archer a atteint par hassird un but qu'il n'avait pas visé, peut-on conclurs que c'est un bon archer?.. oni, dit Hozi-tzeu. — Tchoang-tzeu reprit: Du fait que quelques hommes appellent bonne une doctrine qui leur plait, peut-on conclure que cette doctrine est bonne?.. oui, dit Hozi-tzeu. — Alors, dit Tchoang-tzeu, comme vous avez parfois dit vrai, et que quelques-uns vous goutent, vous valez les maitres actuels, Confucius et autres. — Je vaux mieux qu'eux, dit Hozi-tzeu. C'est celui qui dit le dernier mot, qui a raison. Or vollà beau temps que les disciples de Confucius et autres, épluchent mes arguments et pérorent pour m'étourdir. Jamais ils n'ont pu me faire taire. J'ai toujours parié le dernier. Donc c'est moi qui l'emporte. » (Tchoang-tzeu, chap. 24.)

\*\*Hosi-tzen dit à Tchoang-tzeu: Vous ne parlez que de choses inutiles... Lui rendant la monnaie de sa pièce, Tchoang-tzeu repartit: Si vous savez ce qui est inutile, vous devez savoir aussi ce qui est utile. La terre est utile à l'homme, puisqu'elle supporte ses pas, n'est-ce pas?.. oui, dit Hoei-tzeu. — Et supposé que, devant ses pieds, elle se creuse en ahime, lui sera-t-elle eucore utile? demanda Tchoang-tzeu... non, dit Hoei-tzeu. — Alors, dit Tchoang-tzeu, il est demontré que inutile et utile sout synonymes, puisque vous venez d'appeter utile et inutile la même terre. Donc mes discours que vous appetez inutiles, sont utiles. s' (Tchoang-tzeu, chap. 26.)

\*Tehoang-tzeu et Hoei-tzeu prenaient leur récréation sur la passerelle d'un ruisseau. Tehoang-tzeu dit: voyez comme les poissons santent; c'est la le plaisir des poissons. — Vous n'étes pas un poisson, dit Hoei-tzeu; alors comment savez-vous ce qui est le plaisir des poissons? — Vous n'étes pas moi, dit Tehoang-tzeu; alors comment savez-vous que je ne sais pas ce qui est le plaisir des poissons? — Je ne suis pas vous, dit Hoei-tzeu, et par suite je ne sais pas tout ce que vous savez ou ne savez pas, le l'accorde; mais, en tout cas, je sais que vous n'étes pas un poisson, et il demeure établi, par conséquent, que vous ne savez pas ce qui fait le plaisir des poissons. — Vous étes pris, dit Tehoang-tzeu, Revenons à votre première question. Vous m'avez demandé «comment savez-vous ce qui est le plaisir des poissons?». par cette phrase, vous avez admis que je le savais; car vous ne m'auriez pas demandé la comment de ce que vous saviez que je ne savais pas.» (Tehoang-tzeu chap. 17.)

D. Un autre sophiste, 公 孫 龍 Koungsounn-loung, est à connaître, car il a laissé un opuscule, unique dans son geure, qui est parvenu jusqu'à nous. Ce fui un collatéral de la maison princière de 指 Tchao. Il est nommé dans les œuvres de Lie-treu et de Tchoung-treu, mais ces passages furent ajontés plus tard par des disciples. Les dates de sa neissance et de sa mort sont inconnues. Ce qu'on

sait de positif de son histoire, oblige à situer sa vie active, entre 320 et 280, probablement. Il est donc postérieur au contact gréco-indien (327); mais rien d'hellénique n'est perceptible dans son opuscule. El cet écrit, et les choses que la tradition rapporte de lui, l'assimilent à *Hoci-treu* et consorts.

"Treu-u dit à Meou de la maison princière de Wei: Koungsounn-loung no reconnaît pas de maltre, ne s'entend avec personne, rejette tous les principes reçus, combut toutes les écoles existantes, n'aime que les idées singulières et ne tient que des discours étranges. Tout le but de son verbiage, c'est d'embrouiller les gens et de les mettre au pied du mur. Voici quelques-uns de ses sujets favoris; On peut penser sans exercer son intelligence. On peut toucher sans atteindre. Ce qui est, ne peut pas cesser d'être. Une ombre ne peut pas se mouvoir. Un cheveu peut porter trente mille livres. Un cheval binne n'est pas un cheval. Un vean orphelin n'a pas su de mère. Etc. - Vous n'y entendez rien, dit Meou. Penser dans l'infelligence concentrée, non active, c'est la pensée la plus profonde. Dans le continu universel, les êtres se touchent sans s'atteindre. Les autres paradoxes apparents qui vous choquent, sont des titres pour introduire la discussion contradictoire des notions de changement, de quantité, de pesanteur, l'identité ou la différence de la substance et des accidents, la relation entre l'état passé et l'état présent, etc. : [Lie-tzen, chap. 4.] - C'est là l'interprétation charitable d'un disciple de Mei-ti, d'un brave homme. Il paralt bien cependant que Koungsounnloung fut, non un hounéte dialecticien, mais un franc sophiste, à la Hori-tzeu. Dans les pages suivantes, je vals résumer son opuscule inédit.



# E. Chapitre 白馬 li Pai-ma-lunn.

Thèse: un blanc-cheval n'est pas un cheval.

Démonstration... Cheval désigne une certaine essence générale et illimitée. Blanc désigne une certaine couleur, notion pareillement générale et illimitée. Si vous composez cheval et blancheur, logiquement, sans porter atteinte aux deux termes, vous aurez cheval blanc; cela peut exister et se dire; car les deux termes composent, sans se nulre l'un à l'autre. Mais si vous qualifiez et dites blanc-cheval, blanc déterminant et limitant la notion générale et illimitée cheval, la détruit; donc blanc-cheval ne peut ni exister ni se dire; blanc-cheval, c'est nou-cheval.

Conclusion: un blanc-cheval est un non-cheval, n'est pas un cheval.

Développement... Il n'y a pas, en réalité, de chevaux sans couleur. Pour qui cherche un cheval, un bai fait l'affaire, un pommelé fait aussi l'affaire. Pour qui cherche un blanc-cheval, un bai, un pommelé, ne font plus l'affaire. Si un blanc-cheval était un cheval, un bai ou un pommelé devraient aussi faire l'affaire. Donc un blanc-cheval n'est pas un cheval.

On volt que Kaungsonnn-loung considére son cheval blanc, comme composé de deux éléments généraux subsistants, qui coexistent dans le même individu, à savoir la nature équine et la blancheur. Il n'admet pas la notion d'accident, modifiant la substance sans l'altèrer. A ses yeux, toute délimitation détruit l'essence générale. Chapitre 指 物 論 Tcheu-on-lunn.

Thèse: les êtres sont distincts, mais la distinction n'est pas distincte.

Démonstration... Que les êtres sont distincts, cela est évident. Donc il y a distinction: il n'y a pas non-distinction. Mais si on peut constater que les êtres sont distincts, la distinction qui les distingue est inconstatable. Donc la distinction n'est pas distincte.

Développement... Le concept de la distinction se tire, par abstraction, de la constatation d'une multitude d'êtres réels si blen distincts, que chacun a son appellatif propre. C'est donc un concept général. On ne peut pas le nier, puisque l'esprit l'a conçu. Mais on ne peut pas non plus affirmer qu'il existe dans la réalité. — Si l'indistinction existait, il n'y aurait pas d'êtres distincts. Il y a des êtres distincts, donc l'indistinction n'existe pas, donc la distinction existe. Elle n'existe pas en réalité, étant notion abstraite; mais se tire de l'observation globale de la foule des êtres distincts. Donc la distinction n'est pas distincte.



Chapitre 通 製 論 Toung-pien-lunn.

La dualité vrate, faite de deux entités complètes, ne se ramène pas à l'unité. Mais droit et gauche peuvent se ramener à l'unité; car ce sont deux entités incomplètes, se rapportant à un.

En effet, si droit se convertit, il cesse d'être; si gauche se convertit, il cesse d'être. Les deux sont, par rapport à une entité, et par rapport réciproque.

Droit et gauche font deux, mais ne sont pas une dualité. Car ils n'ont pas de caractéristique absolue propre. — Leur être étaut relatif, droit et gauche penvent se ramener à une entité, et partaut à l'unité.

Un bélier et un bœuf ne font pas no, parce que le bélier a des incisives, sa caractéristique, le bœuf n'ayant pas d'Incisives, sa caractéristique. Étant ainsi caractérisès, bélier et bœuf différent, et ne peuvent faire un, quant à leurs dents, — Un bélier a des cornes, un bœuf a des cornes, les cornes sont trait commun aux deux; donc un bélier et un bœuf font un, quant à leurs cornes. — Donc un bélier est un bœuf quant aux cornes, un bélier n'est pas un bœuf quant aux dents; un bélier ou un bœuf ne sont pas un cheval, quant à la queue de crins qui caractérise le cheval; et, quant à l'absence de cette queue, le bélier et le bœuf sont encore identiques entre eux, comme lis sont aussi identiques par le fait qu'ils ne sont pas cheval.

Les coqs ont un nombre fixe de pattes: ils en ont deux: ils ont donc, un plus deux, trois pattes. — Les bœuis et les moutons ont un nombre déterminé de pieds. Ils en ont quatre. Donc les bœuis et les moutons, un plus quatre, ont cinq pieds. — Prouvez le contraire.



Chapitre 整白 論 Kien-pai-lunn.

Soit une pierre dure et blanche. Dureté-blancheur-pierre, cela fait deux, cela ne fait pas trois.

En effet, dureté est une notion générale abstraite, blancheur est une notion générale abstraite. Ces deux notions étant soustraites, pierre n'existe plus. Car, ni dur, ni bianc, c'est non-pierre.

La dureté se constate par le tact, la blancheur se constate par la vue; ces deux entités étant soustraites, l'existence de la pierre ne peut plus être constatée; donc elle n'existe plus; elle est non-pierre. Donc, dans dureté-blancheur-pierre, il n'y a que deux réalités; cela fait deux, cela ne fait pas trois.

Quand on a dit d'une pierre qu'elle est dure qu'elle est bianche, tout ce qu'on peut en dire est dit. Du moment qu'on ne peut rien dire de propre de la pierre, c'est qu'elle n'existe pas, c'est qu'elle n'n pas de sol.

On ne peut pas dire que la dureté et la blancheur soient un avec la pierre, et qu'ainsi la pierre se cacherait dans la dureté dans la blancheur. Car l'œil ne constate que la blancheur, le tact ne constate que la dureté. Par quel sens constaterez-vous la pierre?

On infère son existence, direz-vous, du fait qu'il n'y a pas de dureté subsistante en soi, de blancheur existante en soi; donc pierre doit être le support de la dureté et de la blancheur.

Je réponds : c'est la une hypothèse. Votre support supposé est inconstatable. — L'œil voit, par la parcelle de feu qu'il confient et par laquelle l'esprit vital est éclairé ; ce processus s'arrête à l'apparence superficielle et n'apprend rien de ce qu'il y a ou non dessous. Le tact estime le poids soupesé et la résistance éprouvée, et passe cette constatation plus lottime à l'esprit vital, lequel n'en apprend pas davantage, l'investigation par ce sens n'aliant pas plus loin. L'homme ne connaît des êtres extérieurs, que ce que ses seus lui apprennent. S'arrêter là est donc la seule règle de certitude. Vouloir prouver l'existence d'une entité support des apparences perceptibles, c'est illusion.

---

### Chapitre 名 密 Ming-chen.

Le ciel, in terre, et tout ce qu'ils ont produit, sont des êtres. Ce par quoi l'être est tel être, c'est son essence. Ce par quoi une essence est telle essence, c'est son degré dans l'échelle des êtres. Ce degré est fixé par la loi. La loi détermine l'essence, laquelle étant individuée, est ensuite exprimée par un nom. — Si le nom est précis, l'être est bien défini, et distingué des autres; ceci est ceci, cela est cela; ceci n'est pas pris pour cela, ni cela pour ceci. L'imprécision dans la dénomination, cause méprise et désordre. — L'être étant dénommé avec précision, on dit de lui ce qui est à lui, on ne lui attribue pas ce qui n'est pas à lui; on ne dit pas de ceci ce qui convient à cela, on n'attribue pas à cela ce qui appartient à ceci. — Aussi les Anciens attachaient-ils une grande importance à l'étude de l'essence et du nom, à la juste dénomination.

F. Voilà ce qui nous reste des vieux sophistes chinois. Je n'ai pu retrouver, dans ces fragments, un syllogisme nyāya entier, en forme. Cela n'ébranle pas mon opinion, que toute cette sophistique est exotique. Les textes que j'ai réunis

dans ce chapitre, ne donnent-ils pas l'idée de lectures ou de leçons mal répétées, parce que mal comprises. Koungsounn-toung, ne fait-il pas l'effet d'un homme, qui a entendu parter de quelque chose de trop profond pour lui, en a retenu les points les plus saillants, et ressert, vaille que vaille, cette science incomplète et non digérée; comme font, de nos jours, certains étudiants chincis, qui débitent des pages de philosophie européenne apprise par cœur, sans guére rien comprenà leur fond? N'importe, ce ramage suffissit pour ahurir les princes sur lesquels les sophistes opéraient. C'est tout ce qu'ils voulaient obtenir.

Tchoang-treu nous a laissé, sur la matière, un paragraphe délicieux. - Les principantés Wei et Ts'i étalent sons cesse en guerre, par la faute, surtout, du rollelet de Wei. Un sophiste nommé Tai résolut de dire son fait à ce boutefeu. S'étant présenté devant le roi, il entra en matière par l'allégorie suivante; O roi, soit une limace. Cette limace a deux cornes. Sa corne de ganche est le royaume du roi Brutal, sa corne de droite est le royaume du roi Sauvage. Entre ces deux royanmes, la guerre est continuelle. Les morts non informés jonchent le sol. Quinze jours après avoir fuit la paix, le vaincu cherche de nonveau sa revanche. - Venez au fait, dit le roi de Wei, - J'y viens, dit Tai O roi, l'espace est-il limité dans quelqu'une de ses dimensions? - L'espace est illimité dans toutes ses dimensions, dit le roi. - Si l'immense espace est illimité dans tous les sens, dit Toi, les deux petits pays de Wei et de Ts'i ont-ils des frontières? - Ils n'ont pas de frontières, dit le roi, jugeant qu'il ne pouvait pas exiger pour le plus petit, ce qu'il avait refusé au plus grand. - Pas de frontières, dit Tai; donc pas de causes de litiges. Mais alors dites-moi, o roi, en quoi vous différez du roi Sauvage de la corne de droite? - Je ne sais pas, dit le roi. - Le sophiste Tai s'éclipsa. - La dispute entre Wei et Ts'i en resta là. /Tchoang-tzeu chap. 25. /

Autre anecdote du même genre, rapportée dans Lie-treu. - Un sophiste célèbre alla voir le roi de Song et demanda à parier devant lui. Le roi commança par lui dire; ce que je n'aime pas entendre, c'est la doctrine de Confucius et de Mei-ti; ce que j'aime entendre, ce sont les discours sur la force et la bravoure. Vous voilà averti. Parlez! - Comme c'était l'habitude de ses pareils, le sophiste visa immédiatement à mettre le roi en contradiction avec lui-même. Bien, dit-il. O rol, ne parlons pas de Confucius et de Mei-ti. Je vais vous exposer pourquol les coups des forts et des braves restent souvent sans effet. - Bon sujet, dit le roi, -Ils restent sans effet, dit le sophiste, quand lis ne les portent pas. Or ils ne les portent pas, on parce qu'ils ne veulent pas, on parce qu'ils ne peuvent pas. O roi, s'il y avait un coup que vous puissiez faire, qui vous gagaerait les Sages, qui vous attacherait le peuple, qui vous délivrerait de tous les ennuis et vous procurerait tous les biens... S'il y avait un coup pareil à faire, us voudriez-vous pas le faire? - Je le ferais certainement, dit le roi. - Alors, dit le sophiste, embrassez et propagez la doctrine de Confucius et de Mei-ti, et le coup sera fait, et tout ce que Pai dit s'ensuivra. - Cela dit, le sophiste sortit triomphant. Il était déjà loin. quand le roi de Song, revenant de sa stupeur, interpella ses courtisans: «Mals répondez donc! Vous voyez bien que cet homme m'a mis hors d'haleine, » (Lie-tzeu chap. 2.)

Sources. — L'œuvre de Mei-ti, en librairie 墨子 Mei-tzeu, surtout les chapitres 六 取 Ta-ts'u et 小 取 Siao-ts'u. — Les chapitres cités de 对子 Lie-tzeu et de 莊子 Tchaong-tzeu. Se trouvent, texte et traduction, dans L. Wieger S. J. Les Pères du système taoiste, 1913. — L'opuscule de 公 孫 配 Koungsounn-loung se trouve en librairie sous son nom.



Troisième dynastie, empereur et impératrice.



煮 子 Mencius, costume de son temps.

#### Vingt-sixième Leçon.

L'age de fer. Confuciisme utopique.

Sommaire. — I. 7 18 Treu-seu. — Bonté native. Le point neutre, la voie moyenne. Gouverne du cœur. — Les Sages. La triade Ciel-Terre-Sage. Cinq relations et trois qualités.

II. 

### J. L. Psychologie et morale. Bonté naturelle. Le cour d'enfant. L'intuition. — Convenance. Humanité et équité. — Le sens. La raison. — Tendance à la perfection. — Le Sage. Les disciples. — Pièté filiale. — L'étoile polaire. L'empereur-père. Politique et administration. — Polémique.

Les disciples de 老 子 Lao-tzeu et ceux de 墨 子 Mei-tzeu voulurent traiter l'âge du fer avec les formules de leurs écoles. Les 益 Confuclistes ne restérent pas en arrière. Eux aussi voulurent guérir leur âge, en lui appliquant les formules du Moitre, bon exemple du Prince, opportunisme du Sage, pièté filiale, etc. J'appelle utapique catte première forme du confuciisme, l'originale, la seule vraie, celle du Malire... parce que, supposant l'homme naturellement bon, ce qu'il n'est pas, et n'admettant que des procédes de gouvernement paternes, elle dut faire et fit en effet flasco. — Deux nous personnitient le Confuciisme utopique. [ B Izeu-seu et 孟 子 Mong-tzeu Tous deux out missée des œuvres importantes, que je vals analyser.

L. 子思 Tzzu-seo est le nom littéraire de 凡 俊 Koung-ki, le propre et unique petit-ille de Confucius. Né peu avant l'an 500, il vit et entendit son aleul, jusqu'à l'âge de vingt ans an moins, trente ans au plus, car Confucius mourut en 479. Il vecut jusque vers l'an 410 selon les uns, beaucoup plus longtemps selon d'autres. Le traité 中 量 de la Voie moganne, qui est son œuvre, developpe l'opportunisme confuciiste. Il fut conservé d'abord dans le 题 Mémorial des rus, puis inséré dans le manuel scolaire 四 書 les Quatre Livres. En voici la substance.

Le décret du Ciel qui fait devenir un être, détermine la nature de cet être. Si l'être suit sa nature, en tout, sans dévier, il sera hon et sa conduite sera honne. Sinon, il devra être ramené au hien par l'enseignement.

Pour ce qui concerne l'intérieur, la grande loi, c'est de se tenir en repos dans la concentration centrale, au point neutre, sans émetire aucun mouvement de passion, plaisir ou colère, complaisance ou aversion. — Suivre toujours la voie moyenne, entre l'aversion et la complaisance, sans aversion ni complaisance, c'est la caractéristique du Sage. — Se tenir toujours au point neutre, suivre toujours la voie moyenne, suppose qu'on réprime, même les premiers mouvements du cœur. C'est là l'étude et l'exercice de l'aspirant à la sagesse. — Se tenir toujours au point central, pratiquer en tout l'opportunisme neutre, voltà le but, l'apogée. Peu y atleignent Le vulgaire reste toujours en decà; ceux qui ne sont pas parfaitement sages, vont parfois au delà. Car, se tenir ainsi en équilibre, sans incliner d'aucun côté, cela suppose une force d'âme qui manque à beaucoup.

Il y a deux sortes de Sages. Les \$\forall Cheng\$ qui sont sages de naissance, le Ciel leur ayant donné une nature parfaite, et enx l'ayant conservée parfaite; c'est la première catégorie. — Les \$\forall Hien sont la seconde catégorie. Ils sont devenus sages, par l'enseignement reçu et l'exercice pratiqué. La nature reçue par eux à la naissance fut bonne, mais pas au maximum; ou peut-être fut-elle négligée durant la jeunesse. L'enseignement et l'exercice corrigérent teurs défauts, augmentérent leur fonds.

Par leur harmonieuse coopération, le ciel et la terre produisent tous les êtres. Le Sage parfait, dépourvu de vues égoistes, vraiment altruiste, fait le tiers avec le ciel et la terre. C'est-à-dire qu'il agit sans cesse, comme le ciel et la terre, pour le bien des autres, non pour son propre bien

Treu-seu reconnaît au Sage parfait, une sorte d'instinct qui lui dévoile l'avenir. Cet instinct lui vient de son union au cosmos. Il perçoit confusément le seus de l'évolution du binôme ciel-terre, avant que cette évolution ait abouti à son terme; prévoyant, devinant alosi, ce que sera ce terme. C'est, dit Treu-seu, une participation à la qualité de préscience que possédent les Manes, les ames séparées des corps qui flottent dans le cosmos.

Voici le portrait que Tzeu-sen fait du Sage: Il ne vexe pas ses inférieurs, et ne flatte pas ses supérieurs. Il exige beaucoup de lui même, et peu des autres. Il ne se plaint jamais du Ciel, et n'en vent jamais aux hommes. Allant au fii des circonstances changeantes, il attend l'accomplissement de son destin.

Le fondement des mocurs, de la morale, de tout, ce sont les cinq relations, entre prince et sujet, entre père et fils, entre mari et femme, entre frères alnés et cadets, entre compagnons et amis. — Trois qualités doivent être l'objectif de tous, à savoir : la sagesse qui prévoit qui dispose, la bienveillance dans les rapports entre hommes, la force d'âme contre les difficultés. Tout cela se résume dans le seul mot tal teh'eng perfection.

II. Après Tzeu-seu, if pi Mong-k'eue, vulgo Mong-tzeu maltre Mong. d'où la latinisation Mencius. Né dans le pays de A Lou comme Confucius, il vécut de 372 à 289. Des élèves de Tzeu-seu furent ses maitres. On sait très peu de choses de sa vie. Il erra, à peu près comme Confucius, cherchant à qui donner des leçons de politique. Il nous reste de lui un livre intact, fond important et style superbe. Personne ne contribua autant à la conservation et à la diffusion du Confucilsme original, du Confucilsme utopique, que Mencius, qui est \$\frac{1}{2}\$ in second Suge de la secte. Il est cesté, jusqu'à nos jours, le porte-étendard du système. Aussi vals-je analyser son œuvre avec une certaine ampleur.

Son but, Mencius l'a défini ini-même. Je désire, dit-il, rectiller les cœurs des hommes, arrêter la diffusion des doctrines perverses, mettre un frein à la licence, bannir les discours immoranx, afin de faire aboutir l'œuvre des trois grands Sages, 夏 U le Grand, le duc de 副 Tcheon, et Confucius.

Mencius renvoie souvent, dans son enseignement, à des principes de psychologie et de morale, qu'il me faut exposer avant tout.

La volonté, qui est de l'esprit, dolt gouverner l'instinct, lequel tient on corps. La volonté est le principal; cependant l'instinct mérite aussi considération. Il fant

être mattre de sa volonté, et ne pas étouffer son instinct. Ces deux facultés agissent et réagissent l'une sur l'autre. - Quant à sa nature, Mencius considére l'instinct comme de la matière tenue, exhalaison corporelle, de l'ordre des fumées et vapeurs. Tous les philosophes chinois out depuis pensé comme lui. Il apparents l'instinct à l'éther cosmique, et l'appelle, dans ce sens, illimité. Il le dit accordé sur la joi universelle de convenance, et devant être entretenu par des actes fréquents de convenance, sous peine de déhilitation ou d'extinction. Ces actes doiventêtre posés avec suite et maturité. Il ne faut pas faire comme celui qui firait de temps en temps les tiges de son blé, pour le faire pousser plus vite. - L'instinct moral, sorte d'intuition, pivot de la psychologie de Mencius, comprend la conscience, on même la constitue. C'est lui qui prononce le dictamen moral, d'après la convenance ou la non-convenance de l'acte en question. La convenance est appréciée par l'instinct moral. Elle constitue la moralité, une qualité intrinsèque d'après Mencius. Son adversaire 高子 Koo-tzew soutenait que c'est la convention qui constitue la moralité. - Quant à la provenance de l'instinct moral, voici l'opinion de Mencius Inné, mais informe, il germe et se développe dans l'enfant, por suite d'un nombre d'actes positifs de convenance posès. Germe, développe, il doit être alimenté (sic : par les mêmes actes, pour pouvoir durer. Si les actes cessent. Il déperit. Des actes contraires le tueraient.

Ceci est conforme à la théorie du temps sur les deux ames, théorie que nons connaissons. L'âme supérieure nutt et grandit par absorption et condensation de la matière ténue médiane. Cette matière tonne, informée par la norme universelle, est confusément disposée dans le sens de l'ordre; c'est là la bonté originelle si souvent ressassée par Menclus. Par des actes ordonnés répétés, cette disposition confuse devient un instinct defini, l'instinct de l'ordre, l'intuition de la convenance, que Mencius appelle 其 知 le savoir naturel. Suivre toulours ce dictamen instinctif, vollà la moralité du Confuciisme. Non raisonnée, mais intuitive, et par suite combien subjective, nous aurons à le constater plus d'une fois. Que de cas de conscience, des plus simples, diversement jugés par les Confucilistes. Parce que, en dernière instance, ils fixent plutôt l'opportunisme extrinséque, que la moralité intrinseque. Alors ce n'est pas la conscience instinctive qui juge; c'est le sens de l'intérêt. - Quant aux résultats que donne la convenance, comme règle des mœurs, aux mains des Confuciistes, un exemple suffica pour le montrer. La fornication avec une fille, est un grand peché, parce qu'il ne convient absolument pas qu'une fille ait un enfant. L'adultère est un petit peché, parce qu'il convient moins qu'une femme ait un enfant d'un autre que de son mari; cependant, comme l'enfant sera attribué au mari, si le secret est gard \, le désordre est insignifiant, les apparences étant sauves. La sodomie n'est nullement un péché. Au contraire, comme elle resserre la cinquième relation compagnons-amis (page 226), elle est plutôt conveunble. Les Lettrés l'entendent ainsi.

Mencius suppose le cœur de l'enfant si bien incliné naturellement vers tout bien, à l'exclusion de tout mal, que l'idéal moral est pour lui la conservation de ce cœur d'enfant. Il affecte de résumar son système dans cette formule. Parmi les hommes, dil-il, cœux-fà sont grands, qui, durant toute leur vie, n'ont pas perdu leur cœur d'enfant... Et allieurs: c'est par la conservation du cœur d'enfant, que le Sage diffère du valgaire.. Cette conservation est inborieuse, dit-il. Elle exige-

l'exercice prolongé du bien. La paix ne «'acquiert qu'à la longue, dans l'habitude formée, dit Mencius. — Comme Missionnaire ayant pratiqué les paiens, j'ajoute, que sans la grâce de Dieu, elle ne s'acquiert pas.

Daprés Mancius, l'instinct moral est accompagné nécessairement de quatre dispositions essentielles: — jeun faire à autrui le bien qui convient; ¾ i protéger autrui contre le mai qui ne convient pas: ¾ le réprimer son égoisme et pratiquer l'altruisme quand il convient; ¼ le les discerner le droit et le tort, et par conséquent ce qui convient dans la pratique. On voit que la quatrième disposition se confond presque avec ¼ ¼ le sens moral, l'instinct; l'instinct étant plutôt théorique, le discernement plutôt pratique. — Ce sont là comme les quatre membres de l'homme moral, sans lesquels il n'est qu'un homme incomplet; n'est pas un homme, dit Mencius. C'est par ces quatre dispositions, que l'homme diffère des animunx. Les deux premières en particulier, sont comme les traits distinctifs et caractéristiques de l'homme. — L'exercice développe ces quatre dispositions, comme il développe l'instinct moral, il en rend les actes de plus en plus spontanés et naturels; comme un fen qu'an attise, brûle de plus en plus; comme un puits où l'on pulse, donne de plus en plus. Tandis que l'inaction les étiole, que des actes contraires les étaignent.

Les deux premières dispositions, que l'appetterai bienveillance et équite, quoique ces deux mots ne rendent pas adéquatement les définitions précises données ci-dessus; la bienveillance et l'équité, dis-je, sont les notes propres que le Ciet à départies à l'homme, son degre dans l'échelle des êtres, le niveau auquel il doit se mointenir, la demeure de l'homme, la voie de l'homme, dit Mencius, métaphoriquement. Elles appartiennent en propre au ciel et à la terre, que l'homme imite en les exerçant. — Reste à donner des limites pratiques à ces notions abstralles. Il faut, dit Mencius, éviter, et le purisme rigoriste qui rebute, et la familiarité vulgaire qui rapproche trop. Il ne faut pas, par crainte de se souiller un contact des hommes, faire l'ermite, quand les temps sont mauvais. Il ne faut pas non plus de loyalisme outré et de dévouement aveugle. Il faut, comme Confucius, peser froidement la convenance, dans chaque cas particulier... Et nous voilà revenus à l'instinct personnel, à l'appréciation subjective ... Aussi bien Mencius est-il obligé d'avouer que les intuitions de Confucius ne furent Jamais comprisés par le vulgaire, et furent souvent discutées par les intellectuels.

Vollà le système. Voici maintenant des textes détachés qui s'y rattachent.

Le Ciel ne parle pas, mais aglt, fait aboutir sa volonté. Ce qui arrive spontanément, dans le monde physique et dans le moude morat, c'est son œuvre. Ce qui est devenu sons qu'on l'ait fait, c'est l'œuvre du Clei.

Elionime nait purté au blen, comme l'eau est portée à couler vers le bas, naturellement. Tout mal est contre nature, autant qu'il est contre la nature de l'eau de couler vers le baut.

Les quatre bonnes dispositions naturelles innées, sont les mêmes dans tous les bommes, comme tous les grains de ble semés dans un champ sont identiques. Donc les hommes deviaient tous être également bons Pourquoi ne le sout-ils pus? — Les touffes du blé sevé ne sont pas identiques, ou par suite d'inégalité du terrain, ou parce qu'on a marché sur telle touffe, etc. De même, le défaut d'édu-

cation, les exemples et les occasions, font que les hommes sont inégalement bons. L'ambiance surtout a une grande influence. Quand la moisson a été honne, les hommes sont généralement honnètes. En temps de disette, beaucoup devianneut voleurs.

Chaque espèce d'être, a reçu du Ciel sa règle, sa loi. De la l'uniformité de la nature, de l'instinct, dans l'espèce. Il en est, de l'espèce humaine, comme de toutes les autres.

La lei morale, la voici résumée en peu de mois: ne pas faire ce qui ne doit pas être fait, ne pas vouloir ce qui ne doit pas être voulu.

La pudeur morale, qui fait que, par devers sol, on n'agit pas contre la convenance, est essentielle à l'homme. L'avoir perdue, c'est n'être plus un homme.

La vue, l'onie, le goût de tous les hommes, se portent vers les mêmes objets. De même le cœur de tous les hommes se parle vers ce qui convient. S'il n'en est pas ainsi, chez l'un ou l'autre, c'est par le fait d'une destruction violente, comparable au déboisement d'une moutagne par la hache. — Il s'agit de la destruction de l'instinct moral.

Mencius attribue un effet curatif moral au sommeil nocturne. Les petits désordres, dit-il, sont réparés, au jour le jour, par le repos de la nuit, si bien que, au matin, la bouté naturelle se trouve restaurée. Quand le désordre devient excessif, et surtout s'il devient nocturne, la réparation étant insuffisante. la perversion s'ensuit. Alors l'homme ne différe plus de l'animal.

Il faut nourrir (sic) ses bons instincts, et surveiller la tendance au vagaboudage du cœur. Ce soin doit être continuel. S'il est intermittent, il n'aura que peu ou pas de résultat. On n'arrive à rien, si on ne se surveille qu'un jour sur dix.

La condition essentielle de l'avancement, dans la culture de soi, dans la mise au point morale, c'est que la convenance alt toujours le dessus dans le conflit avec la sensualité. Une défaite en cette matière est fatale. Tont avantage, fût-ce la vie, doit être sacrifié, plutôt que de poser un acte contre la convenance, un acte qui ne conviendrait pas. — Ne jamais accepter une charge, qui serait offerte contre la convenance, ou sans les rits voulus. Mourir de faim, plutôt que d'accepter le morceau de pain donné en aumône, sans les égards voulus. — Agir contre la convenance, c'est perdre son cœur natif; c'est faire la seule perte redoutable, la seule à laquelle le Sage ne se résoudra jamais. — Hélas! il y a des hommes qui sont matheureux, d'avoir un doigt difforme, d'avoir perdu une poule ou un chien. Et la perte de leur cœur d'enfant, leur difformité morale, ne les fait pas souffrir l

La grandeur de l'homme, loi vient de son esprit, non des sens. Est grand, qui cultive son esprit; est petit, qui flatte ses sens. Les sens étant déraisonnables, sont séduits par les objets, naturellement. L'esprit raisonnable doit discerner et juger, doit se déterminer, non se laisser captiver. C'est là le don propre, fait par le Ciel à l'homme; c'est la loi de l'humanité; c'est la dignité  $\mathcal{K}$  spéciale de l'homme, de par le Ciel. Il faut que l'homme intte, pour conserver cette dignité. Elle s'entretient mieux dans le labour et la souffrance; le bonheur prolongé l'anémie, l'étiole. Aussi le Ciel prépare-t-il et nide-t-il par la souffrance et le labour, ceux qu'il destine à de grandes choses.

Une vertu imparfaite, n'est bonne à rien. Le grain qui n'est pas mûr, ne nourrit pas. Le puits qui n'a pas été foré jusqu'à l'eau, ne désaltère pas. C'est en agissant en tout selon sa raisoft, que l'homme prouve qu'il comprend le degré spécifique de sa nature, et ce que le Ciel voulut en la lui conférant. Il fant conserver et perfectionner ce don, si l'on veut plaire au Ciel. Vivre raisonnablement sa vie au jour le jour, en attendre le terme en se perfectionnant chaque jour, vollà ce qui s'appelle marcher dans sa voie.

Le vulgaire marche sans savoir où il va, agit sans se demander pourquoi, est mû sa vie durant par des impressions sans loi... Rien de plus anti-humain, que cette vie irréfléchie et sans but!

Pour quiconque veut nourrir, c'est-à-dire développer son cœur natif, ses honnes facultés, le premier pas à faire, c'est de restreindre, de diminuer ses appétences. Réduire ses désirs au minimum. Se concentrer au maximum.

Quiconque est vertueux dans son fond intérieur, sera certainement altruiste dans sa conduite extérieure. Agir pour son propre intérêt, contre celui des autres, c'est chercher délibérément sa ruine, Agir convenablement, équitablement, respectant les droits d'un chacun au soleil, cela rapporte prospérité et saint.

Voici maintenant des principes, qui firent loi parmi les Lettres, jusqu'à ces derniers temps.

Quiconque cherche la vertu et le bonheur qu'elle donne, trouvera; car ces choses intérieures sont à la portée de l'homme. Les biens extérieurs étant niéatoires, dépendant de circonstances dont l'homme n'est pas le maître, leur obtention est incertaine. Le vrai bonheur, c'est de constater que l'on progresse en vertu. Aussi le Sage ne s'applique-t-ii qu'à cela.

Le Sage doit être très attentif à ses paroles et à ses actes. Mals il ne doit pas être étroit, inquiet, scrupuleux, morose.

Le Sage n'exige d'autrui, que ce qu'il fait lui-même. Il n'imite pas ceux qui sarcient le champ d'autrui, pas le leur; qui exigent beaucoup d'autrui, et rien de soi.

Le mauvais exemple d'un âge pervers, ne dolt pas faire vaciller le Sage. — Qu'il se moque des détracteurs, lesquels ne ful manqueront pas, mais qui ne pourront pas lui nuire.

Le Sage ne doit avoir de rapports, ne doit lier amitié, qu'avec ses pareils, les Sages vivants, et les Sages morts dont l'histoire a conservé les paroles et les exemples. Qu'il ne se commette pas avec les princes.

Mencius veut que le Sage soit fièrement, farouchement indépendant. Même le prince ne doit pas faire appeter le Sage, mais doit aller le voir. S'il n'est pas invité dans les formes, le Sage doit mourir plutôt que d'accepter quoi que ce soit. Le prince lui doit une charge, comme à tous ses parells. Si on la lui donne, il remerciera une fois, lors de sa nomination; mais il ne remerciera plus ensuite, quand on lui servira les arrérages de son traitement, lequel lui est dû. S'il n'a pas de charge, et se trouve dans le besoin, il peut accepter un don, une fois, parce que le prince qui lui devrait plus, lui doit cela. Mais il n'acceptera pas de dons renouvelés ou réguliers, qui feraient de lui comme un animal domestique engraissé par le prince.

Cette fière indépendance est nécessaire au Sage pour l'exercice de sa mission. Celui-là n'arrivera à rien, dit Mencius, qui fait flèchir les principes pour la commodité d'autrui. Et celui qui courbe l'échine, ne redressera jamais qui que ce solt.

Les trois joies du Sage, sont: 1° que sa famille jouisse de la santé et de la paix... 2° n'avoir rien à se reprocher devant le Ciel et devant les hommes... 3° voir affluer des sujets qui désirent être enseignés par lui.

Le Ciei veut la transmission des connaissances. Il veut que ceux qui ont su les premiers, enseignent ceux qui re savent pas encore. Le Sage se conforme à ce désir du Ciei, en enseignant. — Par l'enseignement d'autrui, le Sage gagne légitimement sa nourriture. C'est, de tous les gagne-pain, le plus noble. Mais, qui le nourrit, doit de pins l'honorer; sinon il devra renoncer à sa piace. — Qu'il maintienne aussi fièrement le niveau de son enseignement, ne rabattant jamais des principes pour un élève médiocre. Atteigne qui pourra. Il se doit d'être supérieur.

Pour Mencius, et tous les Confuciistes jusqu'à la fin de la dynastie il Ts'ing, l'instruction comprit tonjours l'éducation, la formation. Formation délibérément systèmatique, longue, lente, dure. Qui a avancé vite, dit Mencius, reculera de même. Qui a avancé lentement, a des chances de persévèrer.

Parmi les disciples, Mencius distingue trois catégories, qu'il attribue à Confucius: 1° ceux qui arrivent à l'intuition du principe même de l'opportunisme, de la convenance, et l'appliquent ensuite impeccablement. Ceux-là ont leur règle en eux-mêmes, et deviennent la règle des autres. Ce sont les merles blancs, sujets très rares. — 2° ceux qui, dépourvus d'originalité, sont épris des modèles antiques; idéalistes qui s'acharnent à copier, à reproduire les Anciens. Sorte bien inférieure à la première, mais encore bonne. — 3° ceux qui ne cherchent qu'une certaine pureté, qui ne veulent pas se soullier au contact du mauvais on du médiocre; puristes qui s'abstiennent et s'épluchent. Sorte très inférieure, la dernière acceptable. — Pins bas que cela, il n'y a plus de ressort.

Sur la piété filiale, Mencius reproduit l'enseignement de Confucius. Et, comme Confucius, il pense que cette veriu peut tenir fieu de religion au peuple. — Ne cherchez pas au toin, ne tentez rien d'ardu. Ce que vous devez faire, est tout près et facile. Piété envers les parents, respect envers les supérieurs. — Pour le peuple, la piété filiale est, in concreto, la convenance, donc toute la morale pratique nécessaire. Elle est, pour ini, l'expression concrète de la bienveillance et de l'équité. L'olsiveté, le jeu, l'ivrognerie, l'inconduite, l'avarice, la violence, sont des péchés, parce que ces choses frustrent les parents de l'aisance et des avantages auxquels ils ont droit.

Les funérailles et les offrandes aux parents défunts, sont chose encore plus importante que le service des parents vivants. — Des fautes contre la plèté filiale, la plus grave c'est de mourir sans laisser de postérité, car elle prive les Aucêtres de leurs offrandes (et en fait des faméliques vonés à l'extinction).

Entre père et fits, Mencius exige l'affection cordiale. De jà la conséquence, que jamais un père ne doit faire lui-même l'éducation de son fits. Car les punitions qu'il serait obligé d'infliger, lui alièneraient le cœur de son fits. Car le fits enseigné par son père, constaterait peut-être que ceiui-ci ne pratique pas ce qu'il enseigne,

et le mépriserait. — Le résultat de ce principe, encore reçu de nos jours, est que l'autorité du père chinois, si vantée, est décidément faible, plutôt paterne que paternelle.

L'amour des parents doit primer les autres, y compris celui de l'épouse et des enfants, durant toute la vie, jusqu'à la mort. Préférer sa femme ou ses enfants à ses parents, est un péché grave contre la piété filiale.

Inutile de démontrer que de plusieurs de ces principes, qui régissent la vie de famille chinoise, découlent des conséquences contraires à la morale chrétienne. Les chrétiens chinois savent ce que leur coûte la suppression des offrandes aux Ancêtres. Et combien de mariages rompus, parce que la bru déplait à la belle-mère. Pour ne pas parier du reste.

En politique, Mencius reproduit et développe la doctrine du prince étoile polaire, du prince père do peuple, chère à Coofucius — Jamais, dit-il, le peuple ne se révoltera contre un prince bon ; car jamais on n'a vu des enfants se révolter contre un bon père. Même excité à la révolte, il ne se révoltera pas. Car ce serait contre nature.

A quiconque lui demandait des instructions politiques, pariant de ce principe que la nature est bonne de naissance, Mencius répondait; Que le prince donne le bon exemple, spécialement colui de la piété filiale; qu'il veille à procurer à ses sujets le hien-être matériel nécessaire; et son pays sera en bon état... On ne peut compter sur les bonnes dispositions du peuple, que quand il est bien nourri. — Ailleurs il formule sa pensée encore plus crûment. La conduite à tenir pour gagner le cœur du peuple, la voici: lui procurer abondamment ce qu'il aime; ne pas lui faire ce qu'il n'aime pas.

Mencius insiste sur le devoir du gouvernement d'instruire le peuple. L'homme naft disposé au bien; mais pour que cette disposition porte ses fruits pratiques, il ini faut être enseigné. Il faut donc des écoles. Au gouvernement de les établir. Mais on n'y enseignera que les devoirs sociaux, envers les parents, envers le prince; devoirs famillaux, règles des jeunes gens et des vieillards, etc. De plus, les rits, le vernis de la vie.

Mencius parle avec force contre les politiciens sans conscience, qui foulent les peuples pour l'avantage des princes, poussent à la guerre, aux exactions, etc. Il les traite de malfalteurs publics.

Mencius reprocha amérement aux princes de son temps, d'avoir exagéré le les taxes agraires, 2º les taxes perçues sur le commerce aux barrières. Il les exhorte à ne plus exiger une taxe agraire annuelle fixe, ce système réduisant le peuple à la misère dans les mauvaises années. Il leur demanda de revenir au groupe ancien de buit familles solidaires, cultivant, outre leurs terres particulières, un terrain commun dont le produit revenait au fise chaque année, tel quel, gras dans les bonnes années, maigre dans les mauvaises. De sorte que le peuple donnait à l'état seulement du travail, supposé le même chaque année. — Ce bon Mencius, bean

discoureur, médiocre administrateur, aurait dù savoir qu'un champ commna n'est jamais cultivé comme il faut. Généralement c'est à qui n'y mettra pas la main.

Si Mencius exigeait que l'impôt ne fût pas onéreux, d'un autre côté il ne voulut pas qu'il fût trop réduit. Un revenu de l'état très faible, peut suffire à la rigueur, disait-il, dans une tribu barbare, laquelle n'a presque pas de dépenses communes. Tandis que le degré avancé de la civilisation chinoise, exige des dépenses assez fortes, pour rétribuer un nombre de fonctionnaires, pour frais de representation, etc. Il faut qu'un impôt suffisant, mette le gouvernement à même de faire les dépenses nécessaires, sans lésiner.

Il exigeait aussi que, pour garantir son aisance et pour le mettre à même de payer les taxes facilement, l'état interdit au peuple tout iuxe exagéré, toute folle dépense, et veillôt à ce que cette loi somptuaire fût observée. «Que la consommation du peuple soit réglée d'après les saisons et les travaux. Qu'il ne lui soit permis de dépenser que ce que les rits exigent, pour les noces et les funérailles. Ainsi le peuple aura toujours surabondance de ressources, »

Pour ce qui est des barrières donanes et péages, Mencius flétrit les exactions des seigneurs du temps, en ces mots: «Judis les barrières furent établies pour protégar contre le brigandage, maintenant elles servent pour exercer le brigandage.» — En utopiste qu'il est, il en demande la suppression immédiate, instantanée. A un préfet qui lui promet la suppression graduelle, il dit: «Si un homme qui jusqu'ici a volé une poule par jour, promet de u'en plus voler qu'une par mois, c'est mieux sans doute, mois le vol continue.»

Mencius flétrit la guerre avec une extrême violence: Tout général famé, mérite le pire supplice, dit-il. La mort est trop peu, pour celui qui a obligé la terre, à dévorer des cadavres humains.

Mencius polémisa contre plusieurs personnages. Ces polémiques nous ouvrent des aperçus intéressants sur les idées et les mœurs du temps.

D'abord un certain \$\frac{1}{47}\$ Hu-hing posa en principe, que tout homme devait vivre du travail agricole tait par lui-même, du grain produit par son propre travail. Il exigea que, même le prince, premier citoyen de l'état, gagnât ainsi sa vie, et n'eût ni traitement ni prérogatives. — Mencins le réfuta, en lui démontrant que lui et ses disciples devaient, malgré et contre leurs principes, acheter aux artisans certains objets indispensables. Que si un obligeait les artisans et le prince à cultiver la terre, ils n'auraient pas le temps de vaquer à leur mêtier on au gouvernement. Il y a, dit-il, travail physique et travail intellectuel. Les mêmes hommes ne pouvant pas faire les deux, ceux qui font les travaux d'esprit doivent être nourris par ceux qui font les travaux agricoles, par voie de commerce ou de taxation.

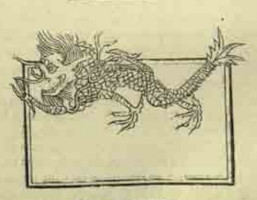
Mencius combatiit 接来 Yang-Ichou et son égoisme. Il le devait, puisqu'il préchait l'altruisme. Mais il attaqua aussi l'altruisme de 歷 图 Mei-ti. En ceta il fut injuste. Il le fit, je pense, par amour du dilemme, pour pouvoir argumenter contre deux opinions opposées extrémes, ce qui est le grand bonbeur des orateurs chinois. Il força donc la doctrine de Mei-ti, jusqu'à lui imputer une charité universelle absolument aveugle, au point de mettre n'importe quel inconnu sur le même rang que les propres parents. Or Mei-ti n'a pas enseigné cela. Si quelque

sectateur éloigné de ce grand homme dit parciite chose, Mencius n'aurait pas du rejeter cette faute sur Mei-ti. Avant Mencius, les Confuciistes avaient jugé la doctrine de Mei-tzeu sur la charité parfaitement orthodoxe, et avaient cordialement frateroisé avec tui, les Jou-Mei étant toujours cités comme formant un groupe, celui des altruistes, opposé à celui des égoistes. C'est depuis Mencius que la charité de Mei-tzeu fut jugée exagérée par les Confuclistes, Mei-tzeu finit par être considéré par eux tout à fait comme un hérétique, quand les théories brutales de 🍴 子 Sunn-tzeu (Leçon 31) l'emportèrent. — La formule ressassée par Mencius, est que Yang-tchou ruina la notion du respect du aux princes, en refusant de rien faire pour le bien de l'état; et que Mei-ti ruina la notion de la piété due aux parents, en exigeant qu'on fit éventuellement, pour n'importe qui, autant que pour eux. Encore une fois, exagération manifeste, même pour Yang-tchou; pour pouvoir asseoir son opinion moyenne en bonne posture, entre deux extrêmes forcés.

li est remarquable que Mencius, qui vecut apres Lao-treu et Lie-treu, qui înt contemporain de Tchoung-treu auquet il survecut de trente années au moins, n'n mit aucune alfusion au Taoisme ul aux Taoistes. On ne peut pas admettre qu'il les ait ignorés. Car Lau-treu était connu dans tout l'empire; et Mencius visita le pays de & Leang où Tchoung-treu était célèbre. Deux hypothèses possibles. Ou un secret penchant vers eux, la psychologie de Mencius ayant une nuance taoiste... Ou in peur de la verve endiablée de Tchoung-treu, auquel il ne faisait pas bon se froiter. Je peuse que les deux motifs peuvent avoir coopéré pour fermer la bouche à Mencius.

Sources et Ouvrages. — Le 中 搞 Tchoung-joung de 子思 Tzeuseu, et l'œuvre de 在 子 Mong-tzeu, qui font partie des canoniques 四 書 Seuchou. Les immombrables commentaires, de valeur diverse, de ces deux traités,

Traduction anglaise, très travaillée, par J. Legge, — Excellente traduction en latin et en français, par S. Couvreur S.J. Les Quatre Livres... parfois un peu idéalisée.



Plaque de oréance.

#### Vingt-septième Leçon.

L'age de sang. Les Légistes.

Sommaire. - I. Historique. - II. Teng-si, analyse. - III. Cheu-kiqa, analyse.

L Après l'age de fer, période durant laquelle les grands fiefs, devenus petits royaumes, se battirent entre enx, voici venir l'âge de sang, période durant laquelle le royaume de 差 Ts'inn ancantit tous les autres, par la guerre incessante et des massacres sans nom. Après chaque bataille, ceux de Tr'inn comptaient soigneusement les têtes coupées, car une prime était payée pour chaque tête. C'est en nombres de têtes coupées, que Ts'inn inscrivait ses hauts faits dans l'histoire, Je cite... En 364, à la bataille de Ti [3] Cheu-menn, Ts'inn coupa seixaute mille têtes. En 312, a 丹 區, Tan-yang, quatre-vingt mille têtes. En 308, à 宜 江 I-yang, soixante mille têtes. En 293, à la bataille de la passe 伊 I, deux cent quarante mille têtes. En 275, quarante mille têtes. En 274, encore quarante milie têtes. En 273, cent cinquante mille têtes. En 264, cinquante mille têtes. Eu 260, à 長年 Tch'ang-p'ing, en un seul jour, quatre cent cinquante mille têtes, le plus grand massacre que l'histoire universelle alt enregistré, je crois. En 256, quarante mille, plus quatre-vingt-dix mille têtes, en deux batailles. J'ai emis les combats moindres et les prises de villes. Ce que j'ai cité, suffira je pense, pour montrer que je n'ai pas exagéré, en appelant cette période l'age de sang.

Les auteurs de ces horreurs furent des philosophes-politiciens, désignés dans l'histoire de Chine par le nom collectif de 注 家 fa-kin les Légistes. Le but théorique de ces hommes, fut de rétablir la paix en Chine, sur la base, non de l'ancien empire féodal incurablement décrépit, mais du concert des petits royaumes issus de cet empire ; quelque chose comme le concert européen jadis célèbre. Dans ce but, ils travaillérent à fortifier à l'intérieur l'autorité des roitelets sur leurs peuples, et à les faire se tenir en respect les uns les autres à l'extérieur. Le premier résultat pratique du système, fut l'oppression inouie et l'exploitation à ontrance des peuples. Quant au résultat définitif, il fut le contraire de ce que les Légistes avaient cherché. Les comtes de 奏 Ts'inn s'approprièrent le système, devinrent grace à lui très puissants, écrasèrent tous les petits royaumes, détruisirent les derniers restes de l'ancienne féodulité, et fondérent, en 224 avant J.-C., la monarchie absolue chinoise, qui a duré jusqu'en 1912. - Je vais parler assez au long de ces légistes, nombreux surtout du quatrième au troisième siècle. Leurs personnes sont trop peu connues, et leurs œuvres sont encore inédites. J'ai consacré aux unes et aux autres une étude approfondie, dont le vals exposer les réaultais. Et d'abord, les personnes, dans leur ordre chronologique.

節 ff Teng-si, vulgo Teng-si-tzeu maître Teng-si, est à mettre en tête de ceux qui voulurent que 法 fa la loi fût la seule règle du peuple, tout ce qu'il avait besoin de savoir, la seule morale nécessaire; et que cette loi serait ce que le prince voudrait bien la faire este volo, sie jubeo, sit pro ratione voluntas». Né dans le pays de 都 Tcheng, Teng-si fut contemporain de Lao-tzeu, et de 子 產 Tzeu-tch'an que nous connaissons par son texte sur la dualité de l'âme (page 118).

Tzeu-tch'an ayant fait un code nouveau pour la principauté Tcheng, Teng-si le critiqua, Tzeu-tch'an le fit mettre à mort, vers 530 probablement. Il nous reste de Teng-si un petit opuscule inédit.

李悝 Li-k'oei et 李 兒 Li-k'eue servirent tous deux le marquis 文 Wenn de 段 Wei, entre i20 et i00. On salt peu de choses, presque rien, de ces deux hommes. Ils firent, par leurs lois, que le marquis Wenn tira de son marquisat le maximum possible de rendement en tout genre. Wei devint riche et fort. Il ne nous reste aucun écrit de ces deux hommes. — Je me permets de penser que Li-k'oei et Li-k'eue furent un seul et même personnage, dont le prénom diversement prononcé dans deux dialectes, fit deux personnes distinctes dans les histoires, alors fort mai rédigées.

文 序 映Koungsounn-yang, alias 衛 映 Wei-yang, c'est-à-dire Yang du sang de la famille princière de Wei, entra, en 361, au service du duc de 秦 Ts'mo, dont il servit fidèlement les intérêts jusqu'en 338, date de sa mort. Il fut luvesti de l'apanage 高 Chang, d'où ses titres 高 君 Chang-kiunn, ou 高 子 Chang-tzeu. Il nous reste de lui un traité bien important; car, si Teng-si fut le premier théoricien de l'école des Légistes, Wei-yang fut le premier qui mit ces théories en pratique, et cela, sur une vaste échelle, et durant de longues années.

P 俊 Cheu-kiao, vulgo P 子 Cheu-treu maltre Cheu, originaire du pays de 晉 Tsinn, fut le conseiller de Wei-yang (ci-dessus) ministre de 秦 Ts'inn. Après la mort tragique de son patron, il s'enfuit à 蜀 Chou, où il composa son traité et mourut, après l'an 338

于 all Wang-hu, plus connu comme 鬼 谷子 Kaei-kau-tzeu, le Mattre du Val des Morts, lieu où il tenait école, est à placer vers l'an 350. Au «sic volo sic jubeo a des Légistes, il ajouta la théorie des alliances politiques, faites et défaites selon l'intérêt du moment, sans aucune pudeur; les amis d'aujourd'hui devant se battre demaio, s'il peut leur en revenir quelque avantage. C'est la fameusé théorie dite 繊 棍 tsoung-heng, long et large, chalne et trame; c'est-à dire des alliances en barrage, nord-sud pour isoler 藝 Ts'i à l'Est et 菱 Ts'inn à l'Ouest; est-ouest pour isoler les principantés du Nord et du Sud les unes des autres. - Wang-hu passa sa vie dans la retraite, mais son influence fut considérable, car il forma beaucoup d'élèves, lesquels appliquérent ses théories comme politiciens à gages des princes du temps. Les plus célébres furent 蒜 差 Sou-ts'inn mort ea 318, et 張 傑 Tchang-i, Trahissant son seigneur le marquis de Wei, ce Tchang-i lul fit la guerre, en 328, pour le compte du comte de Ts'inn, dont il devint ministre. En 323, nous le retrouvons, ministre de Wei, guerroyant contre Ts'inn. En 317, il rentra au service de Ts'inn. En 310, il rentra au service de Wei, où il mourut dans son lit, personne ne l'ayant pendu. Vollà le système tsaung-heng. Cher à deux princes rivaux, Tchang-s les servit et les battit alternativement, durant toute sa vie, pour l'amour de l'art et pour espèces sonnantes. Les Chinois ne trouvent pas cela vilain. Bien joué, disent-ils, et lucratif. - Il nous reste un traité de Koei-kau-tzeu, le mattre de Tchang-i.

中不语 Chenn-pouhai, vulgo 申子 Chenn-tzeu maltre Chenn, fut ministra du marquis 昭 Trhao de 韓 Han, de 351 à 337 année de sa mort. Taoiste, il composa un traité de politique en deux sections, qui n'est pas parvenu jusqu'à nous.

Au système de la loi brutale, inexorable, il fallut une théorie qui le fit accepter. Des théoriciens se trouvérent pour cette besogne. Ce furent des Taoistes, qui déduisirent (ou plutôt, pour parler à la mode de la secte, qui dévidérent) la loi du prince de la Loi du Principe. Les ouvrages extrêmement importants de trois auteurs de ce genre, sont parvenus jusqu'à nous. Ce sont

1º le traité attribué à 管 夷 書 Koan-i-ou ou 管 傳 Koan-tchoung, le célébre ministre du duché de 齊 Ts'i, mort en 645. C'est là une fiction littéraire. L'auteur inconnu de ce traité intitulé 管 子 Koan-tzeu maître Koan, doit être

placé dans la deuxième moitié du quatrième siècle.

2º le traité intitulé 尹 女子 Yinn-wenn-tzen, maître Yinn-wenn, fut écrit, après 330 probablement, par cet auteur, duquel on sait autant que des autres auteurs taoistes, c'est-à-dire rien.

3º le traité du 監 子 Heue-koan-tzeu maltre au bonnet de plumes de faisan, un taoiste dont le nom même est inconnu. Je pense qu'il fut écrit avant l'an 300. Quelques passages qui relatent des faits arrivés au troisième siècle, furent ajoutés plus tard, comme c'est le cas pour presque tous ces anciens traités.

Enflu le système des Lois, théorie et pratique, fut exposé, vanté et défendu, par Fei de la famille princière de Han, vulgo 翰非子 Han-fei-izen maître Han-fei, conseiller au service de ce rol de 秦 Ts'inn, qui devint plus tard l'empereur 始皇帝 Cheu-hoang-ti. Il mourut en l'an 230, à la veille du triomphe de ses idées.

Donc, formulée d'abord par Teng-si vers la fin du sixième siècle, en vue de fortifier les petits royaumes d'alors et d'établic entre eux un certain équilibre qui rendit quelque paix aux peuples, la théorie de la loi arbitraire substituée à la moralité et à la conscience, se définit et s'accentua durant trois cents ans, 530 à 230, pour aboutir enfin au règne de l'autocrate 秦 始皇帝 Ts'inn Cheu-hoang-ti, l'homme le plus grand et le plus hal que la Chine alt produit, lequel écrasa les royaumes et fonda l'empire absolu chinois.

Je vais procéder, durant quatre Leçons, su dépoulliement méthodique des traités des auteurs de 注意 Fa-kia l'école des lois, des Légistes, encore inédits. Ce que j'en dirai, est le fruit de mes lectures. — Et d'abord ceiul qui formula les premiers principes du système, Teng-si.

II. \$5 \$6 Teng-si part de ce fait d'expérience, que les discussions des politiciens de son temps n'aboutissent à rien. «Il y a beau temps, dit-il, qu'ils discutent, sur le semblable et le dissemblable, sur le droit et le tort, sur le blanc et le noir, sur le pur et l'impur, sans aboutir à aucune conclusion. C'est que, prises comme ils les prennent, au concret, dans le détail, les questions de ce monde sont insolubles. Pour en trouver la solution, il faut remonter plus haut, jusqu'au Principe de ce monde.

Tous les êtres perceptibles, sont issus du non-perceptible; l'agir est issu un non-agir. Le Principe agit et produit, pur ses deux modalités alternantes yonn et yang. Il agit d'après la loi générale prédéterminée, sans modifications subséquentes, sans considérations de détail. C'est pour cela que des hommes, mécontents de leur sort, accusent parfois le Principe d'être inintelligent, impuissant, inerte, Ré-

criminations ineptes. C'est la loi, c'est le décret porté d'avance sur cet être, c'est son destin qui s'exécute. S'il lui déplait, tant pis pour lui, cela n'y changera rien. Le Principe ne consulte pas les êtres; le Ciel, son intermédiaire, n'est pas bon pour les êtres. Selon les temps, le décret leur est appliqué, voilà tout. Ainsi, après avoir aidé les végétaux à se développer durant toute la chande saison, le Ciel les tue tous par la gelée en une nuit d'autonne. Il fait de même mourir tous les hommes, non à l'heure de leur choix, mais à l'heure du destin d'un chacun. Bien fous sont ceux qui se plaignent qu'il leur faut mourir jeunes, avant le temps comme ils disent. Bien fous sont ceux qui calculent comment ils éviteront toute sorte de malheurs possibles. Ils n'entendent rien au destin. Matgré tout, la loi leur sera appliquée, à son heure, sans aucune sorte de pitié, sans considération d'aucune personne.

Puisqu'il en est sinst au-dessus de ce monde, en ce monde il doit en être de mème. Le prince doit traiter son peuple, comme le Ciel traite lous les êtres en général. Surtout qu'il ne veuille pas être bou, qu'il ne traite pas bien ses sujets. Il doit leur appliquer la loi, sans égards, en rigueur, voilà tout. — Et cette loi, d'où la tirera-t-il? De lui-même, de sa volonté, de son intérêt. Tant pis pour ceux qu'il brisera! Le Cial ne brise-t-il pas chaque jour une infinité d'êtres? C'est la loi, expression de la volonté du prince, pratiquée par tous, appliquée à tous, qui fait l'unité d'une principauté. Gouverner, ce n'est pas agir; c'est laisser la loi s'appliquer, sans intervenir. Qu'on veille seulement à qualifier exactement les cas juridiques, puis que la loi s'applique, avenglément, inexorablement. »

On voit que le fatalisme légal de Teng-si est identique, même quant aux termes, avec celui de Lao-tzeu / chap. 5 /: «Le ciel et la terre ne sont pas hons pour les êtres qu'ils produisent, mais les truitent comme chiens de paille. A l'instar du ciel et la terre, le Sage ne doit pas être hou pour le peuple qu'il gouverne, mais doit le traiter comme chien de paille. a J'ai expliqué le sens de ce texte ( page 152). — Or Teng-si étant mort vers 530, si son opuscule tel que nous l'avons est vraiment de lui, il faut croire qu'il connu Lao-tzeu quand celui-ci avait environ quarante ans, ou le ranger parmi les prétaoistes ( page 69).

III. Je passe à l'analyse de l'opuscule inédit de F & Cheu-kiao, écrit peu après 338. — Cheu-kiao, lui, n'est pas un taoîste. Il a fréquenté les disciples de Confucius et de Mai-ti, et îl lui reste quelque chose de cette fréquentation. Il déclare que, sur la question du gouvernement des bommes, les doctes de son temps se sont divisés en plus de dix groupes ou écoles; bien à tort; car, dit-il, la vérité est une. Ils se disputent donc sur des mots. Ces discussions théoriques stériles sont à remplacer par une règle pratique et efficace. C'est la loi qui doit tout régir; et cette loi, c'est au prince seul à la déterminer. Que les titres de la loi soient bien clairs, que les cas juridiques soient bien qualifiés après enquête, puis que la loi s'applique.

Et d'où le prince tirera-t-il la foi?, de l'imitation du Ciel. Le Ciel considère toujours le bien général, jamais le cas particulier. Que le prince fasse de même. Quand on regarde l'image du firmament dans un puits, on u'en voit qu'une partie limitée; quand on a gravi une montagne, on embrasse toute son immensité. Que

le prince évite de considérer les petits détails. Qu'il considère son état, et sa tâche de gouverner, en bloc. Qu'il fasse du bien, comme le Ciel, comme le solell, à tous en général, à personne en particulier. Et s'il se juge incapable de vivre sans une affection particulière, sans un dada, 我, 下 que l'empire soit l'objet de son affection particulière et le dada qu'il enfourchera.

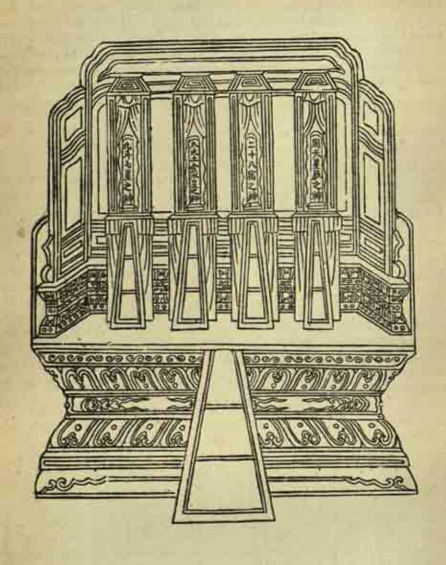
Donc, pour le peuple, la loi. Maiscette loi, il faut la lui enseigner. L'instruction fait le peuple. Il faut lui enseigner ce qu'on veut qu'il fasse, comment on veut qu'il se conduise. Certains hommes naissent pervers; ce sont des ratés au moral, comme les avengles et les sourds sont des ratés au physique. D'antres, nès bons, risquent de se déformer. A tout cela, l'instruction doit pourvoir. L'eau se moule dans le vase qui la contient; ainsi, par l'instruction, le peuple se moulern dans la volonté de son prince. Pour les rapports entre hommes, il faut enseigner à outrance, dans les écoles, les principes suivants : «Il ne faut pas faire à nutrui ce qu'on n'aime pas soi-même. Il faut corriger en soi-même ce qu'on trouve déplaisant en autrui ; il faut s'exercer à pratiquer soi-même ce qu'on trouve beau et bon en sutrui. Pas de jatousles, pas d'envie! Qu'autrui profite, c'est comme si moi je profitals. Il faut se rejouir du bieu reconnu en autrui, comme si on l'avait reconnu en soi-même ; et s'affliger de ses torts, comme si on les avait commés soi-même. De même qu'il faut supprimer les anarchistes fanteurs de desordre dans l'état, ninsi fout-il étouffer en soi ses pensees et les sentiments qui vout au desordre moral. »

Maigre ces eduicorations, Chen-kino fut bien un legiste. Nous olions voir Weiyang dont il fut le conseiller, appliquer ses idées, sans y mettre de sucre.

Sources et Ouvrages. — 節 析 子 Teng-si-tzeu et 尸 子 Chen-tzeu; dans les collections 子 當 des philosophes. — L. Wieger S.J. Textes Historiques vol. I, fin des 周 Teheou, et la période 戰 副 Tehan-kono, 秦 Te'unn détruit les Royaumés.



Instruments à vent anciens.



Tablettes des astérismes, constellations zodiacales, cinq planètes, Grande Ourse.

## Vingt-huitième Leçon.

L'age de sang. 衛 鞍 Wei-Yang.

Sommaire, - I. L'homme. - II. Son ouvre.

Yang de Wei est le plus important de tous les Légistes, parce qu'il fut à même d'expérimenter son système. Avant de résumer le traité inédit dans lequel ce système est exposé, je citerai l'abrégé de sa vie contenu dans l'Histoire.

I. 🌉 Yang était le petit-fils d'un marquis de 🎘 Wei, par une concubine; de th ses appoilatifs divers 及 籍 勘 Koungsoung-Yang prince Yang, on 数 题 Wei-Yang Yang de Wei. - Passionné pour la science du gouvernement et des lois, il s'attacha comme disciple au ministre 🅸 Tsono du royaume de 🐯 Wei. Celui-el reconnut en lui une grande capacité, et lui donna tous ses soins. Tsouo étant tombé malade, le roi de Wei alfa le visiter, et lui demanda, selon l'usage, qui il jugenit apte à lui succéder dans sa charge, au cas où sa maladie aurait une issue fatale. Tsouo répondit : parmi mes disciples, Wei-Yang, quoique jeune encore, est de beaucoup le plus capable; le vous conseille de le prendre pour ministre... Comme le roi, qui avait un sutre personnage en vue, ne répondait pas, Tsouo ajouta: que si vous ne le prenez pas pour ministre, faites-le mourir; ne le laissez, à aucun prix, se donner au prince d'un état voisin; ce sernit votre perte. -- Le roi s'étant retiré sans rien dire, Tsouo fit appeler Wei- kang et lui dit: Dans mes affections, mon roi tient la première place, et vous tenez la seconde. Par suite, voict ce que je viens de dire au rot. J'ai d'abord voulu procurer le bien du rot. Mainteoant j'ai a pourvoir au vôtre. Fuyez au plus vite! Votre vie n'est plus en sûreté iel. (Exemple d'application de la convenance.) - Or le comte de 基 Ta'inn avait fait publier partont, que tout Sage étranger qui viendrait lui donner des consells. susceptibles de faire prospérer ses états, recevrait de lui une charge et un apanage. Wei-Yang s'enfuit à Ts'inn. C'était en 361. Le comte le fit parier, fut enchanté de ses discours, et en fit son conseiller. Wei-Yang lui proposa d'exécuter des réformes. Le comte le lui permit. Le peuple ayant en vent de ce qui se préparait, murmura, Wei-Yang dit au comte: Quand on médite des changements, if ne faut jamais consulter le peuple, lequel est essentiellement continier; il fant le mettre en présence du fait accompli, et lui eu faire remarquer les avantages, alors il approuve loujours. D'ailleurs les habiles gens ne s'asservissent pas aux coutumes; les hommes de génie ne consultent pas le vulgaire, dont la vue basse ne porte pas al loia, C'est en rempant avec d'anciens errements, que des Sages ont agrandi de petits pays. Les sots ne savent qu'appliquer les lois anciennes; les Sages savent en faire de nouvelles, - Le comte de Ts'unn dit à Wei-Yang : Vous avez bien parlêt et il le nomma ministre. Aussitôt les édits de réforme commencérent à parafire. Le peuple fut réparti par groupes de cinq familles, obligées de se surveiller et de se dénoncer mutuellement. Si celui qui avait connaissance d'un manquement ne le dénonçait pas, la peine méritée par le conpable, était appliquée aux cinq familles du groupe. Cefui qui dénonçait un criminel, recevait la même prime que la foi de Ts'inn accordait à celui qui avait coupé la tête d'un ennemi. Celui qui cachait

un criminel, était puni de la même peine que les déserteurs. Toute famille ayant plus de deux enfants mâles, recevait des privilèges; celles dont le travail, agricuiture ou tissage, rapportait beaucoup, étaient aussi privilégiées; tandis que des mesures de coercition étaient prises contre les paresseux et les négligents. Le luxe ne fut plus permis qu'à ceux qui avaient bien mérité de l'état, au prorate de leur mêrite. Toutes les autres distinctions furent abolies. Même les princes du sang de Ts'inn, ne furent inscrits sur le registre de leur famille, qu'après qu'ils se furent distingués par quelque haut fait militaire. — Quand ces nouvelles lois furent promulguées, se doutant que le peuple les considérerait, à l'ordinaire, comme des paroles qui ne seraient suivies d'aucun effet, Wei-Yang s'avisa du moyen suivant pour frapper les esprits, et montrer qu'il parlait sérieusement. Il fit dresser une perche à la porte sud de la capitale, avec un écriteau promettant dix lingots à celni qui l'anrait transportée à la porte du nord. Le peuple rit et ne hougea pas. Alors Wei-Yang lit remplacer l'écritean par un autre, qui promettait cinquante Hagots, somme très considérable. Un plaisant risqua l'aventure et transporta la perche. Aussitôt qu'il fut arrivé à la porte du nord, on lui compta cinquante lingots. Alors le peuple se dit, que ce que le ministre Wei-Yang faisait promulguer. était à prendre au sérieux. - Cependant d'auciens personnages se montrécent rélifs, et le prince héritier transgressa les nouvelles lois ostensiblement, par bravade. Aussitot Wei-Yang dit au comte: Si les nobles violent la loi impunément, le peuple n'en fern naturellement aucun cas. Le prince héritier devant perpétuer la maison de Ts'inn, ne doit pas être mis à mort; mais que son precepteur soit decapité, et que son inteur soit tatoué, pour l'avoir mai éduqué... Le comte accorda la requête, et la double exécution eut lieu. De ce jour, dans le comte de Ta'inn, tout le monde observa scrupuleusement les nouvelles lois. Au bout de dix aus, les mœurs furent tellement changées, qu'un objet perdu restait gisant sur la route, personne n'osant se l'approprier. Il n'y avait plus de beigands, même dans les montagnes. Alors ceux qui avaient déblatére contre les lois nouvelles, les louerent avec emphase. Wei-Yang les fit punir, comme ayant parlé de ce qui ne les regardalt pas. On se tut dans le pays de Ts'inn. - Wei-Yang établit tout un réseau de canaux d'irrigation, répartit à nouveau les propriétés le long de ces canaux, remania les poids et les mesures, modifia le système de perception des impôts. En 340, le comte de Ts'inn le mit à la tête de ses armées, avec mission de combattre le marquis de Wei, celui-la même qui jadis n'avait pas voulu l'employer et qui l'avait laissé échapper. [1] Nang, un fils du marquis, commandait l'armée de Wei; Quand les deux armées furent en contact, la veille de la bataille, Wei-Yang envoya à Nang une lettre ainsi conque: Jadis, à la cour de Wei, nous étions compagnons de jeu Je serais désolé de devoir vous combattre. Venez me voir ; nous boirons et traiterons ensemble, mettant alosi fin à la guerre qui trouble nos deux pays ... Le candide Nang donna dans le piège. Il alla au rendez-vous et but copieusement. Quand il fut ivre, on le fit prisonnier, puis l'armée de Ta'inn fondant à l'improviste sur celle de Wei privés de son chef, l'écrasa complètement. Pour prix de cet exploit, Wei-Yang recut le fief de in Chang, et une riche dotation. De la vient qu'il est souvent appelé 裔 君 Chang-kiunn le seigneur de Chang; ou 商 F Chang-treu le muitre de Chang, titre que porte son opuscule. - En 338, la roue de la fortune tourns. Le comte 🗷 Hiao de Ts'inn étant mort, son fils, celuilà meme dont Wei-Yang avait fait décapiter le précepteur et latouer le tuteur, devint comie de Ts'inn. La rancune l'emporta chez ini sur l'intérêt. Feignant de croire que Wei-Yang méditait quelque chose contre lui, il ordanna de l'arrêter. Wei-Yang s'enfuit à Wei qu'il venait de battre. Wei le livra à Ts'inn. Le comte de Ts'inn le fit tirer à quatre chevaux, et extermina sa famille. Le peuple de Ts'inn qui l'avait mandit jadis, le regretta amérement.

Avant tout if faut se defaire de ce préjugé, que les coutumes et les lois des Anciens sont choses sacrées, qui ne devront jamais être modifiées. C'est là une funeste erreur. Les coutumes et les lois des Auciens, furent bonnes pour leur temps. Mais les temps changent; et avec les temps, les mœurs et les intérêts changent. Ce qui fut bon et utile dans un temps, n'est plus tel dans un autre. Le premier sonci d'un gouvernement intelligent, doit donc être de veiller à ce que les coutumes et les lois soient toujours exactement adaptées à l'utilité du temps présent.

Ceci posé, sans nommer Confucius, Wei-Yang démolii les fondements de sa politique. L'humanité et l'équité, dit-il, sont des dispositions personnelles, qui ne se communiquent pas à autrai à volonté. Un homme très humain aura beau faire, son humanité ne reméra pas les autres humains. Un homme très équitable aura beau faire, son équité ne rendru pas les autres équitables. Il est donc faux de dire que, puisqu'un homme est humain et équitable, il doit être mis en charge. Un prince sage ne doit se soucier ni d'humanité ni d'équité. Son unique souci doit être de faire de bounes tois utiles, et de veiller à leur stricte application.

Pour qu'une loi soit une bonne loi, elle doit être avant tout claire... si claire qu'il soit impossible au peuple de se méprendre sur son sens... si claire qu'il soit impossible aux officiers de l'interpréter dans un autre sens... si claire qu'aucune exemption aucune exception ne soit possible. — La loi doit être générale. Son application, dans les cas particuliers, doit être brutate. — Tout officier qui aura transgressé ou laissé transgresser la loi, sera puni de mort, sans rémission possible, et tous les membres de sa famille périront avec ini.

Cest la loi uniforme pour tous, qui fait un peuple. De soi, les hommes qui peuplent un pays, sont comme une volée d'oiseaux, comme une bande de gazelles. Rien de plus incohérent, rien de plus changeant. C'est le lien de la loi, qui fait de cette cobne un ensemble un et homogène. — Un métal fondu s'écoule; quand il est fige, c'est un lingot massif. Une argile montée s'effrite; quand elle est cuite, c'est un vase solide. Ainsi des hommes. La loi les fige, les cuit, leur donne une forme stable, en fait un tout un et homogène. Pas de loi, pas de peuple. Si la loi n'est pas observée uniformement, on n'aura encore qu'un ramassis sans consistance.

Pour empecher que le pouple ne complote, toute ambition doit îui être interdite. Il doit être rivé à la glébe, contraint au travail agricole, stimulé à produire, mais sans espoir de pouvoir s'élever, de sa condition plébélanne, au rang d'offifeier. Deux choses seulement lui seront enseignées: 1º le texte de la loi; 2º le service militaire. Tous les jennes gens devront saveir les règles de la guerre offensive; tous les hommes âgés celles de la guerre défensive. — Ainsi le peuple de Ta'ian tout entier formait une milice. C'est ce qui lui permit d'écraser les royaumes, moins bien disciplinés et aguerris.

Le peuple doit être considéré et traité, a priori, non comme A naturellement disposé au bien, mais comme A naturellement porté au mat. Il ne faut jamais compter sur lui avec confiance. Il faut toujours se défier de lui, le suspecter, le surveiller. Que la base du système civil soit le groupe de cinq familles, rivées les unes aux autres indissolublement, tenues de s'espionner et de se dénoucer mutuellement. Que jamais aucune récompense ne soit donnée pour le mérite civil, pour l'accomplissement du devoir, pour l'observation de la loi. La récompense du civisme, c'est que le bon citoyen n'est pas châtié. Il n'en faut pas d'autre.

La force de l'état, c'est son armée. Tout homme est tenu au service militaire, pendant toute sa vie. Pour l'armée, deux régles: récompenses et punitions, Les récompenses seront extrémement libérales; alors leur espérance fera des jeunes gens des héros invincibles. Les punitions seront atrocement sévères; ainsi la torreur rendra l'observation de la discipline avengle et absolue. — Il n'y aura dans l'état qu'une seule espèce d'aristocratie 右 音 者, celle conférée pour hauts faits militaires. Cette aristocratie est dispensée de tout on partie des corvées. Tous les autres citoyens forment 語 子 la plêbe, corvéable à merci. La noblesse de naissance est supprimée. — On voit que le spectacle des désordres causés dans toutes les principautés du temps, par la fonte ofsive et débauchée des 公 子 koungtes et des 公 经 koung-sounn, fils et petits-ûts des princes, avait impressionné Wai-Yang, lequel était d'ailleurs issu de cette catégorie.

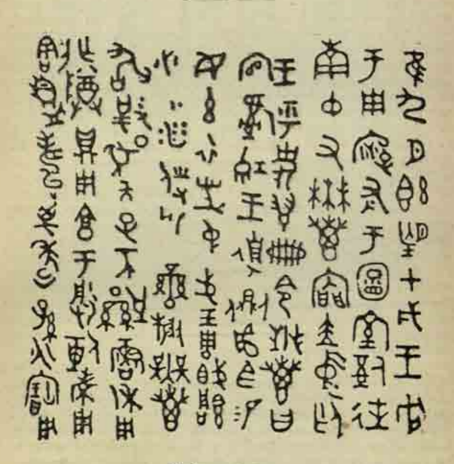
En résumé, un peuple soldat. Pour la plèbe, en temps de paix, la loi civile inviolable, et aucun espoir de s'élever par aucun mérite civil. Pour le citoyen mobilisé en temps le guerre, une loi martiale épouvantable, mais la carrière des distinctions grande ouverte. Et pour juger du mérite militaire, un moyen simple, mathématique; le nombre de têtes d'ennemis coupées, rapportées par chaque brave, et les quittances des primes touchées par fui pour ces têtes. De la les comptes macabres dont j'ai cité des échantillons plus haut (page 235).

Pour que la surveillance des laboureurs et l'eurôlement des soldals lussent possibles, pour que personne ne pût échapper, Wei-Yang fit dresser, chose inouie en Chine, l'état civil complet de la population du comté de Ts'inn. Chaque homme, chaque femme, figura sur les registres officiels. Chaque nouveau-né fut inscrit, chaque mort fut effacé.

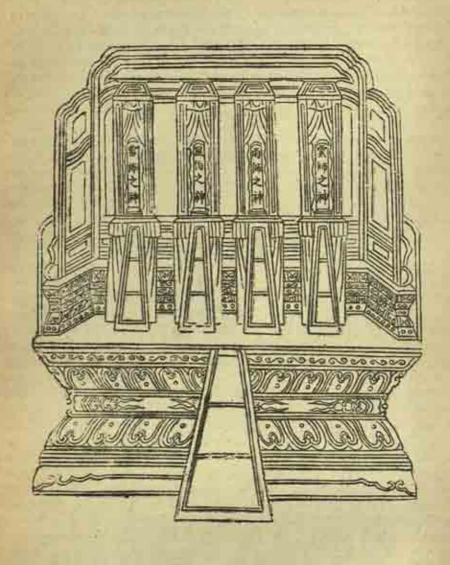
Wei-Yang commissait bien les princes de son temps, incapables imbéciles pour la plupart. Aussi tempére-t-il le pouvoir absolu qu'il leur confère de fabriquer des lois nouvelles, en leur conseillant de ne faire cette opération que de concert avec leurs politiciens, après mûre discussion et avec leur approbation. Conseil sage, sans doute; mais peut-être aussi intéressé. Car enfin, Wei-Yang était un de ces politiciens à gages, alors si nombreux.

Que nous sommes loin du Confuciisme paterne, de la douce influence de l'étoile polaire impériale, de la piété filiale, de la paix à tout prix, du Ciel père de tous, et des hommes tous frères. Plus toin encore du charitable Mei-tzeu... «On dlt bien, écrit Wei-Yang, que tous les hommes sont des frères, de vrais frères... mais c'est un fait que seute la tot, doubiée de pénalités sévères, arrive à les faire se traiter fraternellement. Sans cela, les hommes ne feront que se maltraiter et se détruire les uns les autres.» — Quant aux Pères du Taoisme, ils auraient réprouvé sans doute le système militaire de Wei-Yang: ils auraient trouvé qu'il pratiquait mai le non-agir; mais le reste?.. L'être trop abruti pour s'élever jusqu'au Principe, pour s'unir au Principe, ne doit-il pas, d'après Lao-tzeu, être traité comme chien de paille? Wei-Yang n'appliqua-t-il pas magistralement le principe de Lao-tzeu «vider les esprits et remplir les vontres, ôter toute initiative et fortifier les oss?. Pratiquement la tyrannie absolue est la conséquence logique des principes de Lao-tzeu.

Sources — Le traité de Wei-Yang, en librairie 商 子 Chang-tzen, dans les collections des 子 書 philosophes chinois. — Le 史 記 Cheu-ki, chap. 68.



Ecriture ancienne.



Tablettes des météores, nnées, pluie, vent, tonnerre.

#### Vingt-neuvième Leçon.

L'age de sang ... l. 鬼 谷 子 Koei-kou-tzeu. — II. 尹 文 子 Yinn-wenntzeu. — III. 鸛 冠 子 Heue-koan-tzeu.

1. 王 副 Wang-hu dit Koei-kou-tzen le Maltre du Val des Morts, fut un taoïste, si naturiste qu'il paraît n'avoir cru à l'existence, ni du Souverain d'en haut, ni des Mânes glorieux. En cela il fut d'ailleurs conséquent avec son système. — Comme politicien, il soutint, avec Wei-Yang et autres, la loi expression de la volonté du prince, la domestication du peuple et son devoir d'obéir aveuglément. Mais il ne s'étend pas sur ces sujets qu'il suppose connus. Le but de son traité inédit, que je vais analyser, c'est de démontrer la nécessité pour chaque prince de s'assurer des alliances, et de changer ces alliances au gré de son interêt, sans scrupule de paroie donnée on de serment juré.

Wang-hu part du sixième chapitre de Lao-tire, où il est dit que la vertu du Principe fonctionne comme une porte et produit tous les êtres. Le terme parle, chose qui s'ouvre ou se ferme, signifie le mouvement alternatif, le jeu du yinn et du yang, les deux modifications du Principe. Ce jeu, alternance d'expansion et rétraction successives, produisit d'abord le ciel et la terre, pais par eux tous les êtres. — Bien n'est stable en ce monde, concint Wang-hu. Telle une porte qui va et vient sur ses gonds, ainsi vont et viennent toutes les choses de ce monde. Comme le yinn et le yang alternent dans la nature, ainsi changent continuellement les circonstances, les intérêts.

Primitivement tout est issu du Priocipe invisible et impalpable. En lui est la Loi, qui fut avant toutes choses, qui fut le type de toutes choses. Puis vint l'alternance du yinn et du yang, du repos et de l'action, du verbe et du silence. L'un attire l'autre naturellement, comme la pierre d'aimant attire le fer. Quand l'un a atteint son apogée, le tour de l'autre est venn. Ces changements, on les attribue au Génie du Ciel, aux Mânes glorieux, que sais-je? Ce sont là des manières de parler de l'action et de la réaction incessante, issue du Principe par le yinn et le yang.

Donc, si tout est instable et variable, si la constance n'est pas de ce monde, si les confonctures et les intérêts changent avec les temps sous l'influence fatale de la variation cosmique... c'est une erreur de réver des alliances politiques qui dureraient toujours; c'est une illusion de croire qu'en se déshonore, en renonçant aujourd'hui à l'alliance d'hier. Si vous considérez le changement comme un dédit, alors le ciel et la terre, le pinn et le pang, ne sont que se dédire, car ils changent tous les jours. Non! la nature propre de ce monde, c'est de tourner en cercle, c'est une mutation circulaire perpétuelle, c'est de quitter son point de départ pour y revenir ensuite. Donc, défaire et relaire ses alfiances, y manquer pour y revenir, selon le temps et l'intérêt, c'est naturel, c'est sage, c'est ce qu'en doit faire. Tant pis pour ceux qui jugent autrement. — Voilà pour les princes.

Et pour ce qui est des politiciens au service des princes, voici ce que Wanghu, qui tint école pour ces gens-là, leur prescrit comme règle de conduite. — Le monde politique, dit-il, se compose d'un nombre de morceaux, séparés par des fissures. Le rôle du politicien, c'est de cimenter parfois, pour un temps, certaines de ces fissures, pour joindre quelques morceaux; ou d'agrandir certaines fissures, pour écarter davantage quelques morceaux. Qu'il suive avec attention les affaires des principautés. Qu'il sache, de chacune d'elles, ses richesses, sa population, si le peuple est attaché ou non au prince, ses alliances et ses inimitiés. Qu'il cherche quelle combinaison lui serait avantageuse; s'il ne serait pas bon pour elle, de renoncer à cette alliance-ci, pour contracter cette alliance-là. Tout cela froidement, sans amour et sans haine, envisageant uniquement l'intérêt, et l'intérêt présent, pas un interêt futur. Qu'il calcule ensuite, d'après le ujinn et le yang, d'après les nombres, si c'est l'heure du Ciel, si le projet qu'il a concu peut aboutir en ce temps. S'il juge que oui, alors qu'il se présente au prince auquel les chancés sont actuellement favorables, qu'il étudie d'abord par quel point il s'insinuera dans ses bonnes graces. Puis, quand il l'aura gagné, qu'il le persuade et le décide par ses discours; non por des phrases creuses, non par des mensonges, mais en lui faisant voir et palper son intérêt. En résume, deux choses : concevoir un plan politique par ses réflexions, puis le faire agréer et exécuter par son éloquence. -Que si le politicien est éconduit, qu'il élabore un plan nouveau, fût-ce au profit de l'adversaire ; qu'il l'offre à l'heure du Ciel, et s'efforce de le faire agréer. -Vollà la science politique, dont les résultats émerveillent le vulgaire, qui les attribue aux Manes glorieux. En réalifé lis ne sont dus qu'aux méditations d'un politicien et à son éloquence. Les Manes glorieux furent inventés par les gouvernants de l'antiquité, pour se faire obéir.

Que, tandis qu'il sert un prince, le politicien se dévoue entièrement à la réussite de son plan, pour l'avantage actuel de ce prince. Mais, quand il jugera que l'heure du Giel est venue pour un autre et que l'avantage futur est ailleurs, il pourra aller offrir ses plans ailleurs et se donner à un autre. Aucun déshonneur à cela. C'est au contraire sagesse.

Vollà le système politique que Wang-hu appeia R fii la pince volante, pince de jet que le politicien lance pour saisir l'occasion propice; nous dirions, pour la harponner. — L'opportunisme éhonté avait été pratiqué avant lui par bien des politiciens chinois, mais c'est Wong-hu qui le systèmatisa et qui l'enseigna sans pudeur, et ses disciples l'appliquérent sans vergogne durant tout le siècle que dura l'agonie des petits royaumes sous la griffe de Ts'inn. Les princes du temps trouvérent d'ailleurs un moyen pour bénéficier du système sans en subir les inconvénients. Quand un politicien s'était bien dévoué pour eux, les nvait agrandis et avait humillé leurs ennemis, fis lui coupaient le con, préventivement, pour l'empêcher d'alter se donner à leur adversaire, si le yinn-yang venait à tourner dans l'autre sens. Chacun sa manière d'interpréter l'heure du Ciel.

Il va sans dire que ces politiciens obéirent souvent à des mobiles encore plus vils que ceux énoncés ci-dessus. Plusieurs d'entre cux furent des êtres hidenx. Par exemple ce 茂 雅 Fan-soci, dont voici l'histoire, en peu de mots... Il était du pays de 我 Wei. Ayant accompagné à la cour de 秀 Ts'i un envoyé de Wei, le roi de Ts'i lui fit donner une gratification, pour une raison ou pour une autre. A son retour, on pensa à Wei qu'il devait avoir vendu des secrets politiques, et Fan-soci fut assommé par ordre. Laissé pour mort, il en revint, et se rendit à

Ts'inn, ou il sollicita une audience du roi. C'était en 266. Or le roi de Ts'inn était ennuyé de la tutelle de la reine su mère, laquelle s'appuyait sur son frère le ministre 14 44 Wei-jan. Fan-soci étnit parfaitement au courant, bien entendu. En entrant au poinis, il prit hardiment l'allée centrale pavée. Cette allée est réservée au roi, lui dirent les officiers... Bah! dit Fan-soci, y a-t-il un roi à Ts'inn? Je n'al jamais entendu parler que d'une reine et de son frère Wei-jan. - Le roi entendit ces paroles. Après la réception officielle, il prit Fan-soci en particulier, se mit à genoux devant lui, et lui dit : Mattre, quel bonheur pour moi, que vous soyez venu jusqu'ici pour m'instruire. Ne craigner pas de me dire la vérité. - Si je vons la disais aujourd'hui, dit Fan-soei, demain vous me feriez couper la tête, comme vons avez dėja falt a plusieurs autres. Il est vrai que je mourrais volontiers pour la prospérité de Ts'inn. Mais je crains que, si mon nom s'ajoutait à ceux de vos précédentes victimes, personne ne viendrait plus vous offrir ses services. -Parlez sans crainte, lui dit le roi, sur quelque sujet et sur quelque personne que ce soit, sans excepter ma mère et mes ministres. - Alors, versant de l'huile sur le feu, Fan-soci dit an roi : Avant que je ne vinsse lei, je n'al jamais entendu parler du roi de Ts'inn. Dans les autres pays, on ne connaît que la reine et Wei-jan. Cependant, dans un état, c'est le roi qui doit gouverner... Et puis, quelle politique que celle de Wei-jan! Ne vient-il pas, négligeant les principautés voisines, d'aller attaquer Ts'i, un pays éloigné. Ne vandrait-il pas mieux rester en bons termes avec les principautés éloignées, et faire la guerre à celles qui sont voisines? Chaque pouce chaque pied de territoire que vous enléverez à celles-là, sera autant d'ajouté à votre domaine; tandis que vous ne lirerez aucun profit d'une victoire sur un pays lointain... Et puis, pourquoi Wei-jan vous réduit-il à un rôle aussi effacé? N'auralt-Il pas l'intention de vous supprimer ? Pareille chose s'est vue plus d'une fois. Mettez la reine de côté, exilez Wei-jan, et réguez vous-même. - Le roi fit ainsi, et nomma Fan-soci premier ministre. En 258, celui-ci lanca les armées de Ts'inn sur les principantés centrales, son propre pays Wei y compris. En 255, ingeant sa vengeance suffisante, il s'esquiva pour se mettre bors de portée de la brute dont il avait aiguise les griffes. Il faut croire que, dans la révolution du yinn-yang, l'heure du Ciel était venue.

II. Mattre 尹文 Yinn-wenn fut un taoiste convaince, et de plus un logicien. Dans le traité qui porte son nom, il s'applique surtout à démontrer que la Loi doit être dérivée du Principe. Cet opuscule est d'un haut intérêt pour les trois écoles, des taoistes, des logiciens et des légistes.

Le Principe, dit Maître Yinn-wann, aurait du seul régner en ce monde, et toutes les questions auraient du être résolues d'après lui, sans qu'il fut besoin de lois formulées et écrites. Mais puisqu'il n'en est pas ainsi, puisque les états tiennent à avoir des lois, de quelle nature devront être ces lois?.. Ici, une dissertation sur le subjectif et l'objectif; puis il continue... C'est le prince qui fait la loi. Mais la ioi ne doit pas être purament subjective, une expression quelconque des inbies du prince. Elle doit avoir son fondement objectif, non dans les êtres distincts, mais dans le Principe, la grande loi, la source de toute loi. Les lois formulées, sont un pis aller. Si elles sont arbitraires, elles sont néfastes. Si elles sont tirées

du Principe, passe qu'on s'en serve. — Il insiste ensuite, comme tous les logiciens chinois, sur la nécessité de bien qualifier les cas légaux, la justice consistant dans l'application au cas qualifié, du titre correspondant de la loi. Si le cas a été mai qualifié, la loi sera appliquée à faux, il y aura injustice. — Il termine en affirmant que les sectateurs de Confucius et de Mei-ti, qui ne reconnaissent pas le Principe, qui ne le nomment jamais explicitément, sont obligés de recourir à lui implicitément, pour donner un fondement à la nature, de laquelle ils déduisent leur règle des mœurs, l'humanité, l'équité, etc. Tout leur système, dit Vian-wenn, est bâti en l'air, dépourvu de fondements, construction subjective. Il gagnerait en objectivité et solidité, s'ils consentaient à l'asseoir sur le Principe. — Ce reproche serait fondé, si Confucius et Mei-ti n'avaient pas reconnu, dans le Souverain d'en haut, l'auteur de la nature et le législateur universel. Il vant pour leurs disciples dégénérés, qui oublièrent le Législateur.

III. 關 汪 子 Heue-koan-tzeu, le Maltre au bonnet de plumes, fut un profond penseur, taoiste pour les grandes lignes, mais original et indépendant dans les détails. Voici l'analyse de son œuvre inédite.

Primitivement il n'y ent que l'Un suprème, indistinct, immobile, dans le point qui est maintenant le centre de l'univers. Cet Un suprème, c'est le grand Point d'interrogation, le grand innomé, le grand inconnu. Celui duquel Lao-tzeu a dit qu'il ne savait pas de qui il est fils, parce qu'il est de lui-même. — De lui émana la matière primordiale, dans laquelle commença la révolution alternante du yinn et du yang. La matière étant comme barattée par ce mouvement, le subtil se sépara et forma le ciel, le grossier qui resta forma la terre. — Mais, nota bene, pour Heve-koan-tzeu, l'univers est un monôme, non un binôme. Le ciel seul compte pour lui; la terre est un résidu.

La dignité et l'efficacité du Giel, vient de ce qu'il est, dans le monde matériel, comme l'expression de l'Un suprème. C'est l'unité qui fait sa grandeur. Son rôle est de tout unifier. Il est comme le pôle d'émmation de la vertu du Principe, qui est la loi universelle. Est bien, tout ce qui est conforme à cette loi; est mul, tout ce qui en diffère.

Le ciel n'est pas la voûte d'azur visible. Le ciel, c'est l'être un, qui donne, de par la vertu du Principe, leur nature à tous les êtres. Chaque être est produit par un A décret préalable du ciel, qui devient dans l'être A sa nature spéciale. Au moment où il devient dans la réalité, l'être reçoit Z un nom qui le définit et le qualifie. La loi, volonté universelle du Principe, régit tous les êtres; loi physique dans les choses physiques, loi morale dans les choses morales.

L'homme est composé de matière grossière terrestre, et d'une particule de matière subtile céleste. Cette particule est en lui III son intelligence, la note caractéristique de l'homme, sa nature spéciale. Après la mort, pas de survivance personnelle. Le corps retourne à la terre; et, en dernière instance, la particule subtile se refond avec le ciel. S'Il y a survivance temporaire, comme certains le prétendent, c'est une survivance indigente, impuissante, incertaine. Il ne fant donc pas demander des faveurs aux Mânes; il ne faut pas avoir peur des trépassés.

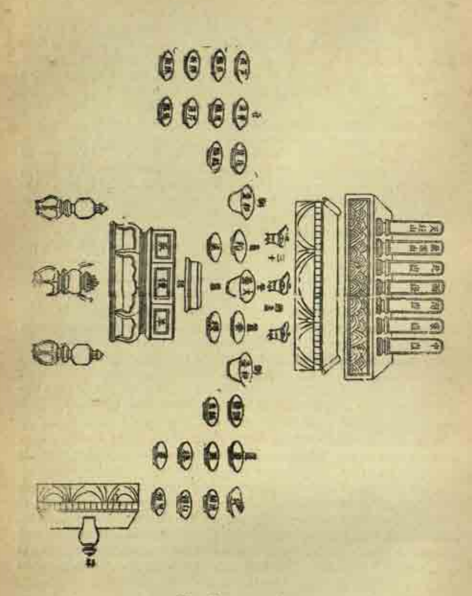
Le Principe est un, le ciel est un, la loi est une. Donc, sur la terre, la grande

règle, c'est de réduire à un, c'est d'unifier. Unité, uniformité, sur ces deux points Hene-koan-tzen s'élève à une éloquence presque sublime. - Le rôle du Sage, n'est pas de faire la toi. Son rôle, c'est de saisir la loi, dans le Principe, dans l'action du ciel; puis de l'appliquer dans ce monde, telle quelle, sans altération. Telle la révolution uniforme de la Grande Ourse autour du pôle, telle doit être l'uniformité de l'application de la foi unique. Le Sage doit s'efforcer de saisir, dans chaque Instant du temps, le décret du ciel sur cet instant, afin de l'employer conformément à ce décret, ce qui est la condition sine qua non de tout succès. -Surtout pas d'égoisme; ne pas tirer à soi! Car, dans les profondeurs mystérieuses du Principe, avant leur devenir déterminé, tous les êtres étaient un dans l'unité confuse, sans distinction de mei et de tol. Le grand secret de l'ordre, de l'harmonie, c'est de les considérer, quoique actuellement distincts, comme étant encore un dans leur unité primordiale. C'est là la grande règle politique. Ni égoisme, ni altruisme. La grande fraternité des êtres, la communion dans l'unité, 後 表 专 同。 Ne pas lalouser le bonheur, ne pas plaindre le malbeur, car ni l'un ni l'autre n'existent. A chaque être son destin, fait de phases passagères, mais toutes dominées par ce fait certain, que, issu de l'unité, il rentrera dans l'unité.

Vu l'état de la Chine de son temps, Heue-koan-tzeu s'exprime, sur la guerre, d'une manière moins absolue que Lao-tzeu. Il faudrait, dit-il, ne pas la faire, pas même une fois en cent ans; mais il ne faut laisser passer aucun jour, sans la prévoir et la préparer. — Il avait en vue, probablement, comme Moi-ti, la guerre défensive pour la protection de l'ordre, à l'exclusion de la guerre offensive.

Heue-koan-treu conclut par ce passage typique. Il y a trois espèces de médeclus. D'abord, ceux qui donnent des conseils préventifs, pour préserver les gens de tomber malades. Ils sauvent la vie à beaucoup d'hommes, et personne ne leur têmoigne jamais de reconnaissance. — Il y a ensulte les médecins qui ne se chargent que des malailles prises à leur début. Ils les traitent correctement, et sauvent beaucoup de vies. Mais tout s'étant passé sans feu ni fumée, on ne leur a que peu de reconnaissance. - Il y a enfin les médecins qui se chargent des ens jugés désespérés. Le danger est visible, le malade se tord, le médécin se démène, on recourt au fer et au poison, c'est une chaude affaire! Aussi quelle reconnaissance, après une cure pareille! Et quelle réputation, pour ce médecin! Tout le monde le vantera, vondra l'avoir. - Ainsi en est-il des politiciens qui traitent les états... Les Sages qui préviennent les conflits, ceux grâce auxquels des peuples vivent longtemps dans une paix profonde, personne ne les vante, personne n'en parle; et pourtant, ce sont les bienfaiteurs de l'humanité. Peu de reconnaissance et de réputation aussi, pour ceux qui remédient, au jour le jour, aux difficultés ordinaires. Mais ces artistes qui entreprennent de sauver une situation réputée perdue, et qui la sauvent, à grand fracas, per fas et nefas! Vollà, aux yeux du vulgaire, les hommes supérieurs. En réalité, c'est la catégorie infime.

Sources. — 鬼谷子 Koei-kou-treu, 尹 文子 Yinn-wenn-treu, 職 冠子 Hene-koan-treu, dans les 子書 collections des œuvres des philosophes chinois. — Inédits, donc pas d'ouvrages à citer.



Offrande aux monts.

# Trentième Leçon.

L'age de sang... l. 管 子 Koan-tzeu. — ll. 韓 非 子 Han-fei-tzeu.

L L'auteur inconnu du traité attribué a 管 美 注 Koan-i-ou, en librairie 管子 Koan-izeu Maitre Koan, fut un taoiste d'un talent non médiocre. Les chapitres l à 16 de son ouvrage jusqu'ici inédit, exposent l'action du Principe dans le monde, et le devoir des politicieus de coopérer avec cette action. Les chapitres 17 à 24, sont des additions postérieures insignifiantes, faites par des disciples probablement. Voici le résumé du livre.

Le Principe, c'est le néant de forme, un être invisible, impalpable, indéfinissable, dont la veriu a tout produit. De lui est issu le sperme universel, la matière subtile, qui devint en baut le firmament avec ses étoiles, en bas la terre avec ses produits, et les Manes glorieux dans l'espace médian. Le Principe qui les produit, n'est pas séparé de ses produits. Il est avec eux, il est en eux, il les pénètre invisible. Il est la raison dernière de toutes choses. C'est à lui que se termine la chatne des causalités. C'est lui qui fait tout commencer, durer, cessér.

Il est dans l'homme, depuis sa naissance. L'âme de l'homme, c'est une participation de lui, c'est lui résidant dans le cœur. Mais, pour que l'action de cette âme
ne dévie pas, il faut qu'elle conserve la manière d'être du Principe. Le Principe
trabite dans le néant de forme, dans la pureté absolue, dans l'abstraction des êtres
distincts qui lui doivent pourtant tous leur origine, dans le calme et le silence.
Ainsi l'âme doit-elle tenir le cœur dans lequel elle habite, pur, vide, câlme et silencieux. Autrement elle sera victime de l'illusion, et ses pensées dévieront.

Le repos, le non-agir, est l'équilibre, est la position normale, de laquelle il ne faut sortir que pour cause, et à laquelle il faut revenir dès que la cause a cessé; car ainsi fait le Principe. L'action est une rupture d'équilibre, un état violent, qui doit être passager et cesser le plus tôt possible. L'action intellectuelle, mentale, doit surtout être surveillée et réglée. Peu penser; le moins de connaissances particulières possible; et ne pas s'occuper des détails. Envisager fixement la raison ultime de toutes choses, et examiner seniement et le cas particulier présent est conforme à cette raison ou en dévie.

Cette concentration parfaite en un, donne une clairvoyance, une pénétration, une intuition, qui dispense de recourir à l'achillée et à la tortue, et aux révélations des Mânes transcendants, pour connaître l'invisible et l'avenir. Car l'union de l'être avec l'unité universelle, l'unit à tous les êtres distincts, à ceux qui sont comme à ceux qui seront. Il connaît tout dans le sperme universel, duquel tout est sorti, sort et sortire.

La politique doit être l'application de ces principes, par les hommes sages, aux hommes qui ne sont pas sages. Avant tout, veiller à la paix mentale du peuple. Pour cela, ne pas l'instruire, le tenir dans l'ignorance. Quiconque sait trop, a trop de désirs, devient par suite inquiet et remuant. Tandis que savoir peu ou rien, concentre et pacifie. Le point premier et principal de la bonne politique, c'est qu'il faut procurer au peuple le bien-être matériel, des allments à satiété. Car un homme repu, est content, et se tient tranquille. D'abord engraisser, puis gouverner.

Pour les relations des hommes entre eux, il fant leur prescrire des rits, qui réglent tous leurs rapports, et dont personne ne puisse se dispenser. Cela maintiendra la paix entre les citoyens. Veiller à l'uniformité absolue de tous les citoyens, même dans le parler, même dans le penser. Dans les usages de la vie, par exemple le costume, toute innovation sera interdite. Dans les conversations, tout propos singuiller sera prohibé.

Quant aux relations des citoyens avec le prince, voici les principes. — De méme que le ciel est l'agent du Principe pour l'univers, ainsi le prince est l'agent du Principe pour sa principanté. Comme le ciel, il doit vouloir le bien de tous ses sujets en général; mais comme le ciel aussi, il ne doit connaître aucun de ses sujets en particulier. — C'est le prince qui fait, qui édicte la loi. Cette loi doit être conforme au Principe, et dans le sens de la vertu du Principe. Or elle sera dans ce sens, si elle est opportune quant au temps, et profitable quant au fond. — Le prince ne devra jamais expliquer au peuple les raisons de ses lois. Si on donne au peuple des motifs et des raisons, il discute son obéissance, sans terme ui fin. Qu'il connaîsse seulement, de la loi; le texte précis et la sanction inexorable, et son obéissance sera parfaîte. Aiusi obéie, la loi uniflera tout, les citoyens entre eux, et les citoyens avec leur prince.

Il faut endiguer le peuple comme une eau capricieuse, le nouvrir abondamment comme les animanx domestiques, l'exploiter savanment comme les près et les bois. — Pour qu'un gouvernement soit solide, trois choses sont requises et suffisent: une loi claire, la hache de l'exècnteur, des récompenses pécuniaires. Surtout jamais de clémence, qui ne sert qu'à multiplier les délits. Que tout délit qualifié sublisse la peine légale. Que tout mérite constaté reçolve la récompense légale, Jamais ni pardon ni annistie. Alors tout ira bien.

Tel est le système politique, simple et draconien de Koun-treu. — En hon taoiste, il exècra la guerre. La victoire, dit-il, est toujours incertaine. Les morts et les destructions sont au contraire certaines. Une conquête de territoire ne sert le plus souvent à rien, et devient parfois une cause de malheurs sans fin.

Koan-tzeu insiste pour que le peuple prie, à certains jours déterminés par le gouvernement, le Patron du sol, les Génies des monts et des fleuves. Nous connaissons ce culte populaire (page 50). C'est un legs des Auciens, dit Koan-tzeu. Il faut faire régulièrement aux Génies les offrandes prescrites, et les prier avec respect. Que, en cas de sècheresse on d'inondation, les sorciers examinent à quel Génie on a peut-être manqué, et que la faute soit réparée, pour le propitier. Que, même quand ils font des exorcismes, les sorciers parlent avec respect à l'être transcendant qu'ils chassent, et lui offrent au moins une fibation pour le consoler. — Les Mânes glorieux, les Génies, hument l'odeur de l'offrande, dit Koan-tzeu expressèment.

Sur l'origine du pouvoir, Koan-tzeu expose cette théorie qui est deveuue classiqué en Chine: «Au commencement, les premiers hommes vécurent comme les bêtes, sans lien entre eux, sans institution d'aucune sorte. Il arriva que certains, plus malins et plus forts que les autres, les brutalisèrent. Alors quelques hommes plus sages coalisèrent la masse des faibles contre ces tyrans. Pour conserver le résultat acquis, la foule voulut qu'un Sage restât à sa tête, et promit de lui obêir. Ainsi commencèrent la société humaine et le pouvoir princier.» Dans Koan-tzeu (chap. 16) se trouve la première mention d'une cérémonie spéciale, la plus auguste de toutes, que certains souvernins anciens auraient faite, en l'honneur du tiel ou du Souverain d'en haut, sur la cime du mont & ill Tai-chan. Il s'agit de la fameuse cérémonie H in fong-chan, qui causa par le suite taut d'insomnies aux empereurs, et tant de querelles des lettrés. Il parait certain que la cérémonie fong-chan ne fut jamais faite par les souverains anciens, mais fut inventée par les Taoistes vers l'époque où le pseudo-Koantzeu écrivit son ouvrage, fin du quatrième siècle probablement.

II. 韓 非 子 Han-fei-tzeu, Maltre Fei de Han, servit comme conseiller le roi de 秦 Ts'inn qui mit fin à la Chine féodale et devint l'empéreur 始 皇帝 Cheu-hoang-ti. Il nous reste de lui un recueil anecdotique assez considérable sur l'art de gouverner, résumé de ses discours et conférences probablement. Je vais analyser les chapitres de cet ouvrage inédit, qui se rapportent à mon sujet.

Fei de Han n'est pas un philosophe taoîste; il n'ent pas assez d'envergure intellectuelle pour cela. Mais c'est un taoiste convaincu. Pour lui, le Principe fut l'origine commune de tautes choses. Les notions du droit et du tort dérivent de lui, ou plutôt, se dévident de lui, comme diseut les maîtres taoistes, comme dit Han-fei-tzeu avec eux. Quiconque gouverne, doit s'efforcer de saisir ces notions dans leur origine, puis de les appliquer. Le Principe, c'est le vide (de forme), c'est le repos. Qui veut le scruter, doit avoir le cœur vide (de notions particuliéres) et en repos (sans sympathie ni antipathie). Qui est vide, peut percevoir les êtres dans leur réalité; qui est en repos, percevra le moindre mouvement. - Le Principe est, pour tous les êtres, l'origine de leur être, de leur nature, de leur destin. Son verbe A prononcé produit l'être individuel, et devient en lui A nature définie et destinée déterminée. La volonté du prince, qui ne fait pas l'être mais qui le régit, devrait toujours concorder avec la nature et la destinée de cet être. Il faudrait ne pas raisonner, mais contempler le Principe. Il faudrait ne pas agir, mais laisser agir le Principe. Il fandrait laisser le Principe gouverner l'état. Si on le faisait, tout irait bien. Les Anciens l'ont nomme la Mère des états.

Dans l'esprit du prince, le schéma abstrait de la foi (que Han-fei appelle a chou et distingue de par la loi), doit être conforme au Principe. La loi, expression concrète écrite du schéma princier, doit être formulée si simplement et rédigée si clairement, que ni les officiers ni le peuple ne puissent avoir le moindre donte sur sa signification, sa portée, ses sanctions. — Rien, dans le gouvernement, ne doit être passion, idéal, arbitraire. Le but doit être, procurer au peuple l'aisance, l'aboudance. Quand il l'aura, il sera sage. S'il ne l'est pas, on sévira. — Le prince doit se faire obéir des officiers par la crainte. Les officiers doivent garder le peuple, comme les chiens gardent les troupeaux. Tous les chiens ont peur du tigre, parce que ses dents sont plus longues que les leurs. Ainsi tous les officiers doivent-ils craindre le prince, pour le cas où ils feraient mai leur devoir.

Les 協 Jou et les 墨 Mei, disciples de Confucias et de Mei-ti, sont des hommes ineptes et inutiles. Ils sont ineptes, car tous leurs discours sur 曼 Yao et sur 彛 Chounn, tous leurs efforts pour ramener le monde à l'état de cet âge reculé, ne le feront jamais rétrograder d'un seul cran, ce dont ils s'apercevraient s'ils avaient quelque esprit. Ils sont inutiles, car après tout leur vie se réduit à un long

radotage. - Non! dans le monde actuel dégénéré et immoral, les discours des Sages ne sauraient plus suffire. Il faut, aux hommes de ce temps, des sanctions qui les obligent à faire ce qu'on tenr a dit. Les Jou et les Mei prêchent la piété filiale avant tout. Mais, même la plêté filiale n'est plus observée de nos jours, que par craînte des châtiments infligés à ses violateurs. Il est passé, l'âge des Sages, l'âge de l'amendement par les discours et les exemples. Il est passé, l'âge où l'amont maternel était censé guérir les enfants par de doux procedés. Maintenant, quand une mère a un écolier indoclie, elle s'entend avec le magister, qui le Jul fouette comme il faut. Quand une mère a un enfant atteint d'un abcès, elle s'entend avec un chirurgien, qui le ligote solidement et puis l'opère malgré ses cris. Oui! une seule loi appuyée par des sauctions sévères, vant mieux, pour l'ordre, que font le verbiage de tous les Sages. Que l'état empoigne le peuple, comme par deux poignées, les châtiments et les récompenses. Les châtiments sont l'essentiel, ce sur quoi il faut insister. - Il ne pousse naturellement aucun bambou assez droit, pour servir tel quel de hampe de flèche; il ne pousse spontanément aucun bois assez courbe, pour servir tel quel de cercle de roue. L'art doit toujours intervenir, pour dresser le bambon, pour courber le bois, jusqu'à la perfection. Ainst en est-il des hommes et du gouvernement. Aucun homme n'est naturellement un citoyen parfait, utile, et qui rapporte. Il faut que la loi, avec esperance de récompense et crainte de châtiment, le rende tel. Rien de plus ridicule, en ces temps troubles, que les déclamations idéalistes et utopiques des Jou et des Mei. Il en est, du résultat qu'ils promettent, comme des dix mille ans de vie que les incantateurs promettent aux clients qui les payent, promesse qui ne s'est pas réalisée une senie fois jusqu'ici. - Et puis, savent-ils même au juste ce qu'ils prétendent, ce qu'ils promettent? Actuellement les Jou sont divisés en huit sectes, et les Mei en trois sectes, qui toutes se disputent à qui mieux mieux. Chaque secte prétend possèder la vrale doctrine de Confucius on de Mei-ti, les vrais principes de Yao et de Chounn. Or Confucius Mer-ti Yao et Chounn étant morts depuis longtemps, ne reviendront pas leur dire qui a raison et qui a tori. Ces disputes ont donc bien des chances de s'éterniser, sans jamais aboutir à rien de pratique. Laissons ces marchands de recettes politiques débiter leurs boniments. Encore une fois, quand un enfant a un abcès, le vrai procédé, c'est de le tenir solidement et d'inciser profondément, sans faire attention à ses cris. Ainsi faut-it traiter le peuple. Il ne faut jamais lui demander son assentiment, ni compter sur sa reconnaissance. A U la Grand, le canalisateur qui sauva l'empire, faillit plus d'une fois être lapidé par la populace; et plus récemment F & Treu-tch'un qui fit tant de bien à la principauté M. Tcheng, fut critique par le peuple durant toute sa vie.

En résumé, des lois indiscutables, une application des lois inexorable, peu de récompenses et beaucoup de châtiments. Des lois écrites courtes, et pas de Sages verbeux; voltà la vraie formule pour gouverner les hommes.

Nous allons voir le disciple de Han-fei-tzeu, l'autocrate 始 经 帝 Cheu-hoangti, crèer l'empire chinois un et alssolu, par l'application des principes des Légistes.

Sources. 一管子 Koan-tzeu, et 韓 非子 Han-fei-tzeu, parmi les 子 書 wuvres des penseurs chinois.



# Trente-et-unième Leçon.

L'empire un et absolu des & Ts'inn.

Sommaire, - I. Le Premier Empereur. - II. Le Second Empereur.

I. En 256, le roi de 秦 Ta'inn avait mis fin à l'antique dynastie 間 Tcheou. Il n'y avait plus d'empire, plus d'empereur. Les anciens fleis s'étaient entre-dévores les uns les autres. En 256, il en restait six, 燕 Ven 图 Tchao 容 Tx'i 魏 Wei 輕 Han 整 Tele'on, dant les seigneurs s'étalent donné le titre de rois. Quatre rois successifs de Ts'inn, mirent trente-quatre ans, de 255 à 222, à les exterminer; besogne qui leur fut facilitée par ce fait que, taudis que Ts'inn leur faisait in guerre, les six royaumes se bettaient entre eux. l'ai raconté en détail, dans mes Textes Historiques, cette période de luttes fratricides, ce coupage de têtes systématique, qui aboutit au rempiacement de l'empire féodal avec ses seigneurs, par l'empire absolu avec ses fonctionnaires. Je me borneral ici à peu de faits, ceux qui rentrent dans mon sujet. - En 247, le roi : Tchoany de Ts'inn étant mort, son fils ich Teheng monta sur le trône; c'est lui qui fera l'empire. En 244, construction de la Grande Muraitle; mieux converts contre les incursions des nomades de l'extérieur, caux de Ta'inn vont agir avec toutes leurs forces contre les six royaumes Leur s/stème militaire, organisé par 衛 鞅 Wei-Yang, nous est connu; c'est le système de la nation armée, les jeunes formant les corps d'attaque, les vieux formant les corps de défense. En 230, conquête du royaume de 🌼 Han. En

228, conquête du royaume de fri Tchao. En 225, conquête du royaume de 22 Wei. En 223, conquête du royaume de 😤 Tch'ou. En 222, conquête des royaumes de 義 Yen et de 露 Te'i. En 221, la Chine entière étant soumise, le roi de 麦 Ts'inn prit le titre de 始 皇帝 Cheu-hoang-ti, le Premier Empereur, sousentendu de sa dynastie, laquelle durerait éternellement pensait-il, les empereurs successifs portant simplement un numero d'ordre. L'empire fut divisé en quarante préfectures. Toutes les armes de guerre furent confisquées et fondues. Des routes stratégiques rectilignes, traversérent les pays dans tous les sens. Puis l'empereur commença des tournées d'empire, dans le genre de ceiles des souverains antiques, usage tombé en désuétude sous les El Tcheou. En 219, visitant les préfectures de l'Est, l'empereur gravit plusieurs montagnes, et fit graver l'éloge de son gouvernement sur des stèles ou sur des rochers. Il fit l'ascension du mont 泰 山 Taichan, y fit dresser une stèle et célèbra la cérémonic 封 龍 fong-chan (page 255). dit l'Histoire, laquelle se borne à ce détail unique que, tandis qu'il redescendait, l'empereur essuya un violent orage, ce qui fut considéré comme de mauvais augure. - C'est durant cette tournée de l'an 219, que le penchant de l'empereur. pour les fables taoistes commença à se manifester. Arrivé à l'extremité du promontoire du il w Chan-tong, il contempla longuement la mer qu'il n'avait lamais vue. Lá on lui parla des fles des Gènnes. Cette communication devant lafluer considérablement sur le reste de la vie du Premier Empereur. Il me faut reprendre ce sujet de plus haut.

Dans le cinquième chapitre de l'œuvre de 利 子 Lie tzeu, se trouve le passage suivant: « Très loin à l'est de la mer de Chine, est un ablme immense, sans fond, qui s'appelle le confinent universel, où toutes les eaux de la terre, et celles de la voie lactée le fleuve collecteur des eaux célestes, s'écoulent, sans que lamais son contenn augmente ou diminue. Entre ce gouffre et la Chine, il y avait jadiscinq grandes fles, 依 跳 Tai-u, 員 熵 Yunn-kino, 方 壹 Fang-hou, 黨 卻 Ying-tchenu, 蓬 菜 P'eng-lai. Les édifices qui couvrent ces lles, sont tous en or et en jade; les animaux y sont familiers; la végétation y est merveilleuse; les fleurs embaument: les fruits préservent de la vieillesse et de la mort. Les habitants de ces lles, sont tous des Génies. Ils se visitent, en volant à travers les airs. - Primitivement les lles n'étaient pas fixées on fond, mais flottaient sur la mer, s'élevant et s'abaissant avec la marée, vaciliant au choc des pleds. Ennuyes de leur instabilité, les Génies se plaignirent au Souverain d'en haut). Craignant qu'elles n'allassent de fait un jour s'échouer contre les terres occidentales, le Souverain donna ordre au Génie de la mer du nord, de remédier à ce danger. Celui-ci chargea des torines monstrueuses de soutenir les cinq lles sur leur dos, trois par lle. Elles devalent être relayées tous les soixante mille ans. Alors les ties ne vacilièrent plus, Mais voici qu'un jour un des géants du pays de [2] 伯 Loung-pai, arriva dans ces régions à travers les airs, et y jeta sa ligne. Il prit six des quinze tortues, les mit sur son dos, et s'en retourna comme il était venu. Du coup les deux îles Tai-u et Yuan-kiao, soutenues par les six tortues prises, s'abimèrent dans l'ocean, et les lles des génies se trouvérent rédnites à trois : - C'est à ce texte de Lie-tzeu, que se rattachent les faits suivants, racontés par divers historiens, en particulier par 司馬遷 Seuma-ts'ien [chaps 28 et 118]. D'abord la version du Miroir hietorique: Jadis, un certain 宋 毋 总 Song-ouki, disciple du célèbre 高 Kao dit le

Sage de 🅸 🎮 Sien-menn, enseignalt la possibilité pour les hommes de devenir Génies, après s'être transformés comme certains insectes, par le dépouillement de leur corps materiel. Les rois 威 Wei et 官 Suan de 密 Ts'i (山 東 Chan-tong actuel), et le roi 昭 Tchao de 義 Yen (直 隸 Tcheu-li actuel; les règnes de ces princes couvrent les années 378 à 279), ferveuts adeptes de cette doctrine, avaient envoye des expéditions à la recherche des trois lies des Génies. On plaçait ces lies au large du promontoire du Chan-tong. On disait qu'elles n'étaient pas extrêmement éloignées, mais que des vents et des courants empéchaient qui que ce fut d'y aborder. On affirmait que les Génies de ces lles possèdaient la drogue d'immortalité... Or tandis que le Premier Empereur séjournait au bout du promonteire, 徐 龍 Su-fou maltre és sciences occultes lui dit; m'étant purifié par l'abstinence, je vous prie de me remettre des garçons et des filles vierges, que le puisse offrir aux Génies, en échange de la drogue d'immortalité... L'empereur envoya donc Su-fou, avec plusieurs milliers de garçons et de filles. Ils arrivèrent en vue des Îles des Génies, mais alors leurs bateaux furent dispersés par le vent. - Voici maintenant la version de Seuma-ts'ion; Le Premier Empereur syant envoyé Sufou avec mission de querir pour lui la drogue d'immortalité, celui-ci étant revenu bredouille, lui conta l'histoire snivante: En mer j'ai rencontré un Génie, qui m'a demandé: n'es-tu pas l'envoyé de l'empereur de l'Ouest? - Fai répondu: je le suis. — Que désires-tu pour lui?.. La drogue d'immortalité. — Le Génie dit: les présents de l'empereur des Ts'inn sont trop maigres. Tu verras la drogue, mais tu ne l'emporteras pas. - Pois il m'emmena jusqu'à l'île P'eng-lai. J'y vis la drogue, gardée dans le palais des Génies, par un dragon couleur de bronze, si étincelant que ses reflets rougissalent le ciel. Humblement prosterné, le demandai : que voulez-vous qu'on vous apporte, en échange de la drogue d'immortalité? - Le Génie dit: des parçons et des filles de bonne famille, et des artisans habiles de tout métier. — Très heureux de ce commeacement de succès, le Premier Empereur renvoys Su-fou avec trois mille garçons et filles, des artisans et des semences. Su-fou gagna un pays fertile, le Japon probablement, s'y fit roi, et ne donna plus de ses nouvelles.

Continuant sa tournée, l'empereur arriva à la rivière il Scu. Il fit chercher dans le lit de cette rivière, par plus de mille plongeurs, les urnes des 🔝 Tcheou. Ces urnes en bronze, au nombre de neuf, qui remontaient à A U le Grand, avalent été prises, en 255, par le roi 🔡 🎉 Tchae-siang de Ts'inn, qui mit fin à la troisième dynastie. Elles étaient considérées comme le palladium de l'empire. C'est par superstition, pour assurer la durée de sa nouvelle dynastie, que le Premier Empereur voulut absolument les retrouver. Comment avaient-clies disparu? Mystère historique. La légende prétend qu'elles s'envolèrent et se jetèrent dans la rivière Seu. Je pense que des hommes pratiques convertirent ces anciens objets en des vaisselles modernes. - Cet insuccès chagrina le Premier Empereur. Il poussa sa tournée fort lolu vers le midi. Près de 長 🦄 Tch'ang-cha, au pied du mont Hil Stang, la barque qui le portait essuya un violent coup de vent. Il demanda aussitôt le nom du Génie du mont Siang. On lui dit que les deux filles de l'empereur 🕸 Yao, qui forent épouses de l'empereur 👺 Chounn, étaient ensevelles là. Jugeant que ces anciennes aristocrates lui en voulaient comme à un parvenu, le Premier Empereur se fâcha, fit déboiser le mont Siang, puis le fit racler jusqu'au vif, de sorte qu'il n'y resta pas un brin de végétation,

En 213 arriva l'événement, qui a fait du Premier Empereur et de son ministre d'alors 李 斯 Li-seu, les deux hommes les plus honnis des Lettres jusqu'à nos jours. A tort ou à raison?.. je dirai mon avis la dessus tout à l'heure — Donc, en 213, à la capitale, le Premier Empereur donns un banquet aux soixante-dix principaux th Jou de l'empire, pour les gagner à sa couse. Je dis délibérément Jou, et non Lettr's ou Confucistes, comme on dit trop sonvent, faussant ainsi ce fait important entre tous, Durant le banquet, les luvités portèrent des toasts. La plupart fonérent l'empereur. Mais l'un d'entre eux, grognard rogne de la vieille école, éprouva le besoin de lui dire en face, que son gouvernement ne valuit pas celui des trois dynasties précédentes. Séance tenante, le ministre Li seu, un Lègiste, releva cette luconvenante offense en ces termes; «Les grands empereurs de l'antiquité, puis ceux des trois dynasties 夏 Hin 裔 Chang et 周 Tcheou, ne se copièrent pas servilement les nus les autres, mais chacun gouverna comme son temps l'exigenit. Ils innovérent, non pour le plaisir de changer, mais parce que les circonstances étaient changées. Maintenant, ô empereur, vous conformant aux temps nouveaux, vous avez fait des institutions grandes et durables, qui ne peuvent pas entrer dans l'esprit borné des stupides Lettrés. Pourquoi imiteriez-vous les trois dynasties précédentes? Le temps de ces dynasties n'a-t-il pas été l'ère des luttes féodales et le règne des politiciens errants?! Maintenant l'empire est tranquille, les jois sont uniformes, le peuple est tout à ses travaux, les officiers sont tout à leur devoir. Seuls les Jou, faisant fi du présent, fouillent le passé, afin d'y trouver des raisons de critiquer l'autorité, et des motifs pour inquiéter le peuple. Dans leurs dissertations, les Jou n'exaitent ce qui fut, que pour rabaisser ce qui est; ils enjolivent leurs utopies, afin d'enfaidir par contraste la réalité; lis mettent leurs conceptions privées bien an-dessus de vos institutions. Alors qu'il n'appartient qu'à vous seul, tête unique et maître absolu de l'empire, de distinguer le blanc du noir et de dicter des lois, eux, n'estimant que leur sens personnel, s'assemblent pour juger vos actes, et font savoir ensuite au peuple qu'ils ur les approuvent pas. Tout ce que vous dites et faites, devient aussitôt le thème de leurs gloses. Ces gens-là mettent leur point d'honneur à penser autrement que yous. Its sont les auteurs de tout mauvals esprit parmi le peuple. Si vous n'y mettez bon ordre, votre position sera insensiblement ébranlée, par leur sourde et persistante opposition. Pour votre bien, réprimez-les! Je demande que, sanf celles du royaume de Ts'una, toutes les archives soient brûlées. Je demande que qui-

conque possède un livre, nommément un exemplaire des Odes ou des Annales (les deux anthologies confuciistes), soit tenu de le livrer au préfet, qui le fera brûler; sous peine du tatouage et des travaux forcés à perpétuité, passè un délai de trente jours. Je demande que quiconque aura disserté sur un texte des Odes ou des Annales, soit mis à mort; que quiconque se sera servi d'un de ces vieux textes pour dénigrer le présent, soit exterminé avec toute sa famille. Que les fouctionnaires qui sciemment auron' fermé les veux sur les infractions susdites, suhissent la même peine que les délinquants ménagés par eux. Qu'ou excepte de la destruction générale des vieux écrits, les seuls traités de médecine et de pharmacle, de divination, d'agriculture et de jardinage, qui sont utiles au peuple. Que désormais tous ceux qui désirent entrer dans l'administration, n'étudient plus sous des politiciens privés, mais sous des fonctionnaires officiels». - A ce réquisitoire de Le-seu, l'empereur donna le placet impérial qui en fit une loi. La loi fut appliquée. De la masse des anciens écrits chinois, il ne resta que quelques épayes, qui sortirent de leurs cachettes lougtemps après. - Faut-il pleurer cette destruction comme une grande perte faite par l'humanité pensante ?.. Sans doute, il se perdit en 213 bien des planchettes importantes pour l'histoire et la géographie de la Chine ancienne, pour la connaissance de ses relations avec les pays voisins et de l'échange des idées. Mais, à en juger d'après les rubriques de leurs archives, lesquelles nous sont connues, il est probable que les anciens n'avaient pas écrit ce que uous aimerions le plus commitre, les mours et les usages, in vie intime dans ce lolntain passé. Il n'y avait ni livres ni écrivains proprement dits. Les archives se composaient presque exclusivement de registres administratifs, de collections d'ordonnances séchement nomenclaturées par les scribes. Encore ces collections étaient-elles complétes? Il paraît que non. Mencius écrivit, un siècle environ avant la destruction des archives, les ligues suivantes: «Il est impossible de savoir, de nos jours, quel fut l'ordre établi pour les rangs et les domaines féodaux. au commencement de la troisième dynastie. Car cet ordre ayant déplu aux seigneurs dont il empêchalt les empiétements, ils eurent soin d'en faire détruire tous les exemplaires, a C'était pourtant là no document impérial et fondamental... Et puis, que pouvait-il bien rester des archives des deux premières dynasties, et des premiers siècles de la troisième, après tant de changements de capitale, démènagements, saccagements, incendies, en 842 et en 770 par exemple, pour ne pas parler des accidents plus anciens? L'histoire dit expressément que, en 770, quand l'empereur & Ping, fuyant les nomades & Joung qui avalent envahi le pays, se transporta de l'Ouest à l'Est, à la nouvelle capitale, le Gouverneur des Marches occidentales dut couvrir sa retraite, sur tout le parcours, en combattant. Que devinrent, dans cette bigarre, les fourgons portant les planchettes des archives, un si excellent combustible?.. Sans doute il resta des documents anciens, puisque Confucius tira de ce reste ce qui est parvenu jusqu'à nous, mais la masse n'était certainement plus intacte, loin de là. Pleurons donc, mais ne pleurons que d'un cell, sur l'évenement de l'an 213. - l'insiste sur ce qui suit. Le vrai motif de la destruction des anciens écrits chinois par le Premier Empereur, a été souvent mal explique et mal compris. L'empereur n'en voulait pas aux lettres. Il ne trouva pas, comme fera le calife Omar, que les hommes n'avaient pas besoin de livres. Il en voulait aux lettrés qui abusaient contre lui des livres. Il se lassa d'être journellement confronté avec 曼 Yao 疑 Chounn et autres fossiles; de voir ses actes critiquès au nom de principes vieux de deux mille ans. Son ministre Li-seu n'en voulait pas davantage aux lettres; mais il avait hérité de la haîne cordiale de son mattre 荀 子 Suan-tzeu, contre 両 信 tes vits lettres, ces mattres d'école bavards, ces politiciens faméliques, inconsolables que les jours où ils vivaient grassement aux frais des seigneurs imbéciles fussent passès. Quand donc les Lettrès geignent de la destruction des anciens écrits, il y a, ce me semble, deux réponses à leur faire: 1° si ce qui fut détruit ne contint pas des malières antres que ce qui fut conservé, la perte est médiocra... 2° si perte notable il y eut, c'est vous, frondeurs imprudents et impudents, qui l'avez provoquée.

Alors le Premier Empereur lit construire à la capitale un palais immense; et non loin de la capitale, sa future sépulture, en style parelllement gramfiose. Sept cent mille forçats furent employés à ces travaux. - Géné pent-être par l'ingérence d'autres conseillers, maître tie Lou déclara alors à l'empereur que les Génies se temient éloignés, et que par consequent la drogue d'immortalité ne pouvait être obtenue, parce que l'empereur menuit une vie trop bruyante, trop à jour; tandis que, pour les rapports uvec les Génies, il faut la retraite, le silence, le mystère. L'empereur se laissa persuader, se tint renferme, mais ne s'occupa que plus activement des affaires de l'état, au point dit l'Histoire qu'il expédiait lui-même chaone lour cent-vingt livres de planchettes convertes d'écriture, et prit de plus en plus l'habitude de tout décider en personne, d'après les rapports reçus. Maître Lou qui avait compté être écouté seul par l'empereur qu'il avait coufiné, fut donc trompe dans ses espérances. Furieux, il s'éclipsa, et porla de l'empereur le plus mal possible - Il ressort de ces faits curioux, que, si la Premier Empereur fut très superstitieux, il fut d'un autre côté très lettré, très appliqué, très capable, un rude bûcheur, un homme de fer. Les lettrés qu'il maltraita justement, ont défiguré son caractère et salt su mémoire. Il faut lire entre les lignes l'histoire du Premier Empercur écrite par eux, et corriger l'aberration de l'oculaire à travers lequel ils nous montrent leur bête noire dans le lointain passè. - Les médisances de maître Lou le déserteur, parvinrent aux oreilles de l'empereur, qui savait tout. La suite fut qu'il ordonna une enquête sur la conduite des lettrès de la capitale. Il paraît que Jusque là on avait fermé les yeux sur la manière dont ils observaient ou n'observaient pas l'interdiction de gloser sur les Annales et les Odes. Il paraît aussi que les lettrés étaient divisés entre eux, les uns s'étant rallies au gouvernement, les autres continuant feurs critiques, Les ralliés livrérent eux-mêmes les réfractaires, quatre cent solvante personnes, coupables d'avoir déalgré le gouvernement. On leur appliqua la loi, qui, comme nous avons vu plus haut, les condamnait à l'extermination. L'imagerie populaire les représente enterrés vifs dans une immense fosse. D'après les mœurs du temps, ils devalent être livrés à la populace, pour être lapidés et assommés par elle dans le marché. Il est possible que, pour empêcher les évasions parmi tant de monde, on les fit descendre dans une fosse, dans laquelle ils furent lapidés et enterrés. De nos jours encore les exécutions populaires en masse se font parfois ainsi. A mon su, une troupe de chrétiens périt par ce supplice, lors de la persecution de l'an 1900; - Notons à nouveau que, de même que les livres furent détruits, non comme livres, mais comme instruments de désordre; ainsi certains lettrés de la capitale, pas tous, et pas ceux de tout l'empire, furent exterminés, non comme lettrés, mais commes rebelles, aux termes de la lot. — 決 確 Fou-sou, le fils ainé du Premier empereur, s'étant montré mécoutent de cette exécution, fut envoyé comme commissaire à l'armée qui gardait la Grande Muraille. Exil honorable Les lettrés l'encensent à tour de brus.

En 211, un aérolithe étant tombé près du Fleuve Jaune, un inconnu y grava ces mots « Le Premier Empereur mourra bientôt ». On attribua ces mots au Ciel. -Pais un camée jeté par l'empereur dans le Fleuve Bleu en 219, lui fut rapporté de la part du Génie du Fleuve, avec l'annonce qu'il mourrait dans l'année... Néanmoins le Premier Empereur commença une nouvelle tournée d'empire, dans laquelle II emmena son second fils 胡 亥 Hou-hai. Quand II fut arrive au promontoire du Chan-tong, lequel exercait sur son imagination une fascination invincible, il s'enquit des Génies des Îles. On lui répondit que les monstres marins qui infestalent la côte, les empêchalent d'y aborder. Il ordonna de les massacrer, et tua lui-même, d'un trait d'arbalète, un marsouin quelconque. Tout fier de cet exploit, et plain d'espoir, il reprit le chemin de la capitale. Au gué du Flauve Jaune, il tomba malade. Le train împérial continua néanmoins ses étupes. Personne n'osa parler à l'empereur de son état. Il finit par s'en rendre compte lui-même, fit écrire à son fils nine Fourgon de revenir pour l'emevelir et pour lui succèder, et mourut dans son wagon fermé. Sa mort fut tenue secrète Les officiers firent chaque jour le simulacre d'aller prendre ses ordres; les repas furent portes au wagon comme d'habitude: l'odeur qui s'en échappait fut mise sur le compte des chars charges de poisson sec, qui faisaient partie de l'escorte. - Cependant l'eunuque il? M Tchao-kao complota avec le ministre Li-cu et le prince Hou-hai, en vue de supprimer Fou-son et de mettre Hon hat sur le trône. La lettre du Premier Empereur à son ills ainé fui détruite, et remplacée par une autre pleine d'amers reproches sur sa complicité avec les lettrés coupubles de la capitale. Au reçu de cette pièce, conformément nux mœurs du temps, Fou-sou se suicida. Hou-hai, alors âgé de vingt aus, devint le Second Empereur. - Au neuvième mois, on ensevelit le Premier Empereur dans le tombeau préparé de son vivant au pied du mont 🖳 ili Li-chan. On avait creuse jusqu'à l'esu, puis coule sur place une base de bronze d'une seule pièce, zfin d'intercepter les vents et les finx sonterrains. redoutés par les géomanciens. Sur cette base métallique, on installa le sarcophage en pierre, puis à l'entour tout un empire en miniature, palais, ministères, villes et villages. Des rigules remplies de mercure, représentérent les fleuves et les rivières; une machine faisait mouvoir le mercure, qui coulait vers la mer. A la voûte du caveau, on représenta le firmament avec ses étoiles... Tontes les femmes du défunt qui n'avaient pas eu d'enfants, furent ensevelles avec lui. Nombre de serviteurs eurent le même sort. Par crainte de violation et pillage, les artisans qui avaient dispose le caveau, furent tous emmurés dans le long tunnel soulerrain qui y donnait accès. Pois on planta sur la tombe des arb es et des broussailles, de telle sorte que son emplacement exact ne put plus être déterminé.

II. Telle fut la courte et tragique histoire du premier autocrate chinois. Son fils Hou-hai fut naturellement le serviteur docile de l'eunuque Tchao-kao, qui

lui avait procuré le trône. Sous prétexte qu'ils complotaient, tous les princes du sang furent exterminés avec leurs familles. Puis hécatombe des fonctionnaires dont Tchao-kao se défiait. Les cadavres des suppliciés s'entassaient sur les places, les chaînes de forçais se suivaient sur les routes. Comme le magicien Lou avait jadis séquestré le père, sous prétexte de communication avec les Génies; ainsi l'eunuque Tchao-kao sequestra le fils, sous prétexte que, moins on le verrait, plus il serait redouté, mieux il serait obéi. Il en résulta que Tchao-kao gouverna seul, au nom de sa créature. Le ministre Li-seu qui le génait, fut exécuté.

Cependant les innombrables forçats employés aux travaux publics, se révoltèrent un peu partout. Plusieurs de leurs bandes se donnèrent des chefs, et firent la guerre aux préfets des provinces. Leurs succès augmentérent leur nombre. Des bandes s'étant coalisées, formérent des armées redoutables. L'empire tout entier bourdonns, dit l'Histoire, comme un nid de frelons. Des aventuriers habiles relevérent l'un après l'antre les royaumes détruits jadis un à un par le Premier Empereur, Le Second Empereur ignora tout ce mouvement, car tout messager qui apportait une manyaise nouvelle était mis à mort. L'eunuque Tchao-kao montra une incapacité complète Quand les rebelles ne furent plus qu'à quelques lieues de la capitale, l'empereur apprit la situation et fit d'amers reproches à l'eunuque, qui le fit aussitôt assassiner, et mit sur le trone le fils de l'infortuné frère ainé Fou-sou, Celui-ci vengea son père, en poignardant Tchno-kao de sa propre main. Après quoi il se rendit, et livra le sceau de l'empire à 劉 邦 Liou-pang, un des chefs des rebelles, lequel deviendra, après quelques années de péripéties, le premier empereur de la dynastie 演 Han. - L'empire absolu des 秦 Ts'inn avait duré quinze ans à petne. Mais, si sa durée fut courte, son influence fut énorme. L'unité nationale créée par elle subsista, et toutes les dynasties autocratiques qui anivirent, imitérent plus ou moins le système de gouvernement du Premier Empereur des Ts'inn, durant deux mille ans.

Sources. - Le 电能 Cheu-ki de 司馬遷 Seuma-ts'ien, Mémoires historiques. - Le 通 經 網 目 Toung-kien kang-mon de 司馬先 Seumakoang et 朱麗 Tchou-hi, Miroir historique.

Ouvrages. - I. Wieger S.J., Textes historiques, vol. 1, les 秦 Ts'inn.



# Trente-deuxième Leçon.

# 秦 Ts'inn. L'œuvre de 吕 不 章 Lu-pouwei.

Sommaire. — I. Le calendrier administratif des Ts'inn. — II. Politique et morale.

Je consacreral cette Lecon à l'analyse d'un ouvrage considérable, non traduit jusqu'ici, qui se rattache à la dynastie 秦 Ts'inn. Il est intitulé 出 氏 春 秋 Lu-cheu tch'ounn-ts'iou, Chronique de Matire Lu. Il s'agit de 呂 不 章 Lu-pouvei, qui fut le tuteur de celui qui devint le Premier Empereur; ou même son vrai père, s'il fallait en croire les méchants Lettrés. De marchand, il devint ministre, fut longtemps lout-puissant, dut se suicider en 237. Ami des lettres, il payait bien les produits littéraires qu'on lui offrait. De là sa Chronique, qui n'est pas une chronique, mais une collection de traités administratifs, politiques et moraux, pleius d'anecdotes historiques, que divers savants lui vendirent. Cet ouvrage daté 248 avant J.-C., contient 紀 le calendrier administratif du royaume de Ts'inn, lequel servit ensuite à l'empire des Is'un, et dont un abrègé fut Insèré dans le 語 Li-ki Mémorial des rits. Ce calendrier, résumé des institutions des Ts'inn, a, pour cette dynastie, la même valeur documentaire, que le Bituel 川 疆 Tcheou-lé [Lecons 11 èt 12] pour la dynastie Tcheou.

I. Sous les Tr'inn, l'année de douze mois lunaires, commençait au printemps, au moment où le renouveau de la nature allant se produire, les travaux agricoles allaient reprendre. Nous avons vu (page 243) que le peuple de Ts'inn était un peuple obligatoirement agricole, corvéable et mobilisable à merci. Comme ce fut la règle durant toute l'antiquité chinoise, aucun monvement de la vie nationale, fût-ce le plus ordinaire, ne devait déclaucher que sur un ordre, un édit de l'empereur. Défense de devancer, défense de retarder, défense d'outrepasser. Les hommes étaient des machines à travait, actionnées par le ressort impériai.

Au premier mois du printemps, après s'être purifié par trois jours d'abstinence, accompagné des ministres des princes et des préfets, l'empereur allait au-devant
du printemps, à l'Est de la capitale. Au jour propice, il demandait pour cette année une boune récolte, au Souverain d'en haut. Il faisait la cérémenie du tabour
du champ, dont le grain était destiné à ses ancêtres. Cela fait, ordre était donné
aux astrologues, de bien observer, durant l'année, les phénomènes célestes, avisdonnés par le Ciel. Ordre aux préfets, de faire les offrandes aux monts et aux fleuves de leur région. Ordre aux directeurs des travaux agricoles, de faire relever les
limites de tous les claumps, de mettre en état les chemins et les sentiers, puis de
faire procéder aux semailles. A partir de ce moment, sauf le cas imprévu de force
majeure, les hommes ne devaient plus être convoqués, ni pour la guerre, ni pour
des travaux publics. Offrande, dans toutes les familles, au Génie des portes intérieures.

Au deuxième mols, second du printemps, mois de l'équinoxe, le jour propice ayant été déterminé par le gouvernement, ordre au peuple de prier et de faire les offrandes aux tertres des Patrons du soi, par tout l'empire, pour obtenir une bonne moisson. Ordre de réparer les temples des ancêtres et les maisons. Au jour de l'arrivée des hirondelles, offrande au Génie des menages, pour obtenir la fécondité des femmes. Au jour de l'équinoxe, vérification officielle des poids et des mesures, qui vont servir durant la période de production. Défense aux juges de recevoir aucun procès durant la saison des travaux agricoles, pour éviter la perte du temps.

Au troisième mois, dernier du printemps. Ordre de réparer et de calfater les barques, pour la réouverture de la pêche. Ordre de creuser les cauaux et de réparer les digues, avant la saison pluvieuse. Interdiction de toute espèce de chasse, les animaux se reproduisant alors. Ordre de veiller à la saillie, dans les haras et les pacages, et de dresser l'état du bétail. L'impératrice fait la cérémonie de cueillir des feuilles de mûrier, et de travailler à la magnanerie. Ordre de commencer l'élevage des vers à sole. Ordre de faire partout l'exorcisme des germes morbides, de propitier par des offrandes les influences nocives, afin que l'action vivillante du printemps obtienne tout son effet. Ordre d'inspecter les stocks des malières premières dans les magasins de l'état, et de déterminer ce qui devra être fourni eu nature par le peuple, cette année-là, pour les compléter.

Au quatrième mois, premier de l'été, commencement de la saison chaude. Après s'être purifié par l'abstinence, avec les ministres les princes et les préfets, l'empereur va au-devant de l'été au Sud de la capitale. Dans chaque famille on fait les offrandes au Génie protecteur de l'être famillal. Après la moisson du blé, l'empereur offre du blé nouveau aux Ancêtres, puis en mange; le peuple fait de même. On festine quelque peu, pour se refaire du travail de la moisson.

Au cinquième mois, second de l'été, mois du solstice. L'empereur sacrifie au Souverain d'en haut, et ordonne que des offrandes soient faites, par tout l'empire, aux Génies des monts et des fleuves, à tous les Mânes glorieux, pour obtenir les pluies nécessaires, à ce moment critique où la végétation est en plein développement. Ordre d'enseigner aux jeunes gens, le soir à la fraiche, la civilité, les chants et les danses populaires. Quand le millet nouveau a été récoité, l'empereuv en offre aux Ancêtres, puis en mange; le peuple fait de même.

Au sixième mois, dernier de l'été, mois des récoltes diverses. Ordre d'exiger du peuple, par tout l'empire, les choses nécessaires pour le culte officiel du Son-verain d'en haut, des Génies des monts et des fleuves, des Mânes glorieux, des Patrons des terres et des moissons; ann que les bénédictions nécessaires, puissent toujours être obtenues à temps, pour le bien du peuple. — Ordre de faire, dans les rivières et les fleuves, la chasse aux grands reptilés nuisibles, et de pêcher les tortues nécessaires pour la divination. — Ordre de préparer et de teludre la soie nouvelle de l'année.

Au septième mois, premier de l'autonne. L'empereur s'étant purifié par l'abstineuce, va, accompagné des ministres des princes et des préfets, recevoir l'autonne à l'Ouest de la capitale. — Si quelque guerre doit être faite, ordre est donné de la préparer. — Ordre est donné aussi de réparer les prisons; de refaire la provision des liens, entraves, instruments de torture; de rechercher les délinquants. C'est l'époque des poursuites et des procès. — Ordre de procèder aux grandes corvées, réfection des digues et des remparts. Ou répure tous les bâtiments endommagés par les pluies estivales. Les redevances en nature, dues au fisc, sont perçues. — Dans chaque famille, on fait des offrandes au Génie de la grande porte de la maison.

Au hultième mois, second de l'automne, mois de l'équinoxe. On fait la cérémonie d'exorciser les miasmes des maindies estivales, pour que le souffle sainbre de l'automne puisse sortir son plein effet. Ordre de préparer les vêtements et les provisions pour l'hiver. Ordre d'examiner avec soin les animaux destinés aux sacrifices et aux offrandes, lesquels ne doivent avoir aucun défaut. Ordre de faire les semailles du blé. Le jour de l'équinoxe, révision officielle des poids et des mesures, qui vont servir pour le commerce. Des avances sont faites aux marchands, pour les attirer.

Au neuvième mois, dernier de l'automne. Tous les travaux des champs étant terminés, ordre est donné d'établir le total de ce que la moisson de l'année a rapporté. Pour cela on vérifie ce que chaque particuller a en magasin. — Une fois le froid commencé, les hommes ne sont plus astreints à des corvées en plein air. — L'empereur appelle à la cour tous les princes et préfets de son domaine propre, et vérifie le compte de leurs revenus et de ce qu'ils lui doivent. Puis il fait la cérémonie de la chasse impériale, pour exercer les chars de guerre. — L'empereur offre du riz nouveau aux Ancêtres, puis en mange; le peuple fait de même. — Ordre de revoir une dernière fois les causes criminelles, puis d'exécuter les condamnés.

Au dixième mois, premier de l'hiver. Purifié par l'abstinence, entouré des ministres princes et préfets, l'empereur va recevoir l'hiver au Nord de la capitale. Il fait ensuite des offrandes aux corps célestes et aux météores, pour qu'ils préparent durant l'hiver la fertilité de l'année prochaine. Il fait des offrandes au Patron du soi de l'empire, et aux Génies tutélaires des villes et des villages. Item aux Manes de ses Ancêtres et aux Pénates du palais. — Ordre est donné de rendre transcendantes, en les frottant avec du sang, les nouvelles écailles de tortue, et les brins d'achillée de l'année, préparés pour la divination. — Ordre de veiller aux frontières, aux poots, aux portes, car l'hiver est le temps des surprises guerrières. — Ordre d'enseigner au peuple les grands rits compliqués, surtout ceux des funérailles et du deuil. On vérifie aussi l'uniformité des costumes et des ustensiles. — Ordre d'exercer les jeunes gens, alors oiaifs, au tir à l'arc et à l'arbalète, à l'escrime, aux manœuvres, à la conduite des chars de guerre. — Dans chaque famille on fait des offrandes au Génie protecteur des allées de la maison.

Au onzième mois, deuxième de l'hiver, mois du solstice. On fait des offrandes aux Monts et aux Fleuves, en prévision de l'année prochaîne. Ordre de préparer les liqueurs fermentées et distillées. Ordre de couper la provision de bois et de bambons pour l'année.

Au douzième mois, troisième de l'hiver, dernier de l'année. Avec l'assistance des ministres, l'empereur révise le Code et prépare le Calendrier pour l'année suivante. Il fixe fontes les laxes à prélever sur les princes, les officiers et le peuple. — Ordre de faire des offrandes à tous les Génies du ciel et de la terre, — Ordre de remplir les glacières et de les fermer. — Ordre de préparer les semences, de mettre en état les charrues; de désigner nommément deux hommes par char-

rue, l'un pour conduire les bêtes, l'autre pour tenir le sep. — Ordre d'expulser les germes des maladies hivernales; et de conduire dans la campagne, enfermés dans un bœuf d'argile, les restes du froid.

On voit que, sons les Ts'inn, modifié dans quelques détails, le culte fut substantiellement le culte antique; et que le peuple fut traité en foule d'enfants mineurs, comme dans l'antiquité.

II. Voyons maintenant les principes de politique et de morale, épars dans l'ouvrage qui porte le nom de Lu-pouscei.

El d'abord, l'unique moyen, selon lui, d'unir les hommes en un état et de les tenir unis, c'est la loi une, issue du prince, et que tons sont tenus d'observer, sans distinction. Pas de politiciens! Pas de sectes ni d'écoles! Tout désordre vient de ce qu'on a laissé jaser les gens de cette espèce.

Quant à l'origine du pouvoir, Lu-pouvei reproduit la théorie de **E** F Kountzeu, laquelle est d'origine taoiste. État primitif de sauvagerie et de promiscuité absolue. Oppression des plus faibles par les plus foris. Les faibles se groupérent, se donnérent un chef, et l'institution fut conservée depuis.

En général, l'esprit du livre de Lu-pouvei est celui des Légistes taoistes. Selon lui, Lao-tzeu seul a donné la vraie formule de l'affection générale que le Sage doit avoir pour le peuple; à peu près celle de l'élèveur pour son bétail. Confucius, trop méticuleux, s'est perdu dans les détails. Met-ti, idéaliste, a pris les choses de trop lant. Et il cite l'exemple de ce disciple de Mei-ti, dont le fils ayant commis un meurtre, le père alta demander au roi de Ta'inn de le mettre à mort. Le roi ayant voulu gracier le coupable, le père lui dit: Que votre loi permette cela, c'est votre affaire; moi je suis disciple de Mei-ti; mon fils doit mourir.

Lu-pouvei insiste avec force sur le grand rôle de l'enseignement. C'est l'enseignement qui fait l'homme moral, et qui le fait tel pour toute sa vie. Telle la teln-ture du fil (cette comparaison est primitivement de Mei-tzeu). Après sa sortie du haquet, le fii ronge restera toujours rouge, le fil bleu restera toujours bleu. Alusi l'homme est imprégné par l'instruction roçue, d'une mauière indélébile. Le Ciel a fait l'homme capable d'apprendre; il faut donc l'enseigner. Les ignorants sont des hommes incomplets, comme les sourds et les aveugles. Qu'on enseigne à tous, les rits communs, les droits et les dévoirs particuliers.

Ce sont les #6 Maîtres qui dolvent enseigner, et non les #2 Sages, comme le veut Confucius. Les Sages sont des théoricieus, le plus souvent des utopistes, qui prôneut chacun sa formule. Les Maîtres sont des praficieus, lesquois ayant étudié à fond l'histoire des temps passés, en ont tiré les conséquences qu'ils communiquent aux autres, en vue de leur faire faire ce qui est utile et omettre ce qui est nuisible.

Avant tout, bien nourrir le peuple; lui donner une grande aisance; puis l'enseigner. Tirer d'un chacun ce qu'il peut donner pour l'état, selon sa capacité. A peu près comme on fait les fourrures de renard blanc. It n'y a pas de renards blancs. Les renards sont jaunes par tout le corps, et blancs seulement dans les misselles. On découpe ces petits morceaux blancs, on les cond ensemble, et l'on obtient les fourrures de renard blanc. Ainsi doit se procurer le bien général de l'état, en additionnant ce que chaque particulier peut donner. — Il ne faut pas chercher à gagner directement la faveur du peuple. Cette faveur est de même nature, que l'ombre, que l'écho, qui ne se produisent pas directement, mais indirectement, en posant la cause à laquelle lle sont attachés. Ainsi la faveur du peuple se gagne le mieux, quand on ne fait rien pour la gagner; quand on lui procure l'aisancé, qu'on lui applique la loi, le laissant libre pour le reste.

L'homme digne de ce nom, doit avoir grand soin de son corps, et entretenir la vie que le Ciel lui a donnée. Les passions naturelles sont innées il est vrai, mais le devoir de l'homme n'est pas de les suivre avenglément; son devoir est de les tenir en bride. Les désirs et les convoltises usent la racine de la vie. L'intempérance use plus encore. Elle étaint la virilité, elle rend lourd et incapable. Il ne faut jamais manger jusqu'à être repu. Il ne faut boire que par petites quantités. Que de malades recourent aux médecins ou aux sorciers, sans obtenir leur guérison! Pourquoi cela? Purce qu'ils ne font pas ce qu'il faudrait faire. Ils prétendent refroidir, en l'eventant, une chaudière sous laquelle brûle un grand feu; au lieu d'enlever le feu, l'excès de nourriture et de boisson.

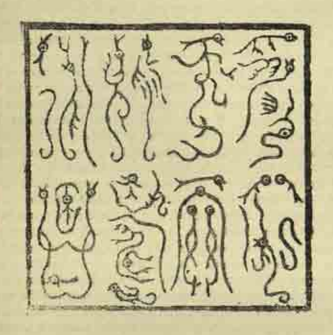
L'harmonie universelle doit être entretenue avec le plus grand soin. Grande attention aux phénomènes célestes, qui dénoncent aussitôt tout trouble. Grand soin d'enseigner au peuple la musique instrumentale et les chœurs, qui établissent l'harmonie entre hommes, apprenant à chœun à jouer su propre partition et à coopèrer avec celles des autres. Que la musique solt simple, saine, morale. L'Histoire rapporte que plus d'une fois la dégénérescence de la musique eut pour suite la décadence des mœurs. Ceux qui inventèrent les instruments et la musique, copièrent la nature, dans l'intention d'unir l'homme avec la nature, dans une commune harmonie. Il ne faut pas altèrer cette conception, la seule vraie. La musique fait les bonnes mœurs, et cause la bonne entente.

Quoique taoiste, Las-pourcei parle de la guerre en citoven de Ts'inn, la nation militaire. Il en est de l'art militaire, dit-il, comme de l'ean, du feu, des drogues, ces objets qui font si sonvent du bien; et parfois du mai, parce qu'on les a mal employés. Il faut une armée, pour se faire respecter. Il faut parfois faire la guerre offensive, non pour conquerir, mais pour mettre à la raison ou pour supprimer un prince qui desobeit à son suzerain ou qui tyrannise son peuple. Voici comment il faut alors proceder. On commencera par donner avis qu'on va envabir tel pays, non par baine du peuple qui l'habite, mais pour châtier son prince. Puis on marchera droit à la capitale, sans nuire aux habitants, sans tuer ni détruire. L'armée ennemie étant composée d'hommes du peuple contraints, et qui ne veulent pas se battre, il ne faudra jamais l'encercier pour l'anéantir; il suffira de la pousser, en ini laissant où fuir; ce qui inspirera certainement aux soldats l'idée de se débander, dés que le danger sera prochain. Il ne faut pas avancer vite, mais laisser à l'eunemi le temps de réfléchir, de se décourager, de se démoraliser. - Constatons que les comptes de têtes coupées que l'al cités jadis (page 235), ne correspondent pas tout à fait avec ces principes de Lu-poutwei; principes plutôt livresques. Le gouvernement de Ts'inn payalt tant par tête; c'était là le principe pratique.

Terminons par une remarque. Lu-pouvei n'en appelle pas au Principe et à

sa Vartu, comme à la source des lois. Il évite ces termes trop spécifiquement taoisles, et les remplace par le terme nouveau Mi M cheng li, la raison victorieuse, c'est-à-dire invincible; ce qui revient au même d'ailleurs. C'est la raison invincible, dit-ii, qui doit gouverner l'état.

Sources. - 呂氏春秋 Lu-cheu tch'ounn-ts'iou, la Chronique de Lupouvei, non encore tradulte.



Sceau du Premier Empereur des Ts'inn.

Pigures volantes, par allusion aux Génies, avec lesquels il désirait entrer en relations.

# Trente-troisième Leçon.

Exotisme.

Sommaire. — I. L'école des 题 Tseou, dans le royaume de 齊 Ts'i. — II. 荷 鄒 Sunn-k'ing.

I. Durant la seconde moitié du quatrième, et la première moitié du troisième siècle, dans le royaume de & Ts'i (maintenant province du til # Chan-tonn). la famille 🚉 Tseou produisit trois hommes illustres. Le premier 🚉 🖹 Tseou-ki fut ministre. Le second Et Treou-yen fut un homme politique doublé d'un savant curieux. Il voyagea beaucoup en Chine, pour des missions qui lui faisaient ouvrir partout les archives. En 336, il fut reçu avec honneur par le roi de ig-Leang. Il fut cher au roi 宣 Suan de 喜 Te'i (332-314). Enfin il servit avec devouement, contre son propre pays, le rul 12 Tchao de A Yen (311-279). C'est tout ce que nous savons de sa carrière. Il disparait de la scène vers l'an 280. -Pai dit que Tseou-yen eut à sa disposition les archives chinoises, lesquelles contenaient ce qu'en avait appris des marchands, ambassadeurs et visiteurs, venus des pays étrangers. Il eut probablement encore d'autres sources. By M Kiao-tcheou. dans le pays de Ta'i, était alors le terminus septentrional du commerce maritime de l'Inde avec l'Orient, cabotage qui desservait toute la côte depuis Ceylan. L'homme fut toujours curieux, et les idées voyagérent de tout temps avec les marchandises. Bref, nous dit l'historien 副 馬 逐 Seuma-ts'ien dans un Important article, « Tseou-yen dit et écrivit des choses, qui n'étaient pas du tout conformes à ce qui se débitait communément. Partant de l'instabilité des choses humaines constatée par lui en politique, il chercha les lois de ces mutations contingelles dans une étude approfondie de la giration des deux modalités cosmiques vinn et vang. Il écrivit, sur cette matière, un traite de plus de cent mille phrases (perdu depuis), en contradiction absolue avec les idées contenues dans les écrits confuclistes. Ce fut un traité de pathologie politique, étudiant les maiadies des états, les signes et les causes de la prospérité et de la décadence, et les moyens de faire durer l'une en prévenant l'autre. Dans le système des 🔏 🔁 cinq agents physiques, il fit une innovation radicale, abandonnant le système de la production des agents l'un par l'autre, et le remplaçant par le système de la destruction mutuelle (page 59). Il expliqua tout par ce système. Pour le mieux accréditer, il l'imputa aux savants qui entouraient, dit-il, le fondateur légendaire de l'empire chinois, l'empereur iff 帝 Hoang-ti. li remonta même plus haut, par delà l'origine, jusqu'avant la genèse du cief et de la terre, jusqu'au mystère primordial insondable, dans lequel il chercha la cause de tout.» La rédaction primitive du 黃 密 崇 問 Hoang-ti souwenn, premier traité de médecine chinois, fut probablement son ouvrage. Rem la rédaction primitive du 山 海 譯 Chan-hai-king, le premier traité de géographie. Ce sont des thèses géographiques qu'il fut le premier à soutenir, qui nous apprennent avec une certitude touchant à l'évidence, que Tseou-yen apprit des Hindous. Nous savons en effet que, avant lui, 天下 le dessous du ciel, 中 🛭

Pétat central, était considéré par les Chinois comme représentant le monde dans sa presque totalité, entouré par quatre mers, dans lesquelles quelques petites ties servaient de repaire aux Barbares. \* Tseou-yen fut le premier qui apprit à ses concitoyens, que ces théories des Lettrès étaient erronées; que, en debors de la Chine, il y avait des terres et des hommes en quantité; que la Chine n'était que la quatre-vingt-unième partie du monde; qu'il y avait encore quatre-vingt autres territoires d'égale grandeur, réunis par neuf en neuf groupes séparés par des bras de mer, le grand Océan enveloppant le tout; que le morceau Chine, était le 赤 野 District rouge, ou le 神 州 Continent des Mânes glorieux... Ces nombres et appellatifs sont indiens. — Soit dit en passant, le nom 神 州 Chenn-tcheou, donné à la Chine par les Hindous, à cause du cuite chinois des Mânes, trait caractéristique, a été adopté depuis la dernière révolution, et se répaud de plus en plus.

Seuma-ts'ien nous apprend que, si les écrits et les discours de Tseou-yen aburirent les Lettrès, ils plurent aux princes qui les trouvérent heaucoup plus intéressants que ceux de Confucius et de Mencius. Les Taoistes ne lui furent pashostiles, parce qu'il avait été chercher l'origine de la giration cosmique dans le premier Principe, ce qui lui fit pardonner par eux ses autres péchés. «Il se forma, dans le royaume de Ts'i, une importante école, qui développa et propagea les idées de 屬子 Tseou-teu, Maitre Tseon (Tseou-yen). L'Histoire a retenu les noms suivants: 溪 到 Chenn-tao, originaire du pays de 樹 Tchao; 田 野 Tien-ping et 接子 Maitre Tsie, originaires de 柰 Ts'i; 景 圖 Hoan-yuan, originaire de 楚 Tch'ou; 淳子 号 Tch'ounn-u k'ounn, et surtout le troisième Tseou, 题疑 Tseou-cheu, de Ts'i. Savants, habiles, intéressants, ces hommes gaguérent la faveur de toutes les grandes familles. Le roi de Ts'i les fit tous préfets honoraires. Tous les pays voisins trouvèrent qu'il avait bien fail. » C'est Seuma-ts'ien qui nons apprend tout cela.

Or Ts'i était le propre pays de Confucius et de Mencius. Ce dernier mourait en 289, éclipsé par l'école des Tseou. Le Confuciisme allait-il périr? . Un homme le sauva, mais en le modifiant. Du Confuciisme utopique, voué à une extinction certaine, il fil le Confuciisme pragmatique qui survécut. Cet homme fut # Sunn-King.

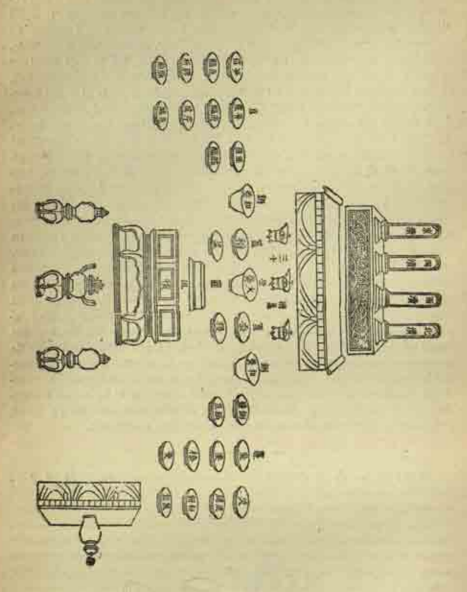
IL Né dans le royaume de 河 Tchao, dans la Chine du Nord, pays dont la grossièreté prosaïque n'a jamais goûté les miévreries poétiques des Sadistes, Sunn-k'ing était un lettré de marque et d'âge mûr, cinquante uns dit l'Histoire, quand le renom des Tscou l'attira dans le royaume de Ts'i. Il y fut très bien reçu Client et commensal de Tch'ounn-u k'ounn, ami de Tien-ping et des autres, il étudia la doctrine nouvelle sous le troisième Tscou, 海 河 Tscou-cheu, qui n'arriva pas à le persuader. Cependant Sunn-k'ing se rendit compte, que la théorie sur la nature bonne de Confucius et de Mencius, ne cadrait pas avec la réalité, et que leur politique était inapplicable dans le monde tel qu'il est. De ses considérations sortit un système mixte, mélange des idées de Confucius-Mencius avec celles des Légistes, moins paterne que le système de Confucius-Mencius, moins brutal que celui des Légistes. Sunn-k'ing eut la grande habileté de no pas désavouer Confucius. Partant d'un texte de 子 河 Tzeu-you, disciple immédiat de Confucius, il distiugua dans l'histoire deux sortes de périodes, 大 同 les periodes de paix, et 小 康

les périodes de trouble. Le Confuciisme idéal 大 同 振, le vrai, celui de Confucius-Mencius, pôle impérial plus plété filiale, convenait aux périodes de paix, alors qu'un 🕸 Yao régnalt sur la terre et que tous les hommes étaient bien sages; autant dire à la Bétique ou au pays d'Utopia, Mais, aux périodes troublées, il fallait 小康 滾 quelque chose de plus corsé, peu de douces paroles et beaucoup de coups de rotin - l'analyseral l'ouvre de Sunn-k'ing, extrêmement importante, ni tradulte ni expliquée jusqu'ici, dans la prochaine Lecon. Ici, je vais esquisser sa carrière, et indiquer combien grande fut son influence. Dans le royaume de Ts'i, Sunn-k'ing gagna la confiance du roi Siang (282-265), qui le fit préfet honoraire, lui donna même une charge effective, et le préféra aux disciples des Treou. Inde iræ!.. Calomnié par des envieux après la mort de son protecteur, Sunnk'ing dut chercher son salut dans la fulte. Il passa dans le royaume méridional de 整 Teh'ou, dont le premier ministre 置 歇 Hoang-hie le fit nommer sousprefet de 南 跨 Lan-ling, après 263. Il paralt que les soins de sa charge, laissaient à Sunn-k'ing du temps libre, car il ouvrit une école. Or Lan-ling était le pays de 李 原 Li-seu. Le futur ministre du Premier Empereur des Ts'inn, que nous connaissons, fut l'élève de Sunn-k'my, et apprit de lui le Confuclisme pragmatique, Han-fei-tzeu, le conseiller du Premier Empereur, fut aussi l'élève de Sunn-k'ing. C'est ainsi que ce lettré de Tchao, exile de Ts'i, réfugié à Tch'ou, prépara l'empire absolu des Ts'inn, et, disons-le d'avance, tous les gouvernements confuciistes qui se sont succède en Chine jusqu'à ce siècle. Sunn-k'ing écrivit son œuvre, mourut et fut ensevell à Lan-ling, après l'an 238, car il survecut à son patron Boung-hie assassiné cette année-là. Il critiqua, dit Seuma-ts'ien, les principes des disciples de Confucius, de Mei-tzeu et de Lao-tzeu. Fal dit que son esprit fut préparé, pour cette critique des systèmes de son pays, par l'étude de sciences étrangères. Le résultat fut la doctrine que l'exposerai dans la Leçon suivante. - Comme Sunn-k'ing ne renia jamais formellement Confucius, les Confuciistes de tous les ages n'osérent jamais le renter formellement lui. Ils le discutérent souvent, le regardérent parfois de travers, mais durent après tout lui savoir toujours gre d'avoir sauvé ce qui fut sauvé du système des 🚮 Jou.

Sources. — 史 記 Cheu-ki, les Mémoires historiques de 司 馬 遷 Seu-ma-ts'ien, chapitre 74.



Gobelet à libations,



Offrande aux fisuves.

# Trente-quatrième Leçon.

Le Confuciisme pragmatique de 荷子 Sunn-tzeu.

Sommaire. — A. La nature mauvaise. La loi, Son origine. — B. Naturisme. — C. Rationalisme. — D. Traditionalisme mitigé. — E. Contre les Sophistes. Psychologie. — F. Enseignement et étude. — G. La convenance raisonnée. — H. Contre l'ostéologie divinatrice. — Conclusion.

Nous avons vu / Lecons 15 et 26/, que le point fondamental du Confucilsme, c'est la bonté originale de la nature humaine. S'il suivait tonjours sa nature, l'homme agirait toujours bien. Le mal est chose contre nature, produite par le mauvais exemple, le mauvais enseignement, la violence volontaire que l'individu fait à sa nature. Cette doctrine idéaliste affecte d'ignorer la pente naturelle au mal du cœur humain. - Sunn-k'ing ouvrit mieux les yeux que Confucius, constata la pente au mal, et son universalité dans l'espèce humaine. Il tira, de ce fait d'expérience, la conclusion exagérée, que la nature humaine est essentiellement mauvaise; que mal faire est sa pente nécessaire, et qu'elle n'agit jamais bien que par force. «Le mai, déclare-t-il solennellement, voilà le naturel; tout bien est artificiel, est contre nature [chap. 23]. Aucun arbuste ne pousse droit, s'il n'est dresse par des mains et fixé par des liens. Dans le monde physique, rien n'est naturellement régulier, rond ou carré: mais toutes les figures régulières sont produites par l'intervention du compas et de l'équerre. Ainsi, dans le monde moral, tout bien est produit par Intervention par culture; sans Intervention et sans culture, tout tourne au mai. Mencius erra, quand il affirma que le bien découle de la nature. Ce qui sort de la nature, ce sont les passions mauvaises; fait d'expérience, qu'il est inutile de démontrer. Ce n'est pas en suivant sa nature, que l'on devient bon; c'est en violentant sa nature, en agissant contre sa nature. A leur missance, & Yuo et & Chounn ne furent pas bons. Ils devinrent de bons princes, parce qu'ils % soumirent leur nature à un traitement énergique et suivi; tandis que 类 Kie et 辛 Sinn devinrent d'odieux tyrans, parce qu'ils lachèrent la bride à leur nature. A leur naissance, la nature de tous les hommes est la même, portée exclusivement à des actes égoistes bas et vils, à s'approprier et à jouir. Tout ce qui sort de là, tout altruisme, tont respect pour le droit d'antrui, tont consentement à lui laisser son avantage, est un acte contre nature, qu'il faut s'extorquer par la violence. Si tous les hommes suivaient librement leur nature, le monde serait un chaos inhabitable; ce serait l'état de lutte d'un chacun contre tous.

Mais alors, la morale, c'est donc chose purement artificielle?.. Oui, c'est chose purement artificielle. Il n'y a pas, à vrai dire, de bien et de mai intrinséque. L'ordre, voilà le bien; le désordre, voilà le mai. L'ordre, c'est-à-dire un état dans lequel l'homme égoiste obtient son avantage personnel, et laisse aux autres le leur, voilà le bien. Le désordre, c'est-à-dire un état dans lequel l'homme, privé de son avantage par les autres, prive les autres du leur, voilà le mai. La morale,

c'est vivre dans l'ordre, au sens susdit. La politique, c'est obliger chacun à vivre dans l'ordre, au sens susdit. L'ensemble des régles qui produisent l'ordre et empèchent le désordre, s'appelle 🚉 la loi. Les deux parties principales de la loi, sont 🟥 l'étiquette, qui oblige à concèder à antrui la part de face qui lui est due, et 🎊 l'équité, qui contraint à respecter sa propriété et son droit d'acquérir. La loi, l'étiquette et l'équité, contrecarrent la nature. Elles ne sont donc pas naturelles; car une chose, et sa contradictoire, ne peuvent pas couler de la même source.

Alors, d'où proviennent la loi, les régles de l'étiquette et de l'équité?.. Elles sont l'œuvre, primitivement, de quelques rares il Sages; puis les Rh Mattres de tous les temps, les codifièrent et les conservérent (page 268). Les Sages ne furent pas des bommes différents, des leur naissance, des autres bommes, comme Confucius Tzeu-seu et Mencius l'ont prétendu. Tous naguirent mauvais, comme tous les hommes. Mais ils enrent l'œil plus ouvert et la volonté plus ferme que le commun des hommes. Après avoir constaté la pente au désordre en eux-mêmes, lis la réformérent par la contrainte morale, sorte de corset dans lequel ils lacérent leur personne et leur conduite. Ensuite ils appliquerent à autrui l'ensemble contre nature des lois, les règles de l'étiquette et de l'équité. Ces lois, ces règles, la sauvegardo de l'ordro et de la paix en ce monde, sont le legs des Sages, transmis par les Maltres de tous les temps. Établies d'abord empiriquement, essayées, amendees, augmentées au fur et à mesure selon les hesoins, elles sont le compas et l'équerre qui ont fait ce qu'il y out de régulier à tous les âges. Encore une fois, les lois ne sont pas chosa naturelle; elles sont chose artificielle. Confucius cut raison de soutenir, contre les Taoistes, que tout doit être règi par l'humanité et l'équité; mais il eut tort de penser, et Mencius eut le tort plus grand de dire, que l'humanité et l'équité sont naturelles, innées, spontanées. Non, elles sont artificielles, contre nature, forcées. Ce sont des lois transmises par les Maltres, sans lesquelles les hommes ne pourraient pas vivre en société. Elles ne dérivent pas, an dernière instance, commu les Taoistes le prétendent, du Principe universel-Elles ne dérivent pas, comme le veulent les Confuciistes, du Ciel. Ce sont des formules trouvées empiriquement au temps jadis, formules que l'usage a prouvé être excellentes, dont l'application n'exige plus désormals de Sages théoriciens, mals seulement des Maltres praticiens. Un médecin guérit, non parce qu'il est un Sage, mais parce qu'il a prescrit la formule traditionnelle appropriée. Un pot prend sur la roue sa forme régulière, non parce que le potier est un honnête bomme, mais parce qu'il y met les doigts. Ainsi des lois, et de ceux qui les appliquant. En ce monde, tout co qui n'est pas mai, est artificiel; tout, jusqu'à l'affection entre les parents et les onfants, jusqu'aux relations entre l'époux et l'épouse. Humanité et équité, les cinq relations (page 226), tout ce que les Confucistes idéalistes ont proné, tout est pure convention; mais convention nécessaire, convention obligatoire, sous peine que l'humanité civilisée à grand peine, ne retourne rapidement à la barbarie féroce. La sociaté ne peut subsister, que par la contrainfe incessante des lois, de l'étiquette et de l'équité légales. Le mineral de fer ne devient une épèc, que par nombre de fontes of de martelages, par des frembes successives. Pour qu'un cheval de course conserve ses qualités, il faut qu'il sente sans cosse le mors dans sa bouche et la cravache sur sa croupe. Ainsi en cal-il de la société humaine. Créée par la contrainte des lois et des usages, c'est

la contrainte des lois et des usages qui la fait durer. » (Chaps. 23, 30, 18.)

De ce qui précède, il résulte que Sunn-k'ing accorda à la loi la même souveraineté absolue que les Légistes. Mais il refusa aux princes le pouvoir de légisfèrer ad libitum; l'imbécillité de ceux qu'il connut, fut probablement la cause de ce dént il attribua ce pouvoir aux ministres, moins autoritaires et plus expérimentés que les princes; et il l'entendit, non de la création de formules nouvelles, mais du choix, parmi les formules traditionnelles, de celle qui résoudrait la difficulté présente, qui maintiendrait ou rétablirait l'ordre.

Le fondement du système de Sunn-k'ing étant ainsi posé, je vais montrer que ce système... 1° se passe du Souverain d'en haut, du Giel, des Mânes, de tout élèment supra-terrestre; que c'est un naturisme... 2° qu'il est essentiellement rationaliste, et traditionaliste mitigé.

---

B. D'abord Sunn-tzeu se passe du Souverain d'en haut, qu'il ne nomme jamais. Quant au Ciel et aux Mânes, il les nie implicitement. Voici le résumé du dixseptième chapitre de son œuvre; « Le Ciel, c'est le principe actif invisible et impalpable, qui pénêtre le monde entier, qui existe dans tous les êtres. Il ne fant pas vouloir scruter ni définir davantage. Les organes des sens, l'activité de l'homme. sont une participation de lui. L'intelligence aussi, qui logée dans le cour, contrôle les seus et dirige l'action. Toutes les propensions et répulsions maturelles, sont de lni. - La richesse, le bien-être, ont trois sources: l'influx fécondant appelé ciel. la complaisance de la matière appelée terre, l'industrie prévoyante productrice et compensatrice de l'homme. Il est inexact de dire que le bonheur et le malheur viennent du ciet. Le bonheur, c'est avoir ce qui convient à sa nature; le malheur, c'est ne pas avoir ce qui convient à sa nature; le bon gouvernement, c'est procurer à chacun ce qui convient à se nature, et le préserver de ce qui lui est contraire. Donc le bien et le mai dépendent en majeure partie de l'industrie humaine, surfout de son industrie compensatrice. Car l'influx céleste et la complaisance terrestre suivent des lignes générales et constantes, qui ne tiennent pas toujours compte de l'intérêt momentané de tous les particuliers. Ainsi, telle année, dans cette ligne générale, sera comprise une inundation ou une sècheresse, dont beancoup d'êtres particuliers pâtiront. A l'homme de prévoir et de compenser ces incidents, de les neutraliser par son industrie. Il faut faire des provisions, il faut régler la consommation. Ainsì arrivera-t-on à échapper complètement aux vicissitudes de ce mande. Si tout a été prévu et préparé convenablement, la révolution incessante du yinn et du yang, le fonctionnement excessif ou défectueux des agents naturels, seront pratiquement sans effet sur l'humanité. Les éclipses, les ouragans, les inoudations et les sécheresses, seront des événements sans conséquence. Il ne faut pas emindre ces choses-là. Ce qu'il fant craindre, c'est le mauvaise culture, qui fait qu'on ne produit pas la quantité nécessaire de provisions; c'est le manyais gouvernement, qui laisse des voleurs ou des rebelles détruire les provisions amassées. Quand, d'après les expériences du passé, l'homme a bien prévu et préparé le présent, il est indépendant du ciel et de la terre, il fait lui-même son sort. Les sols attendent, les bras croisés, que le ciel agisse pour eux. Les sages, au contrai-

re, exercent l'intelligence et la force qui sont en eux, et ne s'occupent que pen ou pas du ciel. Le set peuple attribue la fin d'une éclipse, au mouvement qu'on s'est donné pour délivrer le soleil ou la lune; il croit que la pluie est tombée, purce qu'on a fait telles prières et offrandes; il s'imagine que les Manes parlent par la tortue et l'achillée. Les sages savent que tout cela, ce sont des mamères d'expliquer les choses naturelles obscures, au peuple inintelligent. Les êtres transcendants et leur influence, sont, pour les sages, des locutions fleuries, et c'est tout. Le peuple n'entend rien aux choses impalpables, aux raisons abstraites. Il lui faut une mise en scène qu'il vole, il lui faut de la musique qu'il entende. Les Sages lui concèdent la satisfaction de ces besoins, après en avoir règlé la forme et la quantité, pour éviter les folies et les excès en la mattère. Ainsi les rits officiels du sacrifice au Ciel, de l'offrande #1 au Patron du sol, ont été réglés scrupuleusement, de telle sorte qu'il y cut assez pour que le peuple fut satisfait, et rien de trop; rien d'exagéré, de ruineux, de ridicule. De même la musique et les chœurs, sont une réglementation officielle de l'expression de la llesse populaire, laquelle dégénérerait en scènes orginques, si on l'abandonnait à elle-même sans frein. Le Sage tient à ces choses, comme moyens de gouvernement, comme remêdes preventifs du désordre; mais au fond il sait blen que ces choses ne sont que des expressions poétiques de l'invisible, de l'impaipable, de l'abstrait : - Et chaque fois que Sunn-treu revient sur ce sujet. l'impression incoercib e du locteur attentif est que, pour lui, poésie est synonyme de comodie; que tavisible, impaipable et abstrait, sont, dans son esprit, équivalents de non-existant. / Chaps. 19, 20, /

-4-4-

Passons au rationalisme de Sunn-tzeu: - Ou a cru que c'est 朱 蓝 Tchou-hi qui introduisit l'interprétation rationaliste du Confucilisme, au douzième siècle de l'ère chrétlenne. C'est là une hien grande erreur. C'est Sunn-treu qui l'introduisit, des le troisième siècle avant l'ère chrétienne. Dans un chapitre magistral, il parla ex professo de 理 la raison, de 大理 la grande raison humaine, comme il l'appelle avec vénération. Il déclare qu'aucune connaissance n'est recevable, que si munie du visa de la raison. Voici le résumé de ce texte hautement intéressant, écrit vers l'an 238 avant J.-C... « Le bien spécifique de l'homme, c'est sa raison capable de percevoir la vérité; son pire mal, c'est l'occultation éventuelle de la raison, et par suite l'erreur. Il n'y a qu'une verité. Tout ce qui en diffère, est errour. Donc les diverses écoles, qui loutes y prétendent, ne possèdent pas toutes la vărité. Toutes en ont découvert quelque point; mais le corps de la vérité est resté caché à leurs yeux. Cela, pour des causes diverses sans doute, mais surtout parce que leurs Maîtres, ou spéculérent témérairement, on s'obstinérent avenglément. Car, qui ne vent pas voir la vérité, ne la voit pas. Qui ne veut pas, ne dislingue pas le blanc du noir, n'entend pas le son d'un gros tambour. Les causes d'erreur naturelles sont déjà très nombreuses, tous les êtres projetant réciproquement les uns sur les autres comme des reflets et des ombres, qui changent les aspects réels et occasionnent des illusions. Combien plus, quand la passion s'en môle, quand on ne veut pas voir ce qui est. C'est là 🎉 l'obstruction mentale, à laquelle il n'y a pas de remêde. La vérité rejetée délibérément, l'erreur embrassée volontairement, voilà le mai suprême. Aussi Confucius fut-il sage, en son temps, de supprimer toute spéculation, d'interdire toute discussion, d'ériger en dogme à croîre les institutions des Anciens. Il agit ainsi, parce qu'il avait constaté que les hommes de son temps ne voulaient pas voir la vérité actuelle, ne voulaient se rendre à aucun argument. Il leur imposa donc, de foi, les axiomes antiques.

« Mais, me dira-t-on (c'est Sunn-tzeu qui parle), vous restreignez la liberté humaine. Cette liberté n'exige-t-elle pas que l'homme puisse croire vrai ce qu'il veut? — Non, car en debors de la vérité, le reste est erreur. La liberté ne dolt servir que pour l'avantage. Or la vérité, c'est l'ordre, source de tout avantage; l'erreur, c'est le désordre, cause de tout désavantage. La liberté d'embrasser l'erreur, n'est donc pas une liberté à laquelle chacun puisse prélendre, ni que les autres doivent tolérer. »

Et la vérité, comment la connaît-on?.. Par l'intelligence, sens interne, 📸 logé dans le cœur. L'intelligence n'est pas infaillible. Pour atteindre la vérité, il faut qu'elle fonctionne droit, sans dévier; qu'elle discerne juste, sans se tromper. Ce fonctionnement parfait, exige is concentration, dans le vide et le repos. - Dans l'homme, l'intelligence doit régner en souveraine. Elle commande; on ne lui commande pas. Elle agli ou cesse, elle approuve ou désapprouve, elle permet ou défend; elle seule, à son gré, de son autorité, en dernière instance. - Pour que ce fonctionnement délicat ne se détraque pas, il faut le vide, c'est-à-dire l'absence des êtres externes qui distraient: Il faut le ropos, c'est-à-dire l'absence des mouvements intérieurs qui émeuvent; il faut la concentration, il faut la réduction à l'unité, au principe ultime, du problème en question. Le vulgaire s'occupe d'une multitude d'êtres, chacun en particulier, d'où bien des erreurs. L'intellectuel réduit d'abord la multitude à l'unité, puis juge de cette unité, si oul, si non. Cette concentration est difficile. Les esprits analytiques sont très nombreux, de là vient que le monde est plein d'erreurs; les esprits synthétiques sont peu nombreux, de là vient que la vérité est rare. La vérité n'apparait que dans l'intelligence concentrée, vide et calme. Elle se manifeste, dans une intuition soudaine, qui dissipe comme un éclair l'ignorance et le doute. - Telle une eau parfaitement limpide et tranquille. Qui se penche sur eile, y voit son visage reproduit instantanement et dans les moindres détails, aucun poil de la barbe ne manquant. Que si l'eau est quelque pen trouble, ou si le vent en ride tant soit pen la surface, on voit une image flone, une grimace, ou même rien du tout. — Que de précautions II faut, à l'homme qui médite qui raisonne, pour empécher que sa méditation que son raisonnement ne dévient, ne s'égarent! Le bourdonnement d'une mouche suffit purfois pour interrompre le fil de la pensée, pour briser l'enchaînement d'une déduction. Quelle force de caractère il faut au penseur, pour veiller toujours au fonctionnement normal de son intelligence. Quelle attention constante est nécessaire, pour rectifier, par l'intelligence, le témoignage plus ou moins exact des sens. Que de visions, que d'auditions, sont l'effet d'un éclairage insuffisant, d'un verre de vin de trop, d'une fatigue de l'œil ou de l'oreille, ou d'une maiadie générale. Toules les histoires de revenants, ont pour origine une erreur morbide visuelle ou auditive, acceptée par l'intelligence, qui aurait dù la rectifier. Croire à des choses qui n'ont pas été jugées par la raison, voità in déraison, le pire mai de l'humanité. La première règle de toute science, c'est de soumettre son objet à la critique de la

raison, de n'embrasser que ce que la raison aura trouvé vrai, et de s'arrêter là, laissant le reste. C'est cette sobriété mentale, qui s'arrête fa où l'intelligence ne comprend plus, qui s'abstient de spéculer sur ce qui dépasse la raison; c'est elle qui constitue la sagesse. Sagesse vraie, sagesse pratique, sagesse qui considére comme non avenu, tout ce qui n'est pas du ressort de la raison. » (Chap. 21.)

-4-17-

«Appliquons ce principe en politique. Toutes les écoles modernes ayant fait fausse route, il faut, comme Confucius le voulait, revenir aux institutions des Anciens, lesquelles ont prouvé leur solidité par leur passage à travers tant de siècles. Mais il ne faut pas vouloir appliquer ces institutions antiques telles quelles, dans un monde qui n'est plus le monde antique. En cela Confucius se trompa. et ses disciples errèrent grièvement. Nous ne vivons pas à l'époque de la nature pure; nous vivons à l'époque de la nature viciée. Il faut donc resoumettre les inttitutions des Anciens à la critique de la raison, non pour les corriger, mais pour les trier, et n'en adopter, après examen, que ce qui sera jugé pratique pour le temps actuel, abandonuant le reste, non comme errone, mais comme périme. Il faudra, pour ces temps plus mauvais, une application plus sévère; moins de paroles et plus de poigne. Au lieu d'exhorter à la politesse et à l'équité, il faut punir ceux qui y manquent. Il faut des lois, mais des lois éprouvées, et judicieusement appliquées. Les Légistes qui crurent que le monde pouvait être gouverné par des lois improvisées appliquées aveuglément, furent des hommes néfastes qui firent un grand mal positif, tandis que Confucius et ses disciples n'avaient péché que par inefficacité. » / Chap. 21./

Ainsi se trouve définie la position de Sunn-tzeu. Il tient de Confucins, en tant qu'il s'appuie comme iul sur les Institutions des Anciens, mais révisées, modernisées. Donc rupture absolue avec Mencius, qui n'admit aucune retouche des principes antiques, qui fut pour la copie servile des Anciens. — Sunn-tzeu différe des Légistes taoistes, en ce qu'il ne dérive pas la loi d'un Principe antérieur à la nature. Il différe des Légistes césarlens, en ce qu'il nie que la volonté arbitraire d'un prince quelconque, ait force de loi pour ses sujets. — La loi est pour lui la somme de ce qui, dans les institutions anciennes, a résisté à l'épreuve des siècles. Il n'y a guère lieu d'ajouter à cette somme, car toute innovation provoque des disputes. Il suffit que la raison adapte aux temps nouveaux, aux circonstances présentes, le dépôt traditionnel ancien, lequel contient tout le nécessaire.

Voyons maintenant comment son système rationaliste et traditionaliste, amena Sunn-tzeu à guerroyer contre les Sophistes.

-4-4-

E. Sunn-tzeu fut probablement contemporain de A E E Koungsounnloung (Leçon 25); il connut certainement les disciples de ce sophiste. Le verblage de ces bavards le fatigua, c'est évident. Il les attaqua avec énergie. Mais, chose curieuse, il ne disputa pas avec eux, et défendit à ses disciples de discuter avec eux. Il les condamna à priori, comme novateurs, comme démolisseurs des idées

traditionnelles, comme perturbateurs du repos public. Son lugement est consigné dans le vingt-deuxième chapitre de son œuvre, un traité de psychologie et de logique fort intéressant.. «Les documents existants nous appreunent, dit-il, que, au moins depuis la deuxlème dynastie (allusion à la Grande Règle, Lecon 6, probablement), le gouvernement donns tous ses soins à ce que toutes choses fussent définies et qualifiées par les définiteurs et les qualificateurs officiels, Ceux-cl distinguérent dans l'homme, d'abord 锋 sa nature. Dans l'état de repos, la nature ne contient que 精 l'esprit vital paisible, et 💍 le sentiment indéterminé. Quand un objet se présente, le repos cesse dans la nature, et 🎁 l'émotion nait dans le sentiment. L'émotion spontanée a six formes possibles, l'approbation ou la désapprobation, la sympathie ou l'antipathie, le plaisir ou la douleur. L'émotion doit être 臓 considérée et 摆 jugée par la raison. Si, la raison n'intervenant pas, le sentiment s'emballe, c'est l'erreur... Outre la faculté de connaître décrite ci-dessus, l'homme a encore la faculté d'agir. Connaissance et action doivent être dirigées vers for la fin, le terme de sa nature. - Vollà toutes les distinctions et les qualifications des Anciens. Elles furent, pendant de longs siècles, le fondement des mœurs et des lois, Grâce à leur sobriété, les lois furent alors claires et intelligibles... Maintenant les sophistes multiplient sans fin les distinctions et les qualifications. Leurs arguments déroutent le sens moral du peuple, et font perdre la tête aux juges. Des jeux d'esprit remplaceut la saine logique, des chicanes embroullient le droit et la justice. Plus de conscience! Plus de conflance! Le beau résultat, vraiment! - Ces gens-là out commis un crime. La logique antique était une régale, comme les polds et mesures, comme les formes des contrais et des traités. Ils y ont attenté, Qu'on les poursuive comme des faussaires, ces pervertisseurs du sens commun, ces perturbateurs de la paix publique! - De par sa nature, la raison humaine discerne 可 不 呵 ce qui convient et ce qui ne convient pas, ce qu'on doit faire et ce qu'on ne doit pas faire. Toutes les raisons de tous les hommes pronoucent de même. De tous ces pronoucés uniformes, les Anciens déduisirent les lois morales. - Examinant les êtres divers, la raison découvrit des caractères communs et des propriétés particulières. De leur analyse, les Anciens tirèrent les notions de genre, d'espèce, d'individu; de concret et d'abstrait; les fois logiques. - Il s'agit ensuite d'exprimer ces choses par la parole, par des termes définis, lesquels permissent d'en confèrer entre hommes, sans erreur. Les définiteurs et les qualificateurs officiels anciens s'appliquérent à cette tâche. Ils inventérent des nome pour les entités physiques et pour les entités morales, des termes pour les êtres concrets et abstraits, singuliers et pluriels. Ainsi se fit le . langage. Tout le monde parla avec précision. Chacun comprit ce que l'autre disait. - Mais voici que les Sophistes se mirent à discuter des thêmes comme ceuxci; «il peut y avoir insulte sans outrage» jeu d'esprit sur les nuances des termes... sune vallée est terre plane : jeu d'esprit sur la valeur des termes... soui et non, c'est la même choses jeu d'esprit sur les notions abstraites. Ils tournérent leurs sophismes avec tant d'art, que maintes fois des hommes très raisonnables en eurent la respiration coupée et ne surent comment répondre. - Il y a, à cela, un remède hien simple. Qu'aucun homme intelligent ne joue à ce jeu-là. Laissez parler les sophistes, sans vous inquiêter de ce qu'lls disent. Peu importe que vous ne sachiez pas les réfuter. Votre raison vous dira, ce qui est vral, ce qui est faux.

Gardez votre sens commun et tenez bon! — Elles sont funestes, ces joutes d'esprit, qui ébranlent la foi simple du peuple, qui le rendent inquiet ou sceptique. Les Anciens ne les eussent pas permises. Pourquoi les tolère-t-on maintenant?.. Jadis on punissait de mort, comme coupable de lése-majesté, quiconque altérait in forme officielle d'un caractère (signe d'écriture); et maintenant on admire ceux qui faisifient les notions officielles, sans s'apercevoir que ces hommes sapent la société par sa base. Revenons à la simple et sobre logique des Anciens, conduisons-nous par la raison; faisons û des sophismes, sans nous en inquiéter, sans nous donner la peine de chercher à y répondre. A l'homme suffit le verdict de son bon sens naturel, qui lui dit oui ou non.» / Chap 22).

-dist-

Le traditionalisme de Sunn-tzeu ent pour conséquence une théorie spéciale de l'enseignement et de l'étude. Sunn-tzen insiste beaucoup sur l'étude. En effet, comme nous avons vu, à son avis, ce n'est pas le gênie, c'est l'étude, et l'étude seule, qui fait fif le Maitre. Mais quelle étude?.. L'étude exclusive des formules antiques, dans le seul but de les possèder parfaitement et de les transmettre fidèlement. Sunn-tzeu redoute l'originalité, le génie inventif. Pour lui, le maître doit être un phonographe, et le disciple un perroquet. Il a jugé le sujet si important, qu'il l'a mis en vedette, en tête de son ouvrage. Voict le résumé de son premier chapitre: «Il n'est pas de science autre, que la tradition des Anciens, Pour acquerir cette science, il ne fout pas penser, il faut écouter. Penser durant tout un jour, ne vaut pas écouter un maître durant un seul instant. A force d'entendre, on est pénétré. Quand la penétration est complète, elle devient indélébile : tel le fil teint et reteint, qui ne peut plus déteindre. Tout le rôle de l'étudiant, doit consister à ruminer et digérer dans sa mémoire. Les notions que le maître y a dépesées par sa parole. Ses études seront terminées, quand Il sera devenu l'écho de son maltre pour une nouvelle génération ; quand il saura redire à son tour, tout ce que son malire savait. Inventer, c'est témérité. Mal répéter, c'est mensonge, Perpétner la tradition, en la redisant exactement, vollà le but de l'étude, vollà l'enseignement. Or, dans le dépôt de la tradition, le principal ce sont, non les Annales et les Odes, textes pluiôt diffus; ce sont les Rits et les Lois, choses précises, la quintessence de l'expérience des siècles. Travailler à la propagation, à la conservation, à l'observation des rits et des lois, voilà le but de la vie du Maître, » [Ghap. 1.]

-0-0

G. La théorie confuciiste de la voie moyenne, de l'opportunisme, revêt dans Sunn-treu une forme plus précise, sans être altérée pour le fond. D'après lui, il faut faire dans tous les cas, ce que la raison indique comme de devant être fait. La convenance raisonnée est la règle à suivre toujours. — Sunn-treu condamne, comme inconvenants et déraisonnables, tout emballement, toute résolution extréme, tout ce qui sent l'exagération dans un seus ou dans l'autre. Ainsi ces Anciens qui se suicidérent par fidélité à un prince ou autres motifs analogues, n'ont pas son estime; ce furent pour ini des illusionnés, des exagérés, des toqués. L'idéalis-

me, l'héroisme, ne trouvent pas grâce devant lui. — Il condamne spécialement, avec une grande énergie, comme dérogeant à la convenance et comme contraire au bon sens, cette morgue grossière, ce cynisme affecté, cher aux 🖾 Jou de son époque, lesquels n'étalent jamais plus contents d'eux-mêmes, que quand ils avaient dit en face, à un prince, les pires insolences. Sunn-tzeu n'a pas assez d'anathèmes pour ces 🎁 🛗 vils Lettrés comme il les appelle, et pour ces bravaches provocateurs. Son disciple 🏂 🎎 Li-seu profita de ses leçons. J'al dit (page 200) comment il fit punir, par la destruction des archives, l'insolent discours tenn au Premier Empereur, inter pocula, par un de ces Cyniques. / Chap. 3.)



н. Nous avons vu jadis comment la doctrine du yinn et du yang, développée de siècle en siècle, en vint à dominer la physique et la politique, surtout depuis 斯 汗 Tseou-yen de l'école de 秘 Ts'i. Elle fut, legiquement, appliquée à l'homme, comme au reste de l'univers. La théorie se forma, et gagna créance, que la formule de chaque homme, ses qualités, ses aptitudes, son avenir, toute sa destinée, étail comme moulée dans ses os, et pouvait être devinée d'après certaines protubérances du crâne on du squelette. Les princes firent donc tâter leurs ministres, palper leurs généraux. De graves mesures furent prises, d'après ces examens ostéologiques... Cette science nouvelle remoutait à l'an 450 environ; du moins les premières consultations connues datent-elles decette époque. - Sunn-tzeu s'élève avec force contre cette théorie, une innovation d'allieurs. Le destiu de l'homme, dit-il, ne dépend pas des protubérances de son squelette, mais du degré de raison qu'il met à se conduire, de sa prudence et de sa moralité. - Dans son cinquième chapitre, où Sunn-treu traite cette question, je relève la phrase suivante: «l'homme n'est pas homme, parce qu'il est 二 足 無 毛 者 un bipède sans plumes. mais parce qu'il conserve le dépôt des rits et des lois.s.. La définition « bipède sans plumes», est, comme ou sait, celle de l'homme de Platon, à qui Diogène le Cyntque offrit pour disciple un coq plume, au quatrième siècle, à Athènes. Y a-til ia un jen du hasard, ou autre chose? je ne sais. La Grece fut mise en contact avec l'Inde, par Alexandre, en 327. Sunn-tzeu écrivit après 238. Et les rapports de la Chine avec l'Inde, furent anciens et constants.

Conclusion. — Voilà ce qu'il importait de savoir de Sunn-treu, dont le rôle, dans la conservation du Confuciisme, fut prépondérant. Sous la forme que ini avaient donné Confucius Treu-seu et Mencius, le Confuciisme se serait vite éteint, comme s'éteignent les utopies. Avec les modifications qu'y apporta Sunn-treu, le système devenu praticable en politique, survécut, et fut considéré, par la plupart des Lettrés chinois (pas par tous), comme le vrai Confuciisme, durant bien des siècles. La critique moderne a remis les choses en place, et établi que, si Sunn-treu conserva le vieux levain des Jou, il l'altéra aussi essentiellement; que le vrai Mattre du moyen âge chinois, fut Sunn-treu, non Confucius. A cet homme remonte, non la prétendue sénophobie du peuple chinois, mais la phobie du gouvernement chinois pour les idées et les choses neuves, que les étrangers apportent

inévitablement avec eux; et par suite, la si longue fermeture de la Chine. Sur lui pése la responsabilité d'avoir réduit, durant vingt siècles, la formule administrative chinoise, à ces deux points; abétissement des lettrés, et bastonnade pour le peuple. Sur lui aussi l'opposition acharnée au Christianisme, parce que cette doctrine s'appuie sur une révélution, et serait une innovation.

Sources. - 苗子 Sunn-tzeu, œuvre en 32 chapitres, non encore traduite.



Écriture sous les 🎉 Ts'inn.

#### Trente-cinquième Leçon.

Première dynastie 溪 Han. L'empereur 女 Wenn.

Semmaire. — I. Avénement de la première dynastie 漢 Hau. — II. Géomancie de l'empereur 女 Wenn. — III. 陸 賈 Lou-kia et 賈 誼 Kia-i.

L De l'épouvantable anarchie dans laquelle s'abima la dynastie 菱 Ts'inn, sortit, après quatre années de péripéties, la première dynastie 🞉 Han. Son fondateur 2 K Liou-pang commença par être tout petit officier sous les Ts'inn. Chargé de conduire à la capitale une chaîne de forçats, chemin faisant il les délivra, les organisa en baude armée, et commenca avec eux à... comment diratie?.. pas à faire la guerre, pas à brigander; mais à jouer ce sanglant jeu de hasard, qui donne en Chine le trône au gagnant. Liou-pang gagna. Devenu empereur, il resta aussi ignare, aussi grossier, que devant. L'Histoire rapporte, sit venia verbis, que quand il rencontrait un Lettré, il s'arrêtait, lui demandait son bonnet, et urinait dedans, en signe de mépris. Dans une de ses courses, passant près du tombeau de Coufucius, II le visita; mais les Lettrès eux-mêmes conviennent, qu'il fit cette démarche par curiosité, non par dévotion. En tout cas, il ne rapporta pas la loi de proscription des livres, spécialement des anthologies confucilistes. La loi resta existante. 叔 孫 潘 Chousounn-t'oung un lettré de l'école de 苗 子 Sunntren, lui compila un rituel éclectique pour les cérémonies officielles, et ce fut tom. Outre le sacrifice au Souverain d'en haut, les Tr'inn avaient fait des offrandes officielles aux Souverains des régions de l'espace, centre est opest et sud, qu'ils possédaient, omettant le nord, alors au pouvoir des Huns. Par amour de la symétrie, ou dans l'espoir d'un meilleur succès dans ses guerres contre les Huns, Liou-pung ordonna de faire aussi une offrande au Souverain du nord. Il mourut en 195 avant J.-C. - Sa venve, la sanguinaire impératrice El Lu, gouverna d'abord comme tutrice de son fils l'empereur III Hoei age de quatorze ans. C'est durant cette lutelle, en 191, que la loi contre les livres confucilités, fut, non pas formellement abrogée, mais escamotée, mise ad acta dans un lot de vieux écrits. La proscription avait duré 22 ans. - Après de graves désordres causés par l'ambition et les intrigues de l'impératrice Lu, celle-ci étant morte et son parti ayant été exterminé, l'empereur 文 Wenn monta sur le trône, et régna de 179 à 157. Ce fut un bon prince, qui consolida la dynastie encore assez mai assise. Mais, ignare comme l'avait été son père, il fut, durant plusieurs années, in dupe d'une série d'imposteurs de nuance moiste. Il me faut raconter en détail cette affaire, d'après l'Histoire dynastique, pour montrer, par un exemple typique, ce que put et ce que ne put pas, durant bien des siècles, la sottise personnelle des empereurs. Elle put souvent introduire des cultes nouveaux, qui durérent parfois assex longtemps. Elle ne put jamais faire admettre ces innovations, par les lettres à la Sunn-treu, gardiens jaloux du dépôt traditionnel, lesquels eurent toujours soin. à l'heure propice, de faire supprimer la déplaisante nouveauté.

II. Donc, en 166, le grand sacrifice impérial au Ciel n'avait pas encore été offert par la nouvelle dynastic. Or, avant de l'offrir, il fallait déterminer la couleur des costumes officiels. Pour le choix de cette conteur, il fallait décider par lequel des cinq agents cosmiques, les Han gouvernaient l'empire. - Plus tard on décidera définitivement, d'après le système de la production primordiale des agents (page 58), que, les Ts'inn ayant régné par la vertu de l'esu (conleur noire), les Han vainqueurs des Tr'inn régnalent par la vertu du feu (couleur rouge). Mais, en l'an 166, s'opposant au ministre 强 鉴 Tchang ts'ang qui était pour le feu et le rouge, un certain 公 孫 臣 Koungsounn-tch'enn prétendit que les Han régnalent par la vertu de la terre, et que par autle leurs costumes et drapeaux devaient être jaunes. Il disalt cela, sur la foi de certaines émanations de couleur jaune observées par lui. Il annonca, pour l'an 165, l'apparition d'un dragon jaune, sigue du commencement d'une ère de prospérité nouvelle. De fait, risum tenentis, un dragon jaune ayant paro en 165, l'empereur devint très perplexe, mais n'esa pas encore se décider. En tout cas, en été, il offrit le sacrifice impérial au Ciel (page 266), en costume rouge, conleur de la saison d'été. A cette occasion il visita aussi, dit le texte, les tertres des cinq Souvernins, mais n'y fit personnellement ancune offrande.

Cependant cette visite mit en mouvement un certain IF II II Sinnyuanp'ing, géomancien de profession, lequel demanda une audience à l'empereur, pour lui dire que, autour de la capitale, il percevait des émanations actives des cinq couleurs, qui s'élevaient en forme de cônes. Que ce phénomène ne pouvait signifier, que la conjonction à la capitale des Souverains des cinq régions de l'espace, événement extraordinairement faste. - Pour célébrer cette conjonction, Pempereur fit aussitôt bâtir un temple pentagonal aux Cinq Souveralus. Le toit fut commun, pour exprimer la réunion des cinq; mals chacun eut sa salle particulière, et sa porte peinte de la couleur de sa région. - Puis l'empereur Wenn fit un pas plus fatal encore. En 164, il offrit dans ce temple commun des Cinq Sonverains de l'espace, le sacrifice impérial au Ciel. Au moment de l'offrande, un jet de lumière sembla s'élever depuis le temple jusqu'au ciel : c'est l'Histoire qui raconte cela. - De ce jour, le géomancien Sinnyuan-p'ing abusa sans vergogne de la crédulité de sa noble dupe... Un jour, comme le solell baissait déjà, il dit à Pempereur: Je perçois que le soleil va revenir au milieu du ciel; et de fait, un Instant après, le soleil revint à midl; c'est encore l'Histoire qui parle. - Un autre jour, il percut des émanations extraordinaires qui sortaient de dessous le seuil du palais. On creusa et trouva une coupe de jade, avec cette inscription « longue vie an Maltre des hommes . - Une ipondation ayant fait communiquer, par le Fleuve Jaune, les eaux de la rivière of Seu avec celles de la rivière of Fenn, Sinnyuanp'ing dit à l'empereur: Jadis le palladium de l'empire, les urnes des 🖫 Tcheou, ont disparu dans les caux de la Seu. Je perçois qu'une au moins de ces urnes est venue dans la Fenn... et il indiqua l'endroit où il fallalt la chercher. Mais les officiers charges de cette besogne, ne voulurent pas découvrir l'urne quelconque, que le géomancien avait immergée à l'endroit indiqué. Elle ne sera trouvée et véneree, qu'en l'an 143. - Pais, diverses supercheries de Sinnyaan-p'ing ayant été mises au jour, l'empereur le livra aux juges, qui l'exterminérent avec toute sa famille. Mais le sacrifice au Ciel dans le temple des Cinq Souverains, qu'il avait

introduit, continua assez longtemps. - Notons que les Lettrés ne discutent pas, ne songent même pas à révoquer en doute, la rétrogradation du soleit, dont il e été question plus haut. Un geste impérieux du duc Yang de 🕸 Lou (dixième siècle), suffit jadis, racontent-ils, pour faire attendre au solell la fin d'une bataille. La résurrection d'un mort, dûment constatée, ne leur causerait pas plus d'émotion et ne leur prouverait pas davantage. Simples phénomènes de ginn-yang, qui sont au pouvoir de qui a la formule, disent-ils. Ils n'en veufent pas trop à l'empereur Wenn, de s'être laissé influencer par son géomancien, et ne disent pas carrément que celui-ci le dupa. Mais, ce qu'ils ne lui pardonnent pas, c'est d'avoir introduit un rit inconnu des Anciens, contraire à la tradition antique. Écoutonsles... «L'antiquité n'avait connu qu'un seul Souverain d'en haut, et lui avait «acrifié devant un tertre unique. Peu à peu, par la faute des Tk'inn, on éleva deux, trois, jusqu'à quatre tertres, devant lesquels on sacrifia au Souverain unique, en tant que protecteur des quatre régions de l'empire. Liou-pang ajouta le cinquième, le tertre du nord. Il fut trop grossier, et son fils l'empereur Wenn fut trop ignare, pour comprendre que les Cinq Souverains de l'espace, ne sont que la quintuple formalité de protecteur respectif des cinq régions, du seul et unique Souverain d'en haut, le protecteur universel. » Ceci est clair, et les Lettres n'en ont jamais douté.

-4-4-

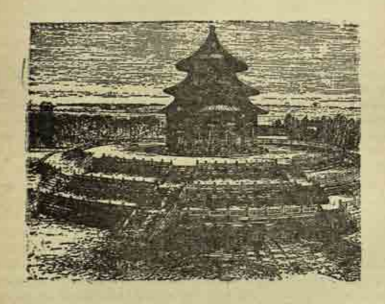
III. Pour être complet, je parlerai lei briévement de deux hommes, dont la carrière se termina sous l'empereur X Wenn, et qui nous out laissé deux ouvrages.

D'abord to Al Lou-kia, qui negocia en l'an 200, puis de nouveau en 179, la soumission du petit royaume indépendant, dont la capitale étalt Canton. Les dates de sa maissance et de sa mort ne nous sont pas commes. Il a faissé le traité in discours nouveaux, qui révéle un disciple de Suan-tzeu, un Canfuctiste à poigne. D'ailleurs aucune idée neuve. Procurer au peuple le hien-être, et le faire marcher droit au moyen de lois clairés et inexerables. Nous connaissons cela.

All Kin-i naquit vers l'an 200. A peine âgé de vingt et quelques années, il fut employé pur l'emperaur Wann, connut la faveur, puis m disgrace, et mourut jeune. Politique doné d'un certain hon sens, ecrivain facond et élégant, il nous a laissé le livre Intitulé me Écrita nouveaux, qui résume ses consultations et ses discours, et qui a servi depuis de modéle à tous les conseillers et harângueurs. Il traita les sujets administratifs les plus importants de l'époque, et par sulte son ouvrage a une haute valeur pour l'histoire. Pour ce qui nous concerne, la huitiéme section contient quelques indications intéressantes. Kia-i y parle du Principe et de sa Vertu, à peu près comme un Taoiste. Ailleurs il cite volontiers Lao-tzeu, Mais il insiste aussi souvent sur le falt, que les temps ne sont plus les temps anciens, et développe la manière dont la Verin du Principe se dévide dans le monde nouveau, en des termes que Sann-tzeu aurait acceptés. Somme toute c'est un politicien, Confaciliste pragmatique pour le fond, Taoiste dans la forme seulement.

Notes. — II. Voici le texte de 准 者 Honi-nan-treu (Lecon 39) sur la rétrocession du soleil. Il est commu de tons les étudiants, étant inséré dans les collections de citations à leur usage 幾 因 公 奥 齊 持 體 職 冊 日 專, 接 之 揮 之 日 返 三 舍。Dans une bataille acharnée contre ceux de Han, comme le soleil allait se coucher, le duc Yang de Lou lui fit signe avec sa hallebarde, et le soleil revint en arrière de trois mansions. — 圆 est pour 爆, caractère homophone. — Le fait historique en question, est absolument inconnu par ailleurs.

Sources et Onvrages. — Le 史 記 Cheu-ki, Mémoires Historiques de 司 馬 遜 Seuma-tr'ien, chaps 8 à 10; avec l'excellente traduction de Mr Ed. Chavannes. — L'Histoire 前 漢 書 des Premiers Han, par 班 固 Pan-kou, dans la série des Histoires dynastiques. — L. Wieger S.J., Textes Historiques, vol. I, les 前 漢 Premiers Han.



Temple du Souverain d'en haut, à Pékin.

## Trente-sixième Leçon.

Première dynastie 漢 Han. L'empereur 武 Ou.

Sommaire. — 1. Taoisme de l'empereur Ou. Le Suprème Un. Musique religieuse. — II. La cérémonie 封 禪 fong-chan. — III. Maléfices. Malheurs et conversion de l'empereur. — IV. 張 鑑 Tchang-k'ien. Entrée en relations avec les Grecs et les Indiens.

I. En l'an 140, un jeune homme de seize ans monta sur le trône des 满 Han. Il l'occupera, comme empereur 武 Ou, durant cinquante-quatre ans. Long règne, pent-être le plus intéressant de l'histoire chinoise, pendant lequel des officiers habiles firent prospèrer l'empire, tandis que la cour fut, sans interruption, le théatre des plus abjectes et des plus sanguinaires intrigues. Je vais luisser parier les Historiens, surtont l'annaliste officiel du règne, 元 民 Seuma-ts'ien; car je tiens à faire voir ces événements dans leur naive et cruelle stupidité.

Donc, l'impératrice douairière, dévote taoîste, écarta du Jenne empereur Ou les Lettrès plus ou moins confuciistes, et l'eutoura de Taoistes de toute nuance. Le résultat ne se fit pas attendre. En 133, l'empereur fit élever un temple à une femme obscure morte en couches, que sa grand'mere maternelle bonorait d'un culte particulier. On appela Princesse transcendante cette fée nouvelle. Elle ne se montrait pas, mais donnait des oracles verbaux. - Puis l'empereur Ou devint la dupe du magicien alchimiste 李 少 君 Li-chaokiunn, Celui-ci lui tint le discours suivant: «Appliquez-vous à la science du fourneau (l'alchimie). Par elle vous gaguerez les bonnes graces des Génies, qui vous accorderont la formule pour convertir le cinabre en or. De l'or ainsi produit par conversion du cinabre, vous ferez des vases pour manger et pour boire. Quand vous aurez mangé et bu dans cette vaisselle, vous obtiendrez la longévité des Génies, et pourrez nouer des relations avec ceux qui habitent l'île 急 款 P'eng-lei (page 258). Ensuite vous ferez, sur le mont 表 由 Tai-chan, la cérémonie 對 髓 fong-chan, après quoi vous ne monrrez plus. C'est ainsi que l'empereur 黃 帝 Hoang-fi obtint jadis l'immortalité. Je sals lout cela du Genio 安 期 Nan-k'i de l'île 蓬 蒙 P'eng-lai, que fal rencontré ladis dans mes pérégrinations, v.. Ainsi endoctriné, l'empereur at Ou s'appliqua à l'alchimie, et envoya des jonques chercher en mer l'ile P'eng-loi et le Génie Nan-k'i. Or pen après Li-chaokiunn mourut. L'empereur ne crut pas à sa mort, pensa qu'il avait seulement changé de forme, et sa foi ne fut pas ébranlée. D'autres artistes du même genre remplacèrent Li-chaokiunn. «Les magiciens et alchimistes taoïstes, qui pullulalent tont le long de la mer (dans les provinces actuelles du Chan-tong et du Tcheu-li), offrirent à l'envi, à l'empereur, leurs Génies et leurs formules, a dit Seumo-talien.

Vers l'an 123, événement important dans l'histoire du culte, première tentatise d'identifier le Principe des Taoistes, avec le Souverain d'en haut de la religion antique. Nous savons que, pour les Pères du Taoisme, le Principe n'est pas une personne distincte du monde; c'est l'âme du monde, qui opère en tout, et fait tout évoluer vers sa fin. Le vulgaire taoîste eut tôt fait de concevoir 造 物 者
l'auteur des êtres sous une forme plus concrète, et le confondit avec le Souverain d'en hant national. Un certain 是 是 Mino-ki présents à l'empereur Ou
une requête ainsi conçue: «Parmi tous les Génies du ciel, le Suprême Un est le
plus noble. Les Cinq Souverains de l'espace sont ses assesseurs. L'empereur doit
offrir ou faire offrir au Suprême Un des sacrifices annuels, pour expier les fautes
de l'empire et attirer sur lui le bonheur.». L'idée pint à l'empereur Ou, qui la

réalisera peu à peu.

Il almait passionnément la concubine F Wang. Cette dame étant morte en 121, l'empereur fut inconsolable. Un magicien nomme b @ Chao-wong se fit fort de pouvoir l'évoquer. L'empereur la vit, confusément, transparaissant à travers un rideau leger. C'en fut assez pour qu'il donnat à Chao-wong toute sa confiance. - Le magicien évoqua de même le Génie du fourneau alchimique, pour lequel l'empereur institua aussitôt un culte. Cette institution, détournée de son sens, eut un retentissement considérable. Nous savons que le culte populaire chinois, se reduisuit au culte semi-annuel du §| Patron du sol du village (page 95), plus le culte trimestriel des A Et petits penates de l'habitation, parmi tesqueis le Genie de l'Atre (page 97). Le peuple pril le Génie du fourneau alchimique de l'empereur Ou, pour le Génie de l'âtre familial, et le culte du 龍 王 Tsao-wang devint et est encore le plus répandu et le mieux pratiqué des cultes chinois. Les suites morales de cette dévotion, furent plutôt avantageuses. Encore de nos jours, les patens chinois craignent ce témoin sileucieux de la vie de famille, censé faire son rapport au Ciel au bout de l'an. Ils le prient, s'abstlennent parfois de mal faire à cause de lui, ou protestent devant lui de leur repentir et sollicitent leur pardon. - Le magicien Chao-wong persuada aussi à l'empereur de bâtir une tour très élevée, pour ses communications à venir avec les Génies célestes. La tour fut baile, mais les Génies ne vinrent pas. Jugeant qu'il n'y avait plus rieu à tirer de Chao-wong, l'empereur le fit supprimer, mais sans que sa confiance dans la magie et les magiciens fût ébranlée.

En fi3, il devint la dope d'un troisième magiclen, un eunuque, nommé 美大
Luan-ta, lequel lui assura qu'il avait lui aussi, comme jadis Li-chaokiunn, rencontrè le Génie Nan-k'i, et se fit fort de lui procurer des relations avec les Génies, de boucher la brèche du Fienve Jaune qui inondait alors l'empire, etc. La
fortune de cet imposteur fut plus rapide et plus baute que celle des précédents.
L'empereur le nomma son Maître, maria une de ses filles à cet eunuque, et le
combin d'honneurs et de richesses, jusqu'au jour où, constatant qu'il ne pouvait

tenir aucune de ses promesses, il le fit supprimer.

Encore en 113, grave innovation cultuelle, institution d'un sacriuce spécial aux Génies de la terre, à l'instar de coux du ciel, avec cinq autéls pour les cinq régions de l'espace. L'Histoire accuse l'empereur d'avoir imaginé lui-même ce culte, par un besoin de symétrie mai entendu. — Au sixième mois de cette aunée, on trouva dans les alluvions près de la 济 Fenn, l'urae immergée en 163, par le magicien 新 垣 平 Sinnyuan-p'ing de l'empereur 文 Wenn (page 284). La découverte fut considérée comme un remerclement des Génies de la terre, pour le sacrifice spécial qui venait d'être institué en leur honneur.

Cependant les Taoistes profitaient de toutes les occasions, pour pousser leur

\* - Suprême Un. En 118, l'empereur était tombé gravement malade, et la Princesse transcendante lui avait promis sa guérison, mais en l'exhortant à plus de dévotion envers le Suprème Un. En 113, un certain 公 禁 團 Koungsounnk'ing profita de la découverte de la fameuse urne, pour reprendre cette question, sur laquelle l'empereur hésitait et se dérobait sans cesse, parce qu'elle touchait au Sonverain d'en haut, le pivot du cuite national. L'imposteur fit savoir à l'empercur, au nom du Genis Nan-k'i, que la découverte de cette urne était prédite comme devant être le véritable avénement de l'ère de la fortune des Han. Qu'il devait faire immédiatement la cérémonie fong-chan sur le mont T'ai-chan, et offrir désormais au Suprême Un le sacrifice officiel offert Jusque là au Ciel. -Cette fois l'empereur Ou se décida. Il fit élever un tertre au Suprème Un, d'après le plan donné jadis par Mino-ki. Le tertre fut percè de huit trous, pour permettre aux Genies terrestres d'y circuler. Les autels des Cinq Souverains de l'espace, furent disposés en rond autour du tertre du Suprême Un, chacun selon son orientation propre; l'antel du Souverain Jaune, dépossédé du centre, étant logé au sud-est. Au jour du solstice d'hiver (24 décembre 113), qui fut proclamé premier jour de la première année de l'ère nouvelle, avant l'aube, l'empereur Ou offrit un bœuf blanc, un cerf et un porc, au Suprême Un, et se prosterna devant lui. Au jour, il salua des mains le soleil, et lui offrit un bœuf. Le soir, il salua des mains la lune, et lui offrit un mouton et un porc. Les Ging Souverains de l'espace ne reçurent que des mets et du vin. Le quadrilatère de la Grande Ourse, considére comme la résidence du Suprême Un, fut aussi salue et reçut une offrande. En debors du tertre et des auteis, aux quatre points cardinaux, on donna à boire et à manger à la foule des êtres transcendants, cortège supposé du Suprême Un... Et voità le panthéon tuoiste constitué. L'année sulvante, il fut peint sur l'élendard de guerre impérial. Un dragon volant, symbolisait le Suprême Un; le quadrilatère de l'Ourse, son palais; la queue de la Grande Ourse, sa lance ; le soleil et la lune étaient aussi figurés. Quand on décidait une expédition militaire, cet étendard était pointé vers le pays que l'on projetait de vaincre.

Jusque là, les grands sacrifices avaient été offerts dans un silence profond, interrompg seulement par les appels des cérémoniaires, et les déclamations du prieur officiel. En 111, le mignon favori de l'empereur Ou étant un musiclen passionné, obtint de ini que de la musique instrumentale accompagnât désormals les gestes et les hymnes. Innovation souvent combattue par les Lettrés conservateurs, mais qui l'emporta et demeura.

II. Décide à faire la cérémonie 😝 📭 fong-chan, l'empereur interrogea les Lettrès sur la manière dont cette cérémonie s'était faite dans l'antiquité. Ceux-ci ne purent pas le lui dire, pour la bonne raison que cette cérémonie était une fable taoiste, d'invention récente (page 255). Il paraît qu'ils se conduisirent aussi assez insolemment, à leur ordinaire (page 283). L'empereur rompit définitivement tonte relation avec eux. — Le 17 mai 110, il fit la cérémonie fonq, au pied du Tai-chan, avec le rituel décrit plus haut du sacrifice au Suprème Un, désormais confondu par lui avec le Souverain d'eu haut et le Giel. Dans le terire on enfouit

des écrits sur jade, prières de l'empereur pour la prospérité de l'empire. Après la cérémonie, l'empereur gravit la cime du Tai-chan, accompagné de son seul cocher. Il passa la nuit au sommet de la montague. On ne sut jamais ce qu'il y fit, car l'unique témoin, le cocher, mourat subitement peu de jours après, supprimé probablement. En tout cas, au lieu des Génies qu'il espérait voir, l'empereur ne vit sur le Pai-chan que les étolles. Il redescendit le lendemain, et fit, à la terre, la cérémonie chan, d'après le rituel des offrandes à la terre qu'il avait instituees. - Après cela, l'empereur Ou sa rendit à la côte du Chan-tong, cherchant à voir au loin l'île P'eng-lai, appelant à lui les Genles. Peine perdue! - Cependant, en 109, on arriva à boucher la brèche du Ficuve Jaune; par laquelle les caux s'épandaient, inondant le pays, depuis vingt-trois ans. Mais ce ne forent ni les Génies ni les magiclens qui la bouchérent; ce furent les innombrables travailleurs réquisitionnés pour cette corvée. - l'omets quantité d'insanités moindres, qui remplissent les années suivantes, Jusqu'en 92. Il fallut un terrible drame domestique, pour lirer l'empereur Ou de sa folie de cinquante-deux années, et lui faire donner congé à la magie et aux magicleos,

III. Son fils et successeur désigné. le prince 捻 Kitt, fils de l'impératrice 衛 Wer, était odieux à quelques officiers et cunuques du putais. Ces misérables tirérent parti de la superstillon de l'empereur, pour le perdre. La capitale était pleine de magiciens et de sorcières. Ces dernières ayant obtenu l'accès du barem, trouvérent là un terrain propice pour leur art néfaste. Instruments des passions et des intrigues de ces containes de recluses, dévorées par l'ambition et la jaiousie, elles ensorcelnient et envoltaient pour leur compte, un moyen de figurines en bois ou en papier, de charmes et d'incantations, L'empereur savait ces cheses, mais ne s'en inquiétait pas. Cependant un jour qu'il dormait sa méridienne accontumée, il rèva que quantité d'hommes de bois, armés de bâtons, l'entouraient et cherchaient à le frapper. Il s'èvellla de frayeur, et tomba malade, indigestion suivie de gastrite, probablement. - Ce cauchemar ent des sultes terribles. Un des pires ennemis du prince héritier, un certain 在 完 Kiong-tch'oung, persunda à l'empereur que sa maladie provenuit d'un sort jeté sur lui, et qu'une enquête rigoureuse était urgente. L'empereur lui donns tout pouvoir pour la conduire lui-même. C'est ce que Kiang-tch'oung désirait. Il se servit d'une sorcière stylée par lut. L'enquête commença par les familles nobles de la capitale, que Kiang-tch'oung haissait. La sorcière faisait creuser le sol de leurs maisons, pour y chercher des charmes cachès, Pour peu qu'ou trouvât quelque chose de suspect, tous les imbitants de la maison étalent arrêtés, et torturés avec des tennilles rongles au fea, jusqu'à ce qu'ils avoussent et compromissent d'autres familles, lesquelles étalent aussitôt traitées de même, et ainsi de suite. Bientôt le nombre des exécutés pour prétendus malelless, se monta à plu-leurs dizaines de milliers, dit l'Histoire. - De plus en plus malade, l'empereur crut tous les rapports de Kiang-tch'oung. Alors celui-ci lui fii savoir que la capitale était purgée, mais que des émanations de maléfice s'élevaient du patais impérial. L'empereur lui permit d'y entrer et d'y opérer à discretion. L'eunnque 蘇 交 Sou-uenn le mit au courant de toutes les intrigues

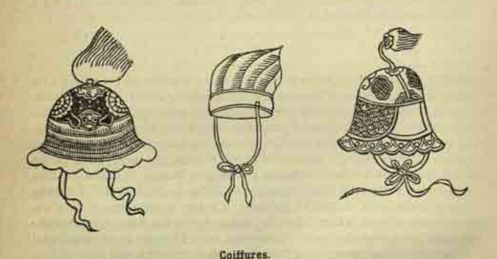
de l'intérieur. On creusa d'abord le sol autour du trône, puis dans le harem, enfin dans les appartements de l'impératrice Wer et de son fils le prince héritier Kin. Alors Kiang-tch'oung repandit le bruit que, dans la chambre du prince béritier, on avait déterré quantité de figurines en bois, et de charmes écrits sur tissu de sole. - L'empereur était à 中泉 Kan-ts'uan. Outre de colère et éperdu de frayeur, le prince tua Kiang-tch'oung de sa propre main. L'eunuque Sou-wenn courut averlir l'empereur que le prince s'était révolté pour lui ravir son trône. L'empereur trompé envoya à la garnison de la capitale l'ordre d'étouffer la rébellion par les armes. Le prince réassit à s'enfair. Tous ses famillers, amis et partisans, furent coupés en deux par le milieu du corps, et leurs familles furent exterminées. Sa mère, l'impératrice Wei, dut se suicider. Ses deux enfants furent mis à mori. Lui-même, traque dans sa fuite, se pendit de désespoir. - Cette catastrophe sit nombre de mécontents. Les murmures ne purent être étousses, les protestations devinrent violentes. La gastrite de l'empereur étant guêrie, le bon sens lui revint aussi en partie. Convaince enfin qu'il avait été indignement circonvenu, il pleura son fils, fit exterminer la famille de Kiang-tch'oung et brûler vif l'eunuque Souwenn. En l'an 89, recevant les hauts fonctionnaires en audience solennelle, l'empereur fit sa confession publique en ces termes: l'ai affligé le peuple par mes folies et mes cruantes. Je me repens du passé, sans pouvoir le réparer. Veillez du moins à ce que désormais le peuple n'ait plus rien à souffrir... Alors, dit le Grand Majordome, supprimez toutes les charges des magiciens et des occultistes, et renveyer ces gens-là d'où fis sont venus, car lis n'ont jamais tenu aucune de leurs promesses, et ce sont leurs intrigues qui ont causé tous les malheurs que vous déplorez... Qu'ainsi soit fait! dit l'empereur. - Alasi finit le Taoisme de l'empereur Ou. Sans doute, ce ne furent pas les Taoistes, en tant que Taoistes, qui commirent les atrocités que l'ai dites plus hant. Ce furent des intrigants politiques, race qui entoura toujours le trône impérial de Chine. Mais en voit comme le Taoisme pouvait servir ces intrigants, et l'on comprend pourquoi le gouvernement le considérera désormais, le plus souvent, avec défiance. - Il paratt que l'empereur Ou gémit jusqu'à sa mort: «Tout ce qu'on m'a fait croire, était faux. Il n'y a pas de Génies! Il n'y a pas de drogue d'immortalité! ».. Pauvre homme!

IV. Il me reste à mentionner, du règne de l'empereur Ou, un fait qui aura les plus grandes conséquences, au point de vue des religions et des lidées en Chine. Il s'agit de l'ouverture, en l'an 126, par le rélèbre explorateur 🔆 🛣 Tchang-k'ien, des relations entre la Chine et les peuples de l'Ouest. Avant l'an 330, l'empire persan de Darius avait franchi le Pamir, et le fond du bassin du Tarim (Yarkend, Kachgar) formait la satraple persane des Casiens ou Saces. Mais aucun contact direct ne put se produire à cette époque entre Chinois et Persans, treute à quarante hordes turques s'ébattant dans les dunes et les plaines du Tarim. En 330, Alexandre conquit la Bactriane. En 328, en Sogdiane, il rebâtit Kodjend fondée jadis par Cyrus. Après sa mort, la Bactriane et la Sogdiane furent aux Séleucides. Devenue royaume grec indépendant en 256, la Bactriane eut ses roitelets grecs, jusqu'en 141 où les Gêtes la conquirent. La Sogdiane était encore en 126 un petit royaume grec

Indépendant, capitale Ouriationbe. - Donc, parti de Chine en 126, Tchang-k'ien réussit à traverser le bassin du Tarim et à passer en Sogdiane. Il visita ensulte le royaume de Samarkand, puis les Gétes du Ferghana, Il situa les Daces, refoulés vers le nord-ouest par les Gêtes; les Alains, et autres peuples. Il détermina les deux voies de pénétration de l'Inde, par Kaboul et par Kotan. Il déduisit enfin, de communications qui lui furent faites, qu'il devait exister un passage direct du Sud-de la Chine dans l'Inde, par le Tibet actuel. - Ces données, accompagnées de nombreux renseignements ethnologiques et commerciaux, qui dénotent un observateur de premier ordre, furent une révélation pour les Chinois. L'empereur autorisa Tchang-k'ien à explorer la voie directe par le Tibet qu'il avait entrevue. Il n'y réussit bas, avant été arrêté par les hordes sauvages belliqueuses, qui habitaient alors ces parages; mais il découvrit, à cette occasion, la route du Yuna-nan en Birmanie, par Bhamo. Il fit ainsi le trou 🔯 🔄 disent les historiens chinois. Des communications s'établirent aussitôt; commerce, guerres, et le reste, suivirent. Bans ce va-et-vient, les idées passérent aussi. Une tradition vent que des Buddhistes vincent de l'Inde en Chine dès ce temps là. Le fait n'est pas prouvé, mais il n'est pas improbable.

Notes. — I. Je parleral en son lieu de l'alchimie taoiste, dont la conversion du cinabre forma toujours la base. Remarquons seulement ici, à quelle époque elle remonte.

Sources et Ouvrages. — Le 史 記 Cheu-ki, Mémoires Historiques de 司 馬 遷 Seuma-te'ien, chaps 12 et 28; avec l'excellente traduction de Mr Ed. Chavannes. — L'Histoire 前 流 音 des Premiers Han, par 班 固 Pan-kou, dans la série des Histoires dynastiques. — L. Wieger S.J., Textes Historiques, vol. I, les 首 泽 Premiers Han.



## Trente-septième Leçon.

Première dynastie 🎉 Han.

L'hymnaire de l'empereur it Ou.

Quelques hymnes rituelles de la deuxième et de la troisième dynastie, nous ont été conservées dans la collection des Odes faite par Confucius, et j'en ai cité jadis ce qui peut nous intèresser. Les 秦 Ts'inn n'ont rien laissé. Mais des Premiers Han II nous reste, conservés dans leurs Annales (前 漢 書 Ts'ien-Hanchou, chap. 22), dix-neuf chants, dont sept hymnes qui se chantalent quand l'empereur Ou faisait les offrandes impériales au Souverain d'en haut et aux Souverains des cinq régions. On attribue le texte de ces chants à 司 馬 相 如 Souverains des cinq régions. On attribue le texte de ces chants à 司 馬 相 如 Souverains des cinq régions. On attribue le texte de ces chants à 司 馬 相 如 Souverains des cinq régions. On attribue le texte de ces chants à 司 馬 相 如 Souverains des cinq régions. On attribue le texte de ces chants à la le la mignon de l'empereur Ou, 季 近 年 Li-yen-nien. Ges chants étaient exécutés, dit l'Histoire, par un chœur d'enfants. La cérémonie était précèdée par une cantate, avant l'aube. Je l'omets parce qu'elle ne contient que l'éloge de l'empereur et du bon état de l'empire, en phrases grandiloquentes. Voici la traduction des sept hymnes cultuelles. Elles datent de la période 113-110. On constatern le parfum taoiste qui s'en exhale.

## I. Aux êtres transcendants en général.

Nous avons choisi le temps et le jour, dans l'espoir respectueux d'une entrevue. Nous brûlons de la graisse mélée d'armoise, pour inviter dans les quatre régions.

Que les neuf espaces célestes s'ouvrent, que les êtres transcendants se montrent,

qu'lis fassent descendre de grands bienfaits, et une abondante bénédiction.

Les chars des êtres transcendants roulent sur les nuées noires. Ils sont attelés de dragons volants, et ornés de pennons en plumes. Leur descente est rapide, comme le vent, comme un cheval lancé. A gauche le dragon vert, à droite le tigre blanc les escortent.

La venue des êtres transcendants est sondaine et mystérieuse.

La pluie a purifié l'air devant eux, et ils arrivent comme en volant.

Quand ils sont arrivés, on les salue, sans les voir; et les cœurs s'émeuvent, comme si on les voyait.

Quand ils se sont assis, la musique résonne; on les égaye, en les contente, jusqu'à l'aube.

La victime offerte est jeune et tendre, les mets sont copleux et sentent bon. Il y a une amphore de vin à la cannelle, pour réjonir les Génies venus des huit régions.

Satisfaits, les êtres transcendants bénissent les assistants aux costumes variés; et admirent les riches décorations du temple.

## II. Au Ciel, Souverain, Suprême Un.

Le Souverain descend sur le tertre central, les quatre régions de l'espace lui servent de temple.

Concentrez énergiquement vos pensées mobiles, faites que votre esprit se tienne en son lieu.

Puissent régner partout la pureté et la concorde, puisse l'empire entier jouir de la paix.

Que la reine Terre, riche et féconde, paraisse radieuse dans sa robe jaune.

### III. Au tertre de l'Est. Printemps.

Sous l'influence du yang printanier, la végétation renait. Temps des pluies fécondantes, temps de l'amour.

Le tonnerre retentit, et réveille les êtres qui hivernent. Ce qui semblait mort ressuscite, et poursuit sa destinée.

Puissent les êtres nouveaux innombrables, vivre leur vie jusqu'à son terme.

Puisse la foule des vivants jouir pleinement du bonheur du renouveau

printanier.

## IV. Au tertre du Sud. Été.

La rouge lumière croft, la chaleur augmente. Les arbres fleuris sont dans toute leur splendeur.

Après les fleurs, viendront les fruits, nombreux et savoureux. On offrira aux Génies des produits de la terre.

Ils nous accorderont en échange des bénédictions réconfortantes. Si les Génies nous protégent, nous nous perpètnerons sans terme.

#### V. Au tertre de l'Ouest. Automne.

L'Occident est la région de la lumière blanche, le vent d'automne tue doucement la végétation.

Mais les graines des plantes sont conservées, elles qui contiennent le germe du futur renouveau. Puisse se dessécher et mourir tout ce qui auit, puisse cesser pour toujours toute influence néfasie.

Peuples harbares, obéissez avec crainte, pratiquez la vertu, soyez soumis et non rebelles, rectifiez et amendez vos cœurs.

#### VI. Au tertre du Nord. Hiver.

Sombre est la région du Septentrion. Tous les êtres qui hivement se sont terrés. Les végétaux ont perdu leurs feuilles, le givre et le gel giacent la terre.

Que tout esprit de rébellion soit écarté. Que les mœurs et les coutumes restent bonnes.

Que la multitude du peuple, se rappelant son origine, garde l'amour de la simplicité.

Que tous, agissant avec équité, augmentent la conflance mutuelle.

Qu'on fasse les offrandes, qu'on prépare les terres, pour que la récolte prochaine soit abondante.

# VII. Au ciel et à la terre. C'est l'empereur qui parle.

Nota: Cette pièce fut substituée, en l'an 32 avant J.-C., par le premier ministre d'alors, à la pièce primitive correspondante qui lui déplaisait. La pièce remplacée n'a pas été conservée.

O Glel noble et sublime auteur, o Terre mère riche et fécoude,

firmament et sol, vous dont l'action et la réaction incessante produit les quatre saisons,

soleli lune et étoiles, à la course constante et régulière,

ginn et yang, et vous cinq agents naturels, qui recommencez tobjours la révolution à peine achevée,

nuées, vents, tonnerre, éclairs, pluie et rosée, qui procurez l'abondance au peuple...

La série des successions m'ayant fait monter à men tour sur le trône impérial,

c'est à moi qu'il incombe de vous exprimer la gratifude universelle, de vous remercier pour vos bienfaits.

Fai donc fait préparer ce festin pour vous, je vous présente ces offrandes,

dans l'espoir que, les ayant agréées, vons écarterez de mon empire tout fléau et ferez tout prospérer:

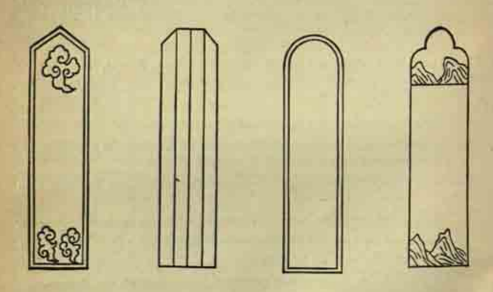
Roulez lambours, résonnez flûtes, danseurs agitez vos flabelles. Que, par la vertu transcendante de nos drapeaux, les peuples barbares soient attirés à nous.

L'empereur Ou espérait monter un jour vivant au ciel, comme jadis le légendaire 黃 帝 Hoang-ti, sur un char tratué par six dragons, L'hymne que volci, se chantait en son nom, pour inviter cet attelage.

Majestueux, depuis l'antiquité, le soleil se lève et se couche; le temps passe, sans que les hommes aient pouvoir sur lui; les quatre saisons se prètent à eux, mais ne leur appartiennent pas; les années s'écoulent comme l'eau; il me faut voir que tout passe.

Ce que je désire, moi, c'est l'immortalité. L'hymne aux six dragons réjouit mon cœur. Pourquoi tardent-ils? Pourquoi ne descendent-ils pas encore? Je les attends. Qu'ils viennent!

Source. — Histoire dynastique 前 漢 書 Ts'ien-Han-chou des Premiers Han, le chapitre vingt-deuxième, non traduit jusqu'ici.



Sceptres de créance.

## Trente-huitième Leçon.

Première dynastie ﷺ Han.

L'astrologie officielle sous l'emperenr E Ou.

司馬達 Seuma-ts'ien. Grand Annaliste et Astrologue sous l'empereur 武 Ou, après son père 司馬談 Seuma-t'an, continua la compilation des Mémoires Historiques entreprise par celui-ci. Enveloppé, en 98, dans la disgrace d'un ami, il subit une mutilation infamante. Ne vers 163, il mourut vers l'an 85 avant L-C., probablement. Le vingt-septième chapitre de son ouvrage, intitulé 天官les Gouverneurs célestes, est un traité d'astrologie officielle dont il me faut parler succinctement, pour compléter la connaissance des Idées du temps.

Les Couverneurs célestes, sont le solell, la lune, et les cinq planètes. Nous savons que, depuis la plus haute autiquité, on cherchait à savoir, par leur observation quotidienne, si le Souvernin d'en haut était content ou non (page 13 B). Nous savons aussi que, sous l'empereur Ou, les Taoistes avaient identifié le 🗜 🖶 Souverain d'en haut, avec le & - Suprème Un. Ceci posé, résumons ce qui peut nous intéresser dans le verbiage du Grand Astrologue. - \* Dans le palais central (constellations circumpolaires), l'étoile polaire est la résidence du Suprême Un. Tout près, une étoile est la résidence de la Reine principale; trois autres sont le sérail. Douze autres sont les sièges des ministres et des gardes du corps... Remarquous, proh pudor, que le Suprême Un a des épouses. Cect est une innovation taoiste, dont les Anciens n'ont rien su, dont ils anraient rougi. La chose n'est d'ajileurs jamais expliquée, dans les traités d'astrologie officielle, par décence je pense. - Les astérismes susdits, forment le Palais pourpre. Puis viennent les astres, sièges du Général en chef, du Général en second, du Grand Conseiller, du Préposé aux destinées, du Préposé aux affaires, du Préposé aux sanctions. Enfin la Prison des nobles, et la Prison des roturiers... Vollà l'organisation de la cour céleste. Tout ceci est pur Taoisme... Suit l'explication très longue et dépourvue d'intérêt des autres astérismes, que l'omets.

Passons aux planètes. — Jupiter préside au cycle duodénaire et à l'année. Le pays terrestre au-dessus duquel it se tient en paix (eic), ne peut pas être vaincu. S'il s'agite et se trémousse, s'il change de grandeur ou de couleur, c'est néfaste. — L'apparition de la planète Mars, présage la guerre. Quand elle disparait, on peut licencier les armées. Les soldats qui marchent dans le sens de la planète, sont vainqueurs; ceux qui avancent en sens contraire, sont vaincus. — L'apparition de la planète Saturne, présage du bonheur. Il y a bonne fortune, là où elle stationne. C'est la planète du Fils du Gel. — Vénus, la Grande Blanche, est l'astre des batailles, des carnages. Ce qu'on entreprend, l'ayant à dos, réussit. Ce qu'on tente, l'ayant en face, échone. — La section sur Mercure, si difficilement visible à l'œit nu, est absolument inepte. Cette planète était censée influer sur l'administration, les officiers et les eunuques. Sans doute parce qu'eile fait assidûment sa cour au soleil.

Sigues solaires... Quand deux armées sont en présence, un grand halo simple est présage de victoire, un halo double est signe de défaite.

Signes lunaires... Ils sont donnés, par l'incursion de la lune dans l'une on l'autre des mausions célestes, ou par sa rencontre avec telle ou telle planéte.

Suit une énumération baroque de phénomènes sublunaires, comprenant évidemment les aurores boréales, la lumière zodiacale, les bolides, étotles filantes, etc. Les grondements souterrains qui accompagnent les tremblements de terre, sont le roulement d'un tambour céleste.

Les nuées donnent des avertissements par teur forme, leur conleur, leur monvement. Blanches, elles signifient qu'il faut s'occuper des prisonniers, Jaunes, elles indiquent que le temps est propice pour les grands travaux en terre. Roulantes, elles signifient des chars de guerre; en pelotons, des cavallers; en boule, des masses d'infanterie. Les troupeaux de petits flocons, avertissent d'une incursion des Barbares nomades. — Le premier jour de chaque mois, en observe avec grand soin les nuées qui entourent le soleil, et leurs mouvements par rapport à luiludications précieuses sur ce qui se passe on se prépare, dans l'entourage immédiat du trône impérial.

Le premier jour de l'année, on observe le vent. S'il souffie du sud, il y aura sécheresse. S'il vient de l'ouest, il y aura guerre. S'il vient du nord, il y aura une bonne moisson. S'il vient de l'est, il y aura des inondations. Le vent du sud-est présage des épidémies. — Si, le jour de l'au, il vente le matin, c'est le bié qui prospèrera. S'il vente après midi, ce sera le millet. S'il vente le soir, les fèves. On règle les semailles, d'après ces indications.

Le premier jour de l'au, à la capitale, on observe avec soin quelle note musicale donne le bourdonnement de la liesse populaire. Si c'est la note koung, la récolte sera boune. Si c'est la note chang, il y aura guerre. Si c'est la note lcheng, il y aura secheresse. Si c'est la note u, il y aura excès d'humidité. Si c'est la note hino, la maisson sera mauvaise.

Quatre comètes annoncérent le triomphe de Ta'inn sur les six royaumes. Une conjonction des cluq planétes annonça l'avénement de la dynastie Han. Un halo lumière annonça que l'empereur in il Kao-tson était enveloppé par les Huns à P 10 Ping-teh'eng. Une éclipse de solei) annonça la révolte du clan El Lu contre les Han. Une immense comète annonça la grande révolte des princes, en l'an 154. Mars pénêtra dans la Grande Ourse, pour annoncer la destruction du royaume de la Ue. Une apparition céleste ne se produit jamais, sans qu'une canse lui réponde sur la terre.

Ainsi parle îl E Seuma-ts'ien. — On voit que ces pronostics pouvaient servir de thêmes à d'interminables palabres des conseillers. On voit aussi qu'ils pouvaient être exploités fructueusement par les intrignats et les séditieux. Pure superstition d'ailleurs, sans embre d'esprit scientifique. L'astrologie chinoise officielle restera telle, jusque dans les temps modernes.

Source. — Le 史 記 Cheu-ki, de 司 馬 墨 Seuma-ts'ien, chapitre 27 天 官 T'ien-koan. — Un tiers environ du Cheu-ki a été traduit jusqu'iei (1917), magistralement, par Mr Ed Chavannes.

# Trente-neuvième Leçon.

Première dynastie 🎏 Han.

Les princes 劉 穆 Liou-tei et 劉 安 Liou-nan. — 淮 南 子 Houi-nan-tzeu. Apogée du monisme taoiste.

Ge fut l'usage, sous les Han, de faire princes les très nombreux collateraux du sang impérial, et de les obliger à résider chacun dans sa principanté. Ils y avaient leur petite cour, organisée, non par eux, mais par l'empereur, qui nommait leurs officiers. Ce système empéchait les princes de cabaler à la capitale, et de comploter dans leurs principautés. Tous ceux qui bougeaient, étaient aussitôt dénoncés par leur entourage, prestement condamnés et exécutés. La piupart de ces personnages passérent donc leur vie dans l'oisiveté et la crapule, seul moyen de ne pas se faire suspecter. — Je consacrerai cette Leçon à deux de ces princes, Ltou-tei et Liou-nan, qui tirent exception et marquèrent dans les doctrines chinaises, indirectement, à des titres divers.

Elion-tei, roitolet de [6] Hene-kien, était un frère de l'empereur [6] Ou (Leçon 36), né d'ane autre mère. Il se passionna pour les vieux écrits, et dépensa, pour en acheter. l'argent que les autres roitelets gaspillaient en des plaisirs moins nobles. Sa principauté étant très éloignée de la capitale d'alors, l'édit de proscription de l'an 213 y avait été moins bleu appliqué. Pour le bon prix qu'il payait, plusieurs textes très importants sortirent de leurs cachettes; en particulier celul des Odes, le Ritnel des Tcheon, la Chronique de Confucius avec les Bécits de Tsono, l'œuvre de Mencius. On aura vu, par les copieux extraits que l'en al faits, quelle est la vateur de ces ouvrages pour le Confuciisme. Aussi les Lettrès de cette couleur, l'ont-ils loué à outrance, de siècle en siècle, il mourut de mort naturelle, en 129 avant 1.-C. Son titre posthame est \$\mathbb{R} \overline{\textra} Hien-mang, le roitelet Hien. Il est enterré non lein de la sous-préfecture de \$\mathbb{R} \overline{\textra} Hien-hien, qui porte son nom. C'est, près de sa tombe, que l'ai composé le présent ouvrage.

對安 Liou-nan, rolletet de iff 南 Houi-nan, était neveu de l'empereur 文 Wean (Leçan 35). Il donna sa confiance aux Taoistes. Bon nombre de ces gens-là, philosophes ou magiciens, affinérent à sa petite cour. Lui aussi paya bien. Comme jadis 呂 不 章 Lu-pan-uni (Leçan 32), il se procura, pour espèces sonnantes, les éléments d'une collection qui est parvenue jusqu'à nous, sous le titre 祖 弟 子 Hoai-nan-tzen, le Maître du Hoai-nan. Cet ouvrage, très loègal, n'a pas encore été traduit. Il contient, en trois chapitres, l'exposé le plus élevé, et camme pensée et comme langage, du monisme taoiste, que nous ayons. — Chose curiense, la doctrine du livre est, d'un bout à l'antre, en contradiction absolue avec la conduite de Liou-nan. Celui-ci, ambilleux, malcontent, intrigant, remuant, complota avec son frère Liou-seu. Dénoncès, les deux princes se suicidérent, et leurs familles furent exterminées, en 122 avant J.-C.

Voici le résumé du Maître du Hoai-nan. Je ne synthétiserai pas ses idées, de peur de les gâter. Elles sont plus expressives et plus intéressantes, sons leur forme originale. «Le Principe embrasse l'univers tout entier, ce qui a forme et ce qui est sans forme, ce qui est subtil et ce qui est grossier, le ciel et la terre, le solell la lune et les étoiles, le yenn et le yang. Il est le pivot de tout. Il est la source, d'où tout ce qui est, a coulé. Il est éternel, sans matin al soir. Il est obscurité et lumière, puissance et inertie, force et faiblesse, hauteur incommensurable et abime insondable. Il est également, et dans l'infiniment grand, et dans l'infiniment petit. Il éclaire dans le soleil et la tune, il marche dans les quadrupédes, il voic dans les oiseaux. Lui qui déhorde l'univers, se concentre dans un fétu. Il établit l'unité et l'harmonie universelle, en enfermant dans sou sein les myriades de contrastes et d'oppositions. » ( Chap. 1.)

Il me faut metire une note, avant le texte suivant. Sous les Han, les deux modalités yinn et yang, figurées ordinairement par l'œuf bicolore (page 136), furent souvent figurées par deux serpents à tête humaine, l'une d'homme l'autre de femme, les corps étant entrelacés On appela ces deux figures lt 夢 Fou-hi et 元 編 Niu-soa, ou les deux princes (le sens est, le prince et la princesse; les caractères chinois n'ont pas de genre). Représentation plus gracieuse de la rotation des deux modalités, qui se voit sur une multitude de stèles et autres monuments. Ceci posé, voici le texte... « Dans la plus haute antiquité, à l'origine, quand le Principe eut livré aux deux princes la manivelle de l'univers, ceux-ci s'établirent au centre cosmique. Leur pouvoir transcendant et transformateur s'étendit aux quatre régions de l'espace. Au milieu, la terre se tint immobile. Le ciel se mut, avec régularité et constance. Comme sur une roue qui tourne, parti d'un point, tout y revient. Passant par les formes les plus diverses, les plus compliquées, tout retourne à l'état brut. Tout cela est l'effet du Principe, effet produit par sa Vertu, par son influence; non par une action proprement dite, qui sortirait de fui. La nature intime des êtres distincts, ne nous est pas connue. Nous ne connaissons d'eux que leur extérieur, une apparence, comme un reflet vu dans l'eau. ( Chap. 1.)

\*La perfection, pour la nature humaine, c'est de se tenir, à l'instar du Principe, dans le repes, sans émotion. Car toute émotion lése la nature. — Chaque fois qu'un être extérieur, ou plutôt son apparence, se présente, il est reflèté par l'esprit vital, et une connaissance est produite, nécessairement. Si cette connaissance reste à l'état abstrait et confus, aucun inconvénient; elle s'éteint bientôt, et la paix demeure. Mais si la connaissance devient concrète et précise, inévitablement une passion, sympathie ou antipathie, s'élèvera dans l'intérieur, et l'équilibre sera rompu. Que si, ainsi ému par la connaissance, l'esprit sort par le désir et s'attache à l'objet connu, alors la raison, participation du clei, s'éteint; le sens, participation de la terre, continuant seul à agir. — Or la raison est pureté, simplicité, droiture, blancheur. Le sens est impureté, complexité, bariolage, mensonge. Donc, que le Sage se tienne, concentré dans son intérieur, paisible et pur, dans l'apathie et l'inaction. Alors son esprit vital communiquera avec le Palais transcendant, pénétrera par la Porte du ciel, s'unira au Producteur-Transformateur (au Principe). »

«L'axiome que le Sage doit se tenir dans le non-agir, doit s'entendre de cette sorte... Il ne doit pas agir ému par les êtres extérieurs, au point de blesser sa propre nature; it ne doit pas agir sur les êtres extérieurs, d'une manière qui blesserait leur nature à eux. Il ne doit pas entreprendre, il ne doit pas intervenir. Son cœur se gardant de prendre parti, il doit se laisser aller au fil de l'évolution universelle, de cette alternance incessante du devenir et du finir, de l'ascension et de la déscente, de la prospérité et de la décadence. Il doit, en tout, suivre, s'accommoder. Il doit couler sur la pente, dans le sens de la pente, à l'instar de l'eau que Lao-tzeu a si souvent proposée comme modèle. Il ne doit pas envisager le moment actuel qui va cesser d'être, mais le temps qui le suivra; comme l'archer envisage sa flèche décochée, non l'arc qui vient de la lancer.» / Chap. 1.!



Ici tout reprend, à la manière de Lao-tzeu. «Le néant de forme, le grand Silence, le Principe, est l'ancêtre de tout. Il produisit d'abord les deux êtres les plus nobles, le feu et l'eau, expressions les plus pures du yang et du yinn. Il produisit ensuite tous les autres êtres, lesquels vont et viennent, de l'être au non-être et du non-être à l'être, de la vie à la mort et de la mort à la vie; de la prospérité à la décadence, du minimum au maximum, et vice versa. Le repos est leur point de départ, et aussi leur point d'arrivée à tous. La révolution par plus et molas, joint ces deux termes. L'état vide-paix, est le point d'équilibre des êtres, celui qui ressemble le plus à leur état primitif, dans l'être non-différencié, dans l'unité Indivise. - L'Unité, c'est ce qui n'a pas de pair; c'est l'Univers, majestueux dans sa solitude, infini dans son monisme. Il renferme, comme un sac, le ciel et la terre. O Unité immense, qui contiens les neuf régions célestes et les neuf espaces terrestres! - Tout ce qui est, est sorti du non-être. Tout ce qui est palpable, est sorti de l'impalpable. Le Principe unique a donné l'être à l'univers, à tous les êtres. Sans forme, il a produit le rond et le carré. Sans figure, il a produit les couleurs, les sons, les goûts. O unité multipliée, la foule des êtres se ramène à ton unité première. O simplicité multipliée, tout est réductible à la simplicité première. Oui, les êtres les plus grands comme les plus petits, nuées dans les hanteurs, flots dans l'abime, poils et fétus, tout est issu comme d'un trou (sic) unique, tout est entre dans l'existence comme par une porte unique. Il n'y a donc ni bien ni mai, ni raison ni tort, ni oni ni non. Le Sage doit tout voir en un, dans la commune origine. Il ne doit considérer que dans son ensemble, la scénerie changeante de l'univers, la chaîne successive des êtres. Fixer en détail ces êtres éphémères, fatiguerait son esprit bien on vain. Toute émotion, sympathie ou antipathie, plaisirou douleur, est une déviation, une aberration, une faute; c'est de plus une usure de sa propre nature. Il faut le vide et le calme du cœur, pour l'union au Principe, dans le haut. Puis, dans le has, se contenter d'une vue globale du mystérieux ensemble des formes changeantes, dans une indifférence absolue, sans distinguer entre oui et non, entre la vie et la mort. . / Chap. 1.)



Dans le deuxlème chapitre, tout est encore repris, en termes nouveaux.

«Le Principe seul fut sans commencement. Tous les autres êtres eurent un

commencement. Ils sont tous devenus, par la vertu du Principe, dans l'espace médian, par action et réaction du yinn et du yang, activité positive céleste et réceptivité passive terrestre. - Avant le commencement, le Principe était néant de forme, invisible, impalpable. Invisible à force de purete; comme on ne voit pas la lumière intense, parce qu'elle ébiouit. Impalpable à force de ténuité; comme on ne palpe pas l'air, qui pourtant enveloppe et pénètre tout. En lui se séparèrent, be young et le yang, le ciel et la terre. Par eux il produisit tous les êtres, comme le potier modèle ses vases, comme le fondeur coule ses produits. Les formes innombrables alternent, se succèdent, dans le sein immense de la nature. L'état de vie, est l'état de veille, de connaissance, d'un être. L'état de mort, est l'état de sommell, de non-connaissance, du même être. Il ne saura qu'il a dormi, que quand il se sera réveillé dans une existence nouvelle, mais ne saura pas alors ce qu'il fut dans son précédent état de vellle. Un tigre ne sait pas qu'il fut homme jadis, un homme ne sait pas qu'il fut tigre jadis; cet homme, ce tigre, savent seulement qu'ils se réveillérent homme et tigre, à leur dernier éveil, à leur entrée dans leur présente existence. Comme en été l'eau ne se souvient pas qu'elle fut figée comme glace durant l'hiver précédent; comme en hiver la glace ne se souvient pas qu'elle clapota et coula sous forme d'eau durant l'été. Deux phases alternantes du même être, sans souvenir dans la phase présente, de ce que fut la phase précèdente. L'homme fait partie intégrante de la Grande Masse, de l'Univers, dont la révolution le met successivement, en action par la naissance, au repos par la mort; bon pour lui toujours d'ailleurs, et dans l'état de vie, et dans l'état de mort. Le Sage, c'est l'homme qui a compris que la roue tourne sans cesse. Pour celui-tà, honneur et oubli comptent auszi peu que le veni qui caresse son visage, lonange et blâme ne valent pas plus que le chant d'un moustique à son oreille. Il est détaché, il est délivré. Son corps est situé dans un lieu, mais son esprit est libre et va où il veut. - Oui, la grande scieuce, c'est de savoir, que tout est produit par un être unique, qui n'agit pas en dehors de lui-même, qui s'étend et se rétracte alternativement, donnant par ce mouvement naissance aux êtres, lesquels sont tous un en lui. Il est le père et la mère de tous et de tout. En lui, pas de distinctions, pas de différences. En lui un sophora et un orme sont identiques. En lui les hommes de toutes les nations sont frères. Tout est compris dans une révolution circulaire immense. Tous les êtres sont des points d'une roue qui tourne. s /Chap. 2./

\*Quelle erreur funeste, que celle de la bonté et de l'équité, des lois et autres inventions artificielles. Elle ruina la nature, la vérité. Tel un arbre, dont le bois aurait été débité en une foule d'objets ciselés. L'arbre a disparu, a péri, dans cette opération. Ainsi de la nature humaine, violentée par les rits. — La ruine commença dès 译 答 Fou-hi, l'inventeur du mariage et des institutions familiales. Elle fut aggravée par les institutions nationales de 资 Hoang-ti. Elle fut complétée, par l'invention des lettres et des arts. Voilà la source de tons les désordres. Comme remède, il faudrait revenir à l'état primitif, au vide du cœur, à la nature pure. Tout au contraire, les modernes préconisent, comme remède, les rits et les lois /Sunn-tzeu/. La situation est désespèrée. Aussi le Sage n'a-t-ll plus qu'à se désaffecter du monde, qu'à so tenir à l'écart, qu'à vivre isolé, content d'ailleurs, tenant son esprit bien enformé dans su politrine, libre au milleu de l'universal servage, comme une plume qui vole au vent, comme une algus qui vogue au grè des flots » / Chap. 2-/

C'est par sa parcelle d'intelligence, participation du ciel, que l'homme diffère de la brute, au degré où il l'aura préservée et cultivée. Qu'il surveille ses sens, pour que des ombres projetées par les objets extérieurs, n'assombrissent pas son intérieur, n'y produisent pas de faux mirages. Qu'il tience son esprit pur et en repos. L'équilibre de l'esprit humain est instable: l'auteur de la nature l'a fait ainsi. Tet un bassin d'eau très pure, placé sur une table. L'eau réfléchit les traits du visage, tous les poits de la barbe. Touchez seulement la table, et l'eau du bassin agitée, ne réfléchira plus rien, malgré su pureté. Donc vigitance et préservation extérieure et intérieure. Réprimer la joie qui dissipe. Prendre les moyens pour éviter la douleur qui distrait. Et, pour ce qui est des grandes souffrances sans reméde, se dire qu'elles sent contenues dans son destin, et les accepter comme telles stoiquement. « (Ghap. 2.)



Dans le septième chapitre de son œuvre, outre la reprise des sujets précédents. In théorie de Hoai-nan-tzeu sur la survivance est exposée. Cette théorie est singulière. L'homme est composé de deux parties matérielles, l'une plus subtile, parcelle du ciel; l'autre plus grossière, parrelle de la terre. Dans chacque de ces deux parcelles, est contenue une force, un principe d'action, une sine, matérielle elle aussi; le ist hounn, ou ಘ chenn, ou 精 碘 taing-chenn, dans la partie supérieure; le 魄 p'ai, ou 形 帮 hing-t'i, ou 音 髅 kou-hai, dans la parlie linférieure... Si le corps est tué avant le temps, l'âme inférieure p'ai, pas assez mûre pour se refondre avec la terre, subsiste strante; et voità les 鬼 koei, les revenants. Si, par l'excès des passions, par le labeur exagéré de la pensée, l'âme supérieure hounn a été consumée avant le temps, le corps n'est plus informé que par l'ame Inférieure; et vollà les déments, les fous... Quand l'homme a bien méuagé son corps et ses deux ames, à la mort les deux remurnent, qui dans le ciel, qui dans la terre, les deux réservoirs d'où elles étaient sorties. - Mais alors, la survivance? Cette alternance de l'état de vie et de mort? Ces êtres qui, sortis par une porte, rentrent sans cesse par une autre: par quoi sont-ils individués?.. Eh bien, nous allons entendre Houi-non-treu neus avouer, qu'ils ne sont pas individues du tout; que leur individuation se perd avec la fin de cette existence; qu'ils ne subsistent pes personnellement, mais seulement en tant que leurs parties supérieure et inférieure, fondues avec la matière du ciel et celle de la terre, serviront encore, une autre fois, à constituer un être nouveau. - Du coup, toutes les belles pages citées précédemment, deviennent un ramage vide de sens. Nous sommes en présence d'un système, plus inepte que le fagot, la liasse des skendhas buddhiques. On salt que, pour les Boddhistes, l'Individu se défait à la mort, son kurmu, sa dette morale restant seule, et se réincurvant dans un être nouveau. De karma il n'est pas question, dans la théoris de Houi-nan-treu, qui ne connuit ni bien ni mal, ni morale ni sanction. L'homme se dissout. Ses deux parcelles subsistent, en tant que matière rentrée dans les deux réservoirs respectifs ciel et terre. Ces parcelles resserviront pour faire des êtres, qui seront les mêmes d'après Hoai-nantseu, qui seront différents pour tout homme dous de bon sens.

«Avant le commencement, avant que le ciel et la terre ne fusseut, alors qu'il n'y avait encore que l'image ( le type de ce qui serait... une sorte de Verbe... cette expression est à noter) encore imperceptible, alors deux actions, le ginn et le gang. naquirent confusément. Pois, ces deux actions alternant, les limit régions de l'espace furent produites; l'action et la reaction du mâle et du femelle, du fort et du faible commença; les êtres innombrables prirent figure, les insectes sortant de la matière plus grossière, l'homme de la matière plus pure. Dans l'homme, l'âme supérieure, c'est ce que le ciel lui a donné, et son âme inférieure, c'est le don de la terre. A la mort, quand l'esprit est rentre par sa porte (refondu avec le ciel), quand le corps est retourné à son origine (en terre), il ne reste plus de moi, plus d'individu. C'est dans ce sens, que le ciel est le père, que la terre est la mère de l'homme. Tout, dans l'univers, est devenu, comme la ramure d'un arbre immense; mais par une racine double, l'esprit vital provenant du ciel, et le corps provenant de la terre. C'est là le sens de l'axiome, un devint deux, deux devint trois, trois devint toutes choses. Le Principe d'abord condensé en matière ténue, évolua sous la double modalité yann et yang. Yann, yang, et la matière, fent trois De ces trois, tout est issu. Le ciel et la terre sont un, tous les êtres sont un, dans l'unité primordiale. Qui sait cette unité, sait tout dans cette unité; sait, non seulement le présent, mais le passé et l'avenir. - Dans l'univers, il y a, en apparence, une infinité d'êtres. Moi J'en suis un aussi. Or la nature n'a pas produit les autres pour moi, al moi pour les autres. Chacun pour soi, dans son stade actuel. L'être qui m'a engendré, ne m'a pas donné la vie. L'être qui me tuera, ne m'ôtera pas la vie. Je tiens ma vie de l'auteur des êtres, qui me la reprendra à son gré. Tous les êtres sont, dans la main de l'auteur des êtres, comme les pièces d'un jeu: Les pièces ne comprendent rien à la partie, laquelle n'intéresse d'ailleurs pas leur être propre (les deux particules céleste et terrestre), puisque cet être est indestructible. Les existences se suivent et ne se ressemblent pas. Que d'hommes, ne comprenant pas cela, agissent illogiquement. Un tel consent à être cautérisé, pour être guéri d'une indisposition; et refuse de se laisser étrangler, opération qui terminerait pour lui une existence misérable et eu inaugurerait une meilleure; n'est-ce pas illogique? Il ne faut tenir à aucune vie, ni refuser ancune mort. Il faut se laisser aller au fil de la destinée, de la mutation continuelle. Ma dernière naissance m'a donné, pour cette fois, un corps de telle dimension, qui finire par la décomposition, dans un cercueil de même dimension. l'aurai repassé de l'état palpable à l'état impalpable. Que sais-je s'il y aura avantage on désavantage dans ce passage". L'anteur des êtres appelle et congédie les êtres, comme le potler preud une poignée d'un tas de bone, la mei sur la coue, la forme, et la rejette dans le tas, si l'objet forme ne lui platt pas. A cela la bone n'a rien à dire ... L'eau du grand fleuve est puisée dans des vases divers, employée à toute sorte d'usages nobles et vile, puis rejetée dans le fleuve. A cela l'eau n'a rien à dire... L'homme qui se réjouit ou qui s'attriste, commet un illegisme. La roue tourne; il faut vouloir tourner avec elle; là est la palx. Ne rien embrasser, ne rien repousser, N'épuiser, ni son esprit, ni sa matière. Toujours bien réflèchir d'abord comment on fern pour s'en tirer avec le moindre effort. Aller avec le ciel, s'unir au Principe, ne rien commencer par espoir du bonheur, ne jamais cesser par crainte du malheur. Voilà l'homme transcendant, Phomme vrai, le sur-homme. Concentré en soi, il considére comme identiques l'être et le non-être, le plein et le vide, le positif et le négatif, la vie et la mort. Il ne s'occupe que de la simplicité suprême, du non-agir, du retour à l'état hrut, de l'union à la racine, de la garde de l'esprit. Libre, il voyage, comme le rayon solaire, comme le soufile du vent, par delà le monde du ciel et de la terre, par delà les régions poussièreuses, dans les plaines du sans-souci absolu. Il conmait, non par raisonnement, mais par l'extase. Il sait tout, sans avoir rien appris. Rien n'a plus prise, sur l'homme ainsi libéré; rien ne peut plus ini faire obstacle. C'est là le bonheur suprême. Savoir que, dans l'intervalle entre ses existences, on est un avec la transformation (ce terme abstrait est à noter; il n'y a pas, dans le texte, qu'on est un avec le transformateur). Confucius ne sut rien donner à ses disciples, comme compensation des privations et des contraintes morales qu'il exigea d'enx. Tandis que nons Taoistes, nous offrors à nos disciples la joie intérieure parfaite, habiter dans l'univers, se jouer dans l'immensité, atteindre la majesté subtlime, frayer avec l'unité suprême, s'éhattre entre le ciel et la terre. Qui a ainsi l'immensité en partage, n'a plus rien à désirer. » (Chap. 7).

-4-0-

Les autres chapitres de Houi-nan-tzeu, contiennent les données suivantes utiles à consultre.

Il loge le Suprême Un, Principe, Auteur des êtres, dans les constellations polaires / Chap. 4.)

Il explique l'extase, comme un retrait de l'esprit dans l'imperceptible, dans le vrai absolu, dans le Principe. Retrait si profond, que le fonctionnement de la pensée et des sens est entièrement suspendu, que toute perception ou notion d'un objet distinct est impossible. / Chap. 8.7.— Où est alors l'esprit?.. Il dit ne pas le savoir. / Chap. 7.7.— L'avone que moi je ne vois aucune différence entre sa doctrine chinoise, et la doctrine indienne du retrait en Brahman.

Il paralt admettre une catégorie speciale, peu nombreuse, E. A d'hommes vrais, de sur-hommes, dont l'esprit aurait émané de l'Unité suprème avant la formation du ciel et de la terre, [Chap. 14.] — Ceux-ci ne se fondent pas, après teur mort, avec le ciel et la terre, comme l'ai dit plus haut. Leur moi subsiste, [Chap. 7.] — C'est une sorte d'aristocratie, sans raison d'être logique, dont Hoai-nan-treu parle sobrement et obscurément. Notons que ses hommes vrais sont supérieurs à ceux de Tchoung-treu. L'idée évolue. Elle se développera et se précisera de plus en plus, Mais l'émanation du Principe, avant la formation de l'univers physique, qui rappelle l'angétologie Judaique et avestique, sera abandon-née, Cette notion est propre à Hoai-nan-treu, et je me demande où il l'a prise.

Sources. — Le chapitre 118 des 史記 Cheu-ki, Mémoires Historiques de 司馬遷 Seuma-ts'ien, non traduit jusqu'ici. — L'œuvre de 推南子 Hoainan-tzeu, non traduite; dans 子書 la collection des traités philosophiques.



董 仲 舒 Tong-tchoungchon.

### Quarantième Leçon.

Première dynastie 漢 Han.

Confuciisme bâtard de 董 帥 舒 Tong-tchoungchou. Thèisme-naturisme.

Je consacrerai cette Leçon à l'analyse du 春 秋 繁 医 Tch'ounn-ts'iou fanlou, non traduit jusqu'ici, recueil des barangues failes à l'empereur 武 Ou, en
l'au 140 avant J.-C., par le lettré 鉴 种 舒 Tong-tchoungehou. C'étail un méridional, profondément attaché à Confucius, mais influencé par le Taoisme. Il rejeta le système de la nature bonne, de 孟 子 Mong-tzeu. Il rejeta également le
système de la nature mauvaise, de 前 子 Sunn-tzeu. Il tira de la Grande Règle
[Lecon 6], et de la philosophie taoiste, un système mixte, mi-parti théiste, miparti noturiste, qu'il prétentili être le système primitir de Confucius, ce qui n'est
pas exact. Les discours de cet auteur, plus orateur que philosophe, sont longs et
diffus. En voici la qu'intessence.

-0--

«La nature de l'homme n'est pas seulement bonne; elle n'est pas seulement manyaise. It en sort du bien ou du mal, parce qu'elle contient deux facultes, la bonté et la convoltise. De la bonté sort le bien, de la convoltise sort le mal, - De même que, dans l'univers, la loi du Ciel c'est que le yang mattrise le yian, ainsi, dans l'homme, la bouté deit maltriser la convoltise. Ceci n'est pas agir contre nature. Le fiel en fait autant. C'est agir comme le fiel, c'est se conformer à la loi universelle. - Il fant enseigner cela aux hommes; car peu arrivent d'eux-mêmes à cette connaissance. Il faut teur enseigner à tirer le bien de leur nature, comme on tire le grain des céréales par le battage, et le fil d'un cocon par le dévidage, -L'action du Ciel se borne à constituer une nature humaine indifférente. L'action de l'ustructeur doit obtenir que cette miture se développe ensuite dans le sens 🛱 bien, pas dans le seus B mai. Non, la nature n'est pas toute benne; elle n'est pas non plus toute manyaise. La céréale n'est pas toute grain, mais en en tire le grain: le cocou n'est pas tout fit, mais on en tire le fit. Ainsi, de la nature, sort le bien ou le mal, selon qu'on la sollicite. Les Anciens appelérent le peuple Re minn, caractère qui s'explique par l'homophone K minn, indétermination | cette explication étymologique est fausse |. Ils vonlurent exprimer par là, que l'homme, que le peuple, n'est naturellement ni bon ni mauvais; qu'il est indétermine. La convoltise est une pente de la nature, qui fait un avec la nature; l'autre pente, celle au bien, est aussi inséparablement unie à la nature. De même que l'univers passe par les pluses ginn et gang, ainsi l'homme passe par des phases de raison et de convoitise. La loi est, pour lui, de règler la convoitise par la raison. - En donnant des princes aux hommes, le Clel a voulu que ces princes fussent les instructeurs des hommes, leur apprissent la doctrine exposée ci-dessus, Tout développement dépend de l'instruction reque. La nature meutre se laisse faire. Il faut donc dire que c'est l'instruction qui rend bon ; il ne faut pas dire que

c'est la nature qui est bonne. - Mencius a errè, en disant que la nature est bonne. Cette erreur dérive d'une autre qu'il commit, en affirmant que l'homme ne différait que très peu des animaux, c'est-à-dire n'était que bien peu meilleur que les animaux. Mencius conçut donc la bonté naturelle, comme une bonté bien basse, bien intime. Dans ce sens il put dire en effet que la nature est bonne, comparce à celle des animaux; un peu meilleure que celle des animaux. Mais c'est là une manière de parier impropre, faite pour induire en erreur II se trompa, disons-le simplement. - La nature n'est pas bonne; la nature n'est pas mauvaise; la nature est indifférente, disposée en deux sens. Elle deviendra bonne ou mauvaise, selon l'instruction reçue. Et même, il fant bien le dire, la bouté habituelle obtenue par l'instruction, ne sera jamais Intrinsèque. Elle ne sera jamais que l'habitude acquise de suivre plutôt la pente au bien de sa nature, de faire plutôt ce qu'il convient de faire. Intrinséquement, la nature restera toujours indifférente, avec deux peutes, l'une au bien, l'autre au mal. Confocius n'a-t-il pas dit : je n'al jamais connu un homme bon; j'al connu sculement des bommes qui agissaient bien. - Encore une fois, l'homme est indéterminé. En sortira, ce que l'enseignement en tirera. C'est l'instruction qui décidera laquelle des deux pentes prévandra dans cet individu. | Chap. 10./

Reste à nous dire d'où viennent les deux pentes. Pour la bonne, pas de doute, elle vient du Ciel; ceci est répété à satiété. Et la mauvaise?.. là pas de réponse catégorique: Tong-tchoungchou titube et tergiverse dans un embarras évident. Enfin, dans son ouzième chapitre, il se décide à expliquer, non l'origine du mal, mais ce qu'il est, d'après lui. Après avoir exposé que le bien au ciel est la régularité du cours des astres et des saisons, que le mai en fui ce sont les éclipses et autres météores lutempestifs, il finit par arborer ce principe de morale, que le bien est ce qui est fait en son temps et en harmonie avec les circonstances, que le mal est ce qui est hors de saison et heurte les conjonctures. Au fond, le principe de la convenance, de l'opportunisme confuciiste, érigé en règle des mœurs. Cela posé, il triomphe. Tout est explique par 時之合不合l'opportunité ou la nonopportunité au moment de l'action. Opportun et bien sont synonymes, intempestif et mai sont synonymes. - Les saisons sont les passions du Ciel, chandes ou froides. L'homme doit s'y conformer; par exemple, procréer au printemps, se contenir en hiver, etc. S'il fait ainsi, ce sera bien, parce que opportun; si autrement, ce sera mal, parce que intempestif, pas de saison, pas dans le sens de la rotation cosmique. - L'action humaine doit toujours être d'accord avec l'Unité. Et qu'est-ce que cette Unité? Pour Tong-tehoungehou, c'est le cours circulaire du temps, qui passe sans cesse par les quatre termes, commencement, progrès, décadence, fin. Il ne faut envisager que cela. Alors on agira toujours bien, et ou aura toujours la paix. Begarder deux choses à la fois, trouble. Tout insuccès, vient de l'éparpillement. Tout succès, vient de la concentration en un. Celui-là connaissait la voie du Ciel, qui a dit (dans les Odes); Le Souverain d'en hant vous observe. Ne divisez done pas; concentrez au contraire votre cour. / Chap. 11 /

«Tous les devoirs découlent du yann et du yang. Comme le yang a, dans le yinn, son corrélatif de signe contraire, alusi en est-il des relations humaines d'on découlent les devoirs. Ce que le yang est au yinn, le prince l'est aux sujets, les parents le sont aux enfants, le mari l'est à la femme. Devoir d'activité d'un colé,

de passivité de l'autre. Voilà le sens de ces formules, aller avec le ciel, s'unir au ciel. - L'homme marche debout. La moitié supérieure de son carps, au dessus de la ceinture, est yang, emanation du ciel. La moitié inférieure de son corps, audessous de la ceinture, est yinn, émanation de la terre. Comme ses viscères et ses membres repondent, par leur nombre, aux cinq agents et aux quatre saisons; comme le elignotement de ses paupières, les battements de son cœur, et le double mouvement de sa respiration, répondent à l'alternance des jours et des nuits et au pouls cosmique; ainsi les esprits vitaux des hommes, accordés sur le ton du ciel et de la terre, rendeut tous les frémissements du ciel et de la terre, comme diverses cithares toutes accordées en koung, vibrent toutes quand résonne la note koung. - Le phénomène de l'harmonie entre le ciel la terre et l'homme, ne tient pas à une union physique, à une action directe; il tient à un accordage sur la méme note, produisant vibration à l'unisson. De tà tant de sympathies cesmiques, comme le malaise des hommes lorsque le temps est couvert, comme l'aggravation nocturne des maladies, comme l'impulsion irresistible qui fait chanter les coqs avant le jour, etc. Dans l'univers, il n'y a pas de ha-ard, il n'y a pas de spontanoite; tout est influence et barmonie, accord répondant à l'accord. Et d'où part, en dernière instance, cette influence? qui donne le ton de cette harmonie?.. Un être unique, qui est invisible et impalpable, qui fait évoluer tout ce qui est. » / Chap. 13.1

\*Seul le Sage sait que tout se raméne à un. Seul le Sage sait que le prince est le pivot de tout. Il correspond avec le cosmos tout entier. Pour lui le ciel donne ses météores, qui sont, nou des signes de colère, mais des avertissements bienveillants. Tout désordre, qui est une rupture de l'harmonie et de l'équilibre, se répercute au ciel, pour avertir le prince, pour lui demander de porter remêde. La tortue et l'achiilée lui expliqueront le sens de ces signes. N'était-il pas sage, ce roi de Arbiou, qui s'inquiétait quand le ciel restait longtemps au beau fixe, et se demandait pourquoi le Ciel ne l'avertissait plus? « Chaps 6 et 8.)

tL'empereur est le plus noble des êtres. Lui seui offre au Ciel, comme un tils à son père. Il lui offre, même quand il porte le deuil de ses parents, car sa filiation cèleste prime sa filiation terrestre. Que, dans tontes les difficultés, il recoure avant tout au Ciel son père. Les Mânes glorieux ne peuvent quelque chose, que quand le Ciel est consentant. Les A Teheou durèrent si longtemps, parce qu'ils firent toujours plus pour le Souverain d'en haut que pour les Mânes. Les 表 Ts'inn ne durèrent pas, parce qu'ils firent plus pour les Mânes, que pour le Souverain d'en haut. « (Chap. 15.)

• Que les offrandes soient faites parfaitement, et dans leur ordre; d'abord an Ciel, puis aux Monis et aux Fieuves, enfin aux Mânes des Ancêtres. Qu'aucune primeur ne soit consommée, avant d'avoir été offerte au Ciel et aux Ancêtres. Car c'est du Ciel que viennent tous les biens, au cours des quatre saisons. Il faut donc le remercier de ses dons. Il faut aussi, par pièté filiale, desirer que les Ancêtres en jouissent d'abord. — On cherche le Souverain, on cherche les Mânes par l'offrande. On tâche, par cette scénerie, de rendre l'invisible quasi-visible. — Que rien ne manque à aucune offrande! Mais l'essentiel, ce n'est pas la quantité offerte; c'est la dévotion et le désir de l'offrant » (Ghap. 16.)

«Qu'on s'acquitte avec grand soin du culte du il Patron du sol. - Eu temps

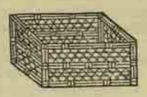
de sécheresse excessive, on forera des trons dans son tertre, pour la lui faire sentir. Dans ces trous, on introduira des grenonilles, pour lui faire comprendre qu'elles n'ont plus de refuge ailleurs. On brûlera la queue de quelques cochons, pour
que leurs cris lamentables excitent sa pitié. On séquestrera toutes les femmes,
pour qu'il ne voie plus que gang partont. Eafin on le priera, en employant cette
formule... Le Ciel lumineux fait naître les céréules, pour nouerir les hommes.
Maintenant les céréules souffrent tellement de la sécheresse, qu'il est à craindre
qu'elles ne donnent pas de grains. Respectueusement nous vous offrons cette pure
liqueur, et vous demandons prosternés de faire tomber la pluie. — En temps de
pluies excessives, on le priera en ces termes... Il est tombé trop d'ean. Les moissons en souffrent. Respectueusement nous vous offrons cette grasse victime, en
vous priant, o Génie transcendant du tertre, de faire cesser la pluie, de mettre fin
à notre pelue, de ne pas permettre que le yien opprime davantage le yang.»

(Chap, 16.)

Sur la conservation de l'esprit vital et du corps, par la sobriété et le non-agir, Tong-tchoungcheu parle absolument comme un Taoiste. Il prohibe tout excès dans le manger et le boire, surtout tout excès vénérien, et toute activité intellectuelle exubérante. Car ces abus usent le corps. Ils empêchent aussi l'esprit de ribrer à l'unisson de l'unité cosmique, de communiquer avec l'abime Infini. (Chap. 17.)

Source. — Le 春 秋 警 露 Tch'ounn-le'iou fan-lou de 董 仲 舒 long-tehoungehou, non traduit jusqu'ici.







Corbeilles rituelles

## Quarante-et-unième Leçon.

Première dynastie & Han.

Le 素 間 Sou-wenn, Physiologie antique.

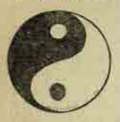
Je place ici l'analyse du 蒙 問 Sou-wean, Simples questions, parce que le style de cet ouvrage ne permet guère de placer plus haut la rédaction qui est parvenne jusqu'à nous, et parce qu'il existait certainement sous cette forme à cette époque. Mais son contenu est plus ancien. Il résume les connaissances physiologiques expérimentales de tous les siècles qui précédèrent, puls il les systèmatise en un chapitre, le dix-neuvième, qui est du plus haut intérêt pour l'histoire des doctrines chinoises. Ce chapitre est certainement postérieur à F F Laotzen, commencement du cinquième siècle, mais l'estime que son éhauche fut antérieure à la fin du quatrième siècle. Car le système des cinq agents sur lequel Il appule ses théories, est encore le système 😚 🕏 de la production réciproque des agents l'un par l'autre, non le système 🐧 🖻 de la destruction des agents l'un par l'autre, introduit par 🕍 Trenu-yen au quatrième siècle. (Lecons 6 et 33.)

La mise en scène du Sou wean est assez originale. L'empereur 黃 帝 Hoangti pose des questions, fort bien formulées, aux savants de son entourage. 政 伯 K'i-pai et autres, qui les résolvent. Ceci est purs fiction, bien entendu, mais donne au livre plus de clarté, et une certaine vie. Voici maintenant le résumé du système, dont la parenté avec la philosophie taoiste saute aux yeux.

---

Tout ce qui est, dérive d'un être primordial sans forme ni figure, invisible et impaipable. Sous cet état, le céducteur inconnu du Sou-wenn l'appelle 之 le Mystère. Par son infusion dans la matière première 豪 k i, il produisit tous les êtres. Tous tiennent de lui leur esprit vitat, pt chenn, ou 皇 ling, ou 神 皇 chenn-ling, ou 原 皇 tchenn-ling. L'homms qui est fait de la quintessence de la matière, tient du Mystère, en plus, 智 tcheu son intelligence. De la les aphorismes; stout être est fait de matière contenant de l'esprit»... «la condensation de la matière et son animation par l'esprit, font l'être»... L'esprit, c'est l'esprit vital, la participation de chaque être à l'âme du monde; non une âme séparée.

Dans cet espoce médian, deux roues superposées tournent, l'une au-dessus de l'autre, en sens inverse. Les neuf constellations principales et les sept corps célestes (soleil lune et cinq planètes), sont le métronome qui règle cette double giration. La rone supérieure, sinistrogire, est ceile de l'influx céleste yinn-yang. Ces deux modalités alternantes, activité et passivité, lumière et obscurité, chaleur et froidure, expansion et contraction, sexe masculin on féminin, rigidité et flexibilité, nous sont connues depuis longtemps. Mais, dans le Sou-wenn, elles sont subdivisées, chacune en trois degrés. Cette subdivision jouera désormais un rôle im-



mense dans les spéculations chinoises. Ci-contre, le fameux schéma graphique de cette giration. Les deux points de couleur contraire, signifient que chaque modalité contient en elle-même le germe de sa contraire, laquelle lui succèdera; omettous cela. Les deux farmes, renflées en tête, décroissant au milieu, étirées en queue, figurent la période des deux modalités. On voit qu'à la tête de chacune, répond la queue de l'autre, et que les deux parties médianes décrois-

santes sont intermédiaires. Ces trois parties de chaque modalité sont définies, dans le Sou-seenn, par les trois termes 太 apogée, 少 diminution. 閾 terminaison; et

par suite le traité parle de trois yenn et de trois yang.

Donc, la roue céleste verticule, a six secteurs, le yinn apogée, le yinn décroissant, le yinn expirant; le yang apogée, le yong décroissant, le yang expirant. A son passage au-dessus de la roue inférieure borizontale, chacun de ces secteurs l'influence, selon sa qualité et son degré; aux secteurs yang de la roue, repondant un effet plus ou moins grand de vie, d'activité, de puissance; aux secteurs yinn, répondant un effet plus ou moins fort de baisse, de décadence, de mort.

La roue inférieure, terrestre, dextrogire, a cinq secteurs répondant aux cinq agents naturels, disposés dans l'ordre de production réciproque; substance végétale, feu, humus, substance minérale, eau. Elle présente successivement ces cinq secteurs, à l'influence des six secteurs de la roue céleste. La période est de trente années. C'est-à-dire que, tous les trente ans, la position respective des deux roues est revenue au point de départ, et le mouvement recommence.

Les deux roues sont de plus divisées chacune en 360 degrés, répondant aux 360 jours de l'année (sic). Et l'art de calculer d'avance, quel degré de la roue supérieure influencera, à un jour donné, quel degré de la roue inférieure, constitue la science transcendante & des nombres. D y a des tables subdivisées en heures. Ce sont ces tables qui servent, depuis vingt siècles, à calculer, en Chine, les destinées des hommes, les chances de succès des entreprises, etc.

Yolià, dit le Sou-wenn, 神 信 la machine transcendante; réminiscence du mètler à tisser cosmique de Lao-tzeu; l'engrenage duquel tout sort, et dans lequel tout rentre.



Après cette théorie du macrocosme universel, le rédacteur du Sou-worn va nous expliquer le microcosme humain. Je vais le laisser parier au long, car ces théories n'ont été que peu ou pas modifiées jusqu'ici, et sont encore fondamentales en physiologie et en psychologie chinoises.

Dans son état non-actif, le Principe universel est imperceptible. Dans son état actif, il devient perceptible par son action. Il est, dans l'homme, la cause de la

condensation de son corps, son esprit vital. Quand l'esprit vital quittera le corps, celui-cl se dissipera.

La roue des trois yinn et des trois yang, agit sur le microcosme humain comme sur le macrocosme universel. L'homme présente à son action ses cinq viscères, par lesquels il participe aux cinq agents naturels terrestres.

Le cœur, qui préside à la formation du sang, à la circulation, à la chaleur animale, tient de l'agent /eu. Il répond à l'influx chaleur, à l'orientation sud, à la couleur rouge. Ce qui a un goût omer l'alimente. Son émanation est l'offection. Trop d'amertume unit au cœur, trop d'affection l'use. Le cœur est le siège de l'esprit vital, du prince de l'organisme. De lui part la vitalité impalpable, et par suite toute activité.

Le foie, qui préside au ban état des tendons, est bilobé comme les graines dicotylédones; il tient donc de l'agent végétal. Il répond à l'influx vent, à l'orientation est, à la couleur vert bleu. Ce qui a un goût argre l'alimente. Son émanation est la répulsion. Trop d'acidité nuit au foie; l'antipathie exagérée l'use. Le foie est le siège de l'âme aérienne, qui dirige la distribution intérieure du souffie.

Les poumons, souffiet double à vingt-quatre tuyaux, président à l'entretien de la peau et des poils. Ils tiennent de l'agent métol. Ils répondent à l'influx séchere-se, à l'orientation ouest, à la couleur blanche. Ce qui a un goût ûcre, les alimente. Leur émanation est la gravité. Trop d'àcreté nuit aux poumons. Poussée jusqu'à la métascolle, la gravité les use. Le poumon est le siège de l'âme spermatique, qui dirige la distribution intérieure de la matière ingérée, faquelle s'unissant au souffle émané de l'âme aérienne (foie), est assimilée et répare au fur et à mesure tout l'organisme.

La rata, qui préside à l'entretien des chairs, est suspendue comme par un pédoncule au milieu de la colonne vertébrale; elle tient donc de l'agent terra. Elle répond à l'influx humidué, à l'orientation centre, à la couleur jaune. Ce qui a un goût doux l'alimente. Son émanation est la réflexion. Trop de sucre lui nuit, trop réfléchir l'use. La rate est le siège de l'intelligence et de la volonté. Elle caractérise le tempérament.

Le rein, organe double, préside à la formation des os et de leur moelle, et spécialement à l'entretien du cerveau qui est la moelle du crâne. Il tient de l'agent ean. Il répond à l'influx froidure, à l'orientation nord, à la couleur norre. Ce qui a un goût salé l'alimente. Son émanation est la prudence. Trop de sel nuit au rein. Poussée jusqu'à l'irrésolution et au scrupule, la prudence l'use. Le rein est le siège du sperme fécondant. De lui vient toute procréation.

Au moyen des tables à 360 degrés, on calcule l'action de la roue supérieure céleste, sur la roue inférieure des cinq agents, représentés dans l'homme par ses cinq viscères. Étant donné la date exacte et les nombres de sa naissance, on peut ainsi calculer les hants et les bas de sa vie entière, et la fin de cette vie. Quelles palabres que celles des artistes qui font ces calculs-là!

---

A ces principes longuement exposés dans le Sou-wenn, sont joints des traités pratiques, diététiques et thérapeutiques. — Toute maladie est censée provenir du

désordre dans le fonctionnement d'un viscère. Pour déterminer le viscère malade, un seul moyen est employé, l'examen du pouls. Les traits principaux du pouls, lenteur rapidité, force faiblesse, et autres, sont décrits. A priori, loujours pour des motifs de correspondance avec les cinq agents naturels, chaque variété du pouls est cansée indiquer que tel organe est atteint. Il pe se peut rien de moins scientifique, de plus fantastique, de plus nui. Même pas trace d'empirie, d'une expérience rudimentaire. Rien que les six influx célestes, les cinq agents terrestres, et la rotation des secteurs... Soit dit en passant, c'est pour cette raison que la médecine est mise, dans la classification des sciences chinoises, côte à côte avec la divination; ces deux arts basant égalément sur la conjecture et sur le calcul. - Une fois l'organe malade déterminé, suivent d'abord des conséquences diététiques. Si le cour est atteint, c'est que le maiade aura abusé des ailments chauds et amers; Il devra s'en priver désormais. Si le rein est atteint, c'est qu'il aura use avec excès des allments froids et sales; il devra s'en abstenir dorénavant. Etc. Ces correspondances ont été Indiquées suffisamment plus haut. - De là le soin 'méticuleux de tout Chinois dont la santé n'est pes bonne, dans le choix de ses allments; sojo qui décènère en munie hypocondriaque chez nombre de citoyens de cette nation. Si encore leurs règles diététiques valaient quelque chose! Mais nou! La rotation des six et des cinq, comme dit la formule. On ne sort pas de là.



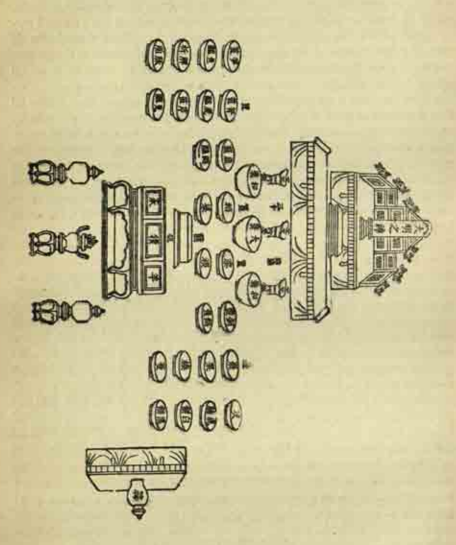
Eafin parlons de la thérapeutique, lei l'appelle l'attention sur un fait important, Avant l'ère chrétienne, les Chinois ne connurent et n'userent pas de médicaments proprement dits. Ce que la tradition rapporte, que l'empereur légendaire ph 🍱 Chenn-noung sponta les cont herbess, doit s'entendre des végétaux suscentibles d'être employés comme aliments, qui furent déterminés avec plus de soin, quand à la vie nomade succèda la vie agricole. Es connurent quelques poisons violents, l'arsenic, la noix vomique, par exemple ; et s'en servirent pour produire, dans des cas jugés désespérés, non un effet curatif dosé et gradué, mais une secousse terrible, une réaction héroïque, qu'ils croyalent pouvoir remettre parfois en équilibre l'organisme détraque. Le Sou-wenn fait allusion à cette pratique. Maintenant que les Chinois ont quantité de drogues, le vieux système susdit est encore employé, J'en ai vu un cas typique. Une jeune fiffe était atteinte de manie métancolique. Les médecins du pays n'avaient pas pu la guérir. Passe un médecin ambulant. Les parents de la jeune fille lui demandent une consultation. Il dit : cette maladie est invétérée; elle a pousse de profondes racines; il n'y a plus qu'une chance de la déloger, à savoir l'attaque par le poison. L'ai la drogue voulue, mais le ne garantis pas le résultat. A vous de décider. En doux heures votre fille sera guérie ou morte. Les parents demandérent que l'essai fût fait. Deux heures après, la joune fille était morte. - Donc, au temps jadis, pas de médicaments proprement dits. Mais un procédé unique, censé guérir tous les maux, de par les théories exposées plus haut; à savoir, la fameuse acuponcture chinoise. L'antiquité ne connut que cela. L'invention doit dater des origines, car les aiguilles forent longtemps en silex. Voici la théorie de l'acuponeture... Tonte maladie est un désordre viscéral. Un viscère, on ne sécrète pas son émanation, ou n'en sécrète pas assez, ou la retient au

lien de la faire circuler. En un mot, paresse de l'organe, mauvais travail... Or, que fait-on à un bœuf qui tire mal? On lui donne un coup d'aiguillon. L'acuponeture chinoise n'est pas autre chose. On pique l'organe récalcitrant. - Le Sou-wenn donne les indications pour ces piqures directes, mais indique aussi assez bien les inconvénients et les dangers de la méthode, «i l'on emploie une aiguille trop forte, si l'on pique tant soit peu à côté, etc. La pique directe doit être réservée. comme l'attaque par le poison, pour les cas désespèrés, quand il n'y a rien à perdre. Dans les cas ordinaires, mieux vant pratiquer l'acuponcture indirecte. -Avec un arbitraire pire encore que celui qui présida à l'interprétation des variétés de pouls, les artistes chinois divisérent la surface cutanée du corps entier en un nombre de districts, dont chacun porte un nom spécial, et est cense répondre, on ne dit pas pourquoi, à un viscère déterminé. On pique tel endroit, pour mettre tel viscère en train, d'après la carte du corps humain. Par exemple, le pouis avant dénonce le cœur comme étant l'auteur du désordre, on pique une certaine région du dos, qui répond au cœur, de par la théorie. Le cœur frétille de douleur, se ressaisit, et se remet à distribuer comme Il faut, par tout le corps, le sang et l'esprit vital. Si son fonctionnement laisse encore à désirer, on repique à l'endroit, et aiusi de suite. Système simple, comme on volt, et surtout pas dispendieux. Tous les Aucieus furent aiusi piques, et guérirent par la vertu de la nature. l'imagination satisfaite par les coups d'aiguille reçus. / Chap. 14./



Je termine ce chapitre par une observation. Le Sou-seem connatt la circulation du sang. Elle fut connue des Chinois beaucoup plus tôt, probablement. Mais
il ne faudrait pas dire qu'ils la découvrirent, vingt siècles avant W. Harvey. Car
leur connaissance de la circulation du sang dans le microcosme humain, fut inluitive, non expérimentale, conjecturée à l'instar de la circulation du principe
vital dans le mascrocosme universel, à laquelle lis croyalent. Ils devinérent le fait,
et ne le vérifièrent jamais. S'ils surent que le cœur toule le sang dans les artères,
le réseau capillaire, les canaux veineux de retour, le jeu des valvules, tout cela
leur fut incomu. Durant plus de vingt siècles, le comment de la circulation devinée, ne se posa même pas dans leur esprit. Le yinn-yang circule en roud, les
cinq agents de même, le sang item. Voilà tout... Trop réfléchir use la rate, comme
nous avons vu.

Source. — 崇 問 Le Sou-wenn, auteur inconnu, base de la médecine chinoise. Non traduit jusqu'ici. Nombreux commentaires.



### Quarante-deuxième Leçon.

Première dynastie in Han.

L'œuvre de 劉 向 Liou-hiang et de 劉 歆 Liou-hinn.

Je consacreral cette Leçon à deux collatéraux de la maison régnante des 漢 Han, lesquels exercérent une très grande influence sur la littérature et la conservation des anciennes idées chinoises. Il s'agit de 劉 向 Liou-hiang, et de son fils 劉 欣 Liou-hinn.

Liou-biang qui vécut, de l'an 80 à l'an 9 avant J.-C., eut, sous le règne de trois empereurs, une existence des plus mouvementées. Page à la cour impériale des l'âge de douze ans, il fut durant tonte sa vie conseiller, alternativement écouté avec faveur, ou locarcéré pour franchise intempestive, sort commun de tous ceux qui approchaient le trône, à cette affreuse époque. - Fai dit jadis (Lecon 39) comment la recherche des anciens écrits avait été mise en train, surtout par le prince 劉 徳 Liou-tei, au second siècle Les écrits retrouvés étaient logés dans la bibliothèque impériale, sorte de in pace, où ils n'étalent abordables qu'aux bibliothécaires. Il y aurait d'ailleurs pas mai de besogne à faire, avant de pouvoir s'en servir. Ecrits ancore sur des lattes en bambou dont chacune porialt une ou deux ligues de caractères, les luties étant liècs en faisceaux par de fines courroles, peu de livres étaient intacis; certains étalent dans l'état d'un jeu de jonchets, les courroles ayant pourri dans les cachettes humides. - En 65 avant J.-C., l'empereur Suun institua une commission de Lettrès, à laquelle fut conflé le débrouillage de ces restes de la littérature antique. Attaché à cette commission en l'an 51, Liouhiang en devint l'ame. En 25 il en fut fait le chef. Il obtint alors que son troisieme fils Liou-hinn lui fut adjoint, et le catalogue littéraire des ju Han fut entrepris, Quand Liou-hiang fut mort en l'an 0, Liou-hinn lui succéda dans sa charge. En 6 avant J.-C., il publia la classification de la littérature alors existante, ouvrages anciens et nouveaux, en sept catégories; plus le fameux catalogue. Un faux pas politique l'obligea à se suicider en 23 après J.-C.

Le catalogue de Liou-hiana et de Liou-hiana, légèrement augmenté et înséré par El El Pan-hou dans A El El l'histoire des Premiers Han, est parvenu jusqu'à nous. Il constitue le document bibliographique chinois le plus limportant qui soit; le seul Index que nous ayions de la littérature antérieure à l'ère chrétienne. — Il mentionne 103 textes divers des ouvrages de fond confucilistes, de ce qu'on appellera plus tard les Canoniques — 183 ouvrages des autres écolés, taoistes, légistes, etc. — 106 recueils de poèsie. — 53 traités sur l'art militaire. — 70 traités sur l'astronomie, l'astrologie, le calcui des temps. — 20 traités de divination, par la torine et l'achillée, l'interprétation des songes, la géomancie et in physiognomonie. — 26 traités de médecine. — 10 traités sur les êtres transcendants, Génies et autres. — En tout 590 ouvrages, 13215 sections. — La piupart de ces écrits se perdirent dans la suite. Étaot donne la qualité de ceux qui ont été conservés, faut-il regretter cette perte? Je répète ce que l'al déjà dit... pleurons-la... mais d'un œit seulement.

Done, quand on parle littérature chinoise ancienne, il ne faut pas oublier deux choses: to que Confucius choisit dans les anciennes archives et nous légua ce qu'il voulut bien... 2º que tout le résidu de la littérature antique, reconstitué vaille que valile, passa par les mains de Liou-hiang, lequel nous transmit le texte et l'interprétation qu'il préféra, pour des raisons à lui connues. - Ainsi, du Livre des Mutations, livre non brûlé en 213 parce qu'il passait pour être un traité d'art divinatoire, livre qui ne fut jamais prohibé, celui des Canoniques qui a le moins souffert, il circulait avant Liou-hiang deux textes différents, accompagnés de cinq interprétations diverses. Or Liou-hiang se décida pour le texte de 高 盟 Chang-k'iu et le commentaire de III fof T'ien-heue, rejetant les autres. Cela ne fit pas disparaitre sur le coup le second texte et les quatre autres interprétations; mais cela diminua leur vogue, tit qu'on les copia moins, puis qu'on ne les copia plus du tout. Or, en Chine, vu la fragilité de la mutière employée, un livre ne vit guère au-delà de deux à trois siècles. On voit la conséquence. Disparition spontanée de lout écrit, qui n'est pas fréquemment renouvelé. Ce fait domine toute l'histoire de la littérature chinoise,



l'ai parlé jusqu'ici de Liou-hiang comme bibliothécaire. Il me faut maintenant parler de lui comme écrivain. Cet homme tira de la langue chinoise écrite, tout ce qu'elle peut donner. Il est le père du style régulier, soigne, châtie. - Il écrivit d'abord un grand traité 五 行 傳 記 sur les cinq agents naturels. Sous le règne de l'empereur st Tch'eng, l'immoralité atteignit, à la cour, un degré inoui. En l'an 16 avant J.-C., Liou-hiang composa deux traités, l'un destiné à servir de lecture moralisatrice aux dames du harem 然 女 佛: l'autre 近 序 destiné à l'empereur, dans le même but. Ce dernier ouvrage est son chef-d'œuvre. Comme il fut gouté, il en composa un autre it deux fois plus long, qu'il n'eut pas le loisir de soigner autant que le précédent. Ces deux ouvrages contiennent un très grand nombre d'anecdotes tirces de l'histoire féodale, des traits de la vie de Confucius et d'antres personnages, qui ne se trouvent que là. Ils servirent de type à toutes les histoires anecdotiques écrites plus tard. Les Lettrés modernes accusent ces récits d'être infectés de Tholsme. L'accusation est exagérés. Linu-hiang fut un esprit large et impartial. Il ne fut, ni Confuciiste exclusif, ni Taoiste familique, e'est évident. Il cite Confucius et Luo-tzeu, quand leurs propos vont à son sujet. Les Lettrès qui le lui reprochent, supposent erronément que la séparation et l'antipathie entre les Confucilstes et les Taoistes furent dés lors ce qu'elles devinrent depuis. En réalité, on ne se haissait pas alors, comme on la fit depuis. Que si maintenant les Lettrés trouvent que, dans certaines anecdotes rapportées par Liou-hiang, Confucius a une tenue trop taoiste, co n'est pas que Liou-hiang l'ait fait poser ainsi; c'est que, du vivant du Maître, les contrastes étaient beaucoup moins tranchés, qu'ils ne le devinrent plus tard, par suite de la haine des partis. Liou-hiang présente le Confucius qui vivait dans la tradition de sou temps. Depuis, ceux qui se donnent pour ses disciples. l'ont fait plus confucliste,

J'ai dit que Lion-hiang écrivit ses livres, pour morallser l'empereur et sa cour. Pauvre morale terre à terre, sans précision et sans sanction. Historiettes gentilles, et combien anodines. Rien du nerf et de la puissance que la religion seule donne aux préceptes. Je vais citer quelques-unes de ces anecdotes, seule morale de la Chine au temps de l'Incarnation. Je choisirai les meilleures. Le reste est encore plus nul.

-4--

La prospérité ou la ruine, le bonheur ou le malheur, dépendent de la conduite d'un chacun. Il faut donc veiller sur soi sans cesse. Ne dites pas «on ne l'a pas vu». Ne dites pas «c'est peu de chose». Rien d'impur dans les actions! Rien d'inconvenant dans les pensées! Il faut être circonspect, comme celui qui longe un précipice, comme celui qui marche sur la glace mince. / Choue-yuan 10. /

Il ne faut pas s'obstiner à vouloir faire aboutir une chose inopportune, ni s'acharner à vouloir faire réussir une entreprise qui a été mal calculée. Mieux vaut se désister... Oh! le temps opportun, l'instant propice! Oh! le choix judicieux du moment! Chouc-yuen 16.)

A vouloir tout faire, on ne fait rien; à trop désirer, on n'obtient rien. Tout être amasse, sans s'en rendre compte, une somme de bonheur ou de malheur. Ceux qui sont bons, le Ciel les fait rénssir; ceux qui ne sont pas bons, le ciel fait manquer leurs entreprises. L'action doit être paisible et tranquille; semblable à celle de l'eau; pas à celle du feu. (Chouo-yuan 16.)

Le duc & Ling do W Wei avait un excellent préfet, & Cheu-ts'iou, qui ne se génaît jamais pour lui dire ses vérités. Le duc favorisait un certain M Mi, officier indigne; et voyait d'un mauvais œil un certain M K'in, officier très capable. Cheu-ts'iou reprit plusieurs fois le duc à ce sujet, mals en vain. Etant tombé malade, et sentant sa fin prochaine, Cheu-ts'iou dit à son fils: Je n'ai pas su faire écarter l'indigne Mi, ni faire mettre en charge le digne K'in; je ne mérite donc pas que mon cercueil soit exposé dans la grande saile; tu le mettras dans un appartement retiré. — Après la mort du préfet, le duc alla pleurer devant son cercueil, selon l'usage... Qu'est-ce que cela? demanda-t-il au fils. Pourquoi le cercueil n'est-il pas dans la grande saile? Ignorez-vous les rits à ce point? — Le fils rapporta l'ordre de son père et son motif. Le duc pâlit. D'ordinaire, dit-il, les censeurs ne reprennent, que tant qu'ils vivent: Cheu-ts'iou m'a encore repris après sa mort... Il éloigna le Mi, et donna une charge au K'in. (Sinn-su 1.)

語案 K'i-hi prefet de 管 Tsinn se faisant vieux, le marquis fui demanda: qui, pensez-vous, vous rempiacerait le mieux? — 關 括 Kie-hou, dit K'i-hi, — Mais, c'est votre ennemi, dit le marquis. — Peu importe, dit K'i-hi; c'est lui qui me remplacera le mieux. — Et qui prendral-je comme général? demanda le marquis — 孫 午 K'i-ou, dit K'i-hi. — Vous recommandez votre propre fils, fit le marquis surpris. — Peu importe, dit K'i-hi; c'est lui qui fera le meilleur général. — De fait ces deux hommes remplirent perfaitement bien leurs charges. — C'est l'homme capable qu'il faut recommander, sans se laisser influencer par aucune autre considération. (Sinn-su 1.)

Quand le seigneur de 🖶 👣 Tchoung-hing vit que sa principauté alfait être supprimée, il s'en prit à son incantateur et lui dit: vos bénédictions ont été sans force, vollà pourquoi je péris. — Vous vous trompez, dit l'incantateur. Vous vous êtes fait hair pur tout votre peuple, vollà pourquoi vous périssez. Que peut la voix

d'un seul homme qui bënit, contre les voix de tout un peuple qui maudissent?

Comme Fa de A Tcheou entrait en campagne contre les A Vinn, it fit deux prisonniers auxquels il demanda: y a-t-il eu des prisonniers chez vous? — L'un des prisonniers dit: les étoiles ont paru en plein midi, il est tombé une pluie de sang. — Mauvals présages, dit Fa. — L'autre prisonnier dit: chez nous, l'anarchie est telle, que le fils n'y obeit plus à son père, ni le cadet à son ainé. — Ceci, dit Fa, c'est le pire de tous les présages. Je valuerai certainement les Yinn. Sinniu 2 )

Le duc 文 Wenn de 晉 Tsinn ayant convoque ses préfets et leurs contingents pour réduire la ville de 填 Yuan, leur promit que l'affaire ne durerait que cinq jours. Au cinquième jour, la ville tenait encore. Le duc annonça que son armée serait licenciée le lendemain. — Mais la prise de la ville est imminente, lui dirent ses intimes; différez un peu — Je n'ai qu'une parole, dit le duc. J'ai convoqué mes prefets pour cinq jours seulement; je ne les retiendrai pas six jours. — Les assiegés l'ayant su, se dirent: trouverons-nous un mellieur seigneur, que ceini qui tient ainsi sa parole?.. et ils se rendirent. Sinn-su 4.

Le roi El Hori de 32 Tch'on mangeant une salade, y vit une sangsue qu'il avala. Il fomba malade, souffrant de manx d'estomac, au point de ne plus pouvoir rien prendre. Un familler lui ayant demande la cause de sa maladie, il la lui avoua. — Mais, dit le famillier, pourquoi n'avez-vous pas mis de côté cette sangsue? — Parce que, dit le roi, la chose aurait été remarquée, et, conformément au réglement, les cuisinters auraient été punis de mort; l'ai donc préfèré avaler la sangsue. — Alors, dit le famillier, vous ne mourrez pas de cette maladie; car le Ciel ne permet pas que l'on patisse d'une bonne action. — Peu après le roi vomit fa sangsue et guérit. (Sino-su 4.)

Comme le duc H Hoan de A To't voyagealt, il remarqua, dans la campagne, les restes d'un rempart de terre. Qu'est cecl? demanda-t-il à un paysan. — Ici, dit le paysan, fut jadis le chief-lieu du fiel de H Kono. — Comment ce fiel fut-il ruine? demanda le duc. — Il fut ruine, dit le paysan, parce que le seigneur de Kono aimait le bien et haïssait le mat. — Mais, dit le duc, qui fait ainsi, prospère au contraire. — Le paysan reprit: il aimait le bien, mais n'avait pas l'énergie de le pratiquer; il haïssait le mat, mais n'avait pas le courage de l'éviter. Sachant ce qui eut dit bien, il agit mat. C'est pour cela que le fiel de Kono a disparu. — Ant fit le duc Hoan, (Sinn-su 4.)

Une comète ayant paru dans le ciel, le marquis de 🚰 Ts'i paria de la faire exerciser par son incantateur officiel. — Ne falles pas cela, lui dit Mattre 👺 Ven son conseiller. Quand le Ciel fait paraître un balai lumineux, c'est pour exhorter les princes à baiayer de leurs états ce qui lui déplait. Examinez l'état de votre marquisat, et mettez ordre aux déficits que vous découvrirez. Cela fait, la cométe disparaîtra, sans qu'on l'exercise. / Sinn-su. 4. /

Au temps on le duc & King gouvernait & Song, la planète Mars pénétra dins l'astérisme & sinn. Effrayé, le duc fit appeler f. d. Tren-wei et lui demanda: qu'est-ce que ce présage-la? — C'est un manvais présage, dit Tren-wet. Sinn est l'astérisme de votre duché. Mars est l'exécuteur ordinaire des châtiments célestes. Punissez vos ministres. — Non, dit le duc, les ministres ont agi par mes

ordres. — Alors, dit Tzen-wei, punissez le peuple. — Non, dit le duc; le peuple m'a obèl. — Alors, dit Tzen-wei, demandez au Giel une famine, plutôt que votre ruine. — Non, dit le duc; pourquol des innocents pătiralent-ils à cause de moi? Si le Giel est mécontent de moi, qu'il me punisse moi seul; je me soumets d'avance. — Tzen-wei salua le duc profondément si dit; le Ciel est bien haut, mais il entend toute parole prononcée en ce mande. Vous avez parié trois fais parfaitement. Vous ne périrez pas. — La nuit suivante on constata que la planète Mars avait évacué l'astèrisme Sinn. ¡Sinn-su 4.!

Comme le duc A Tch'ang de M Tcheau faisait bâtir une tour, en creusant les fondations, on découvrit un ancien squeiette... Jetons ces ossements, dirent les préposés au travail : ce mort n'e plus personne; il n'y a pas de réclamations à craindre. — Le duc Tch'ang le sut. Ceux qui n'ont plus personne, dit-il, c'est moi, le seigneur du territaire, qui dois en prendre soin. Et il ordonna que le squelette, enveloppé dans une converture, fui place dans une bière neuve et enseveil. Cette action lui valut une popularité extraordinaire. Le peuple se dit : ceini qui protège les ossements des morts, n'aura-t-il pas sein des vivants? (Sinn-su 5.)

Confucius faisant une tournée dans le Nord en pays de montagnes, rencontra une femme qui se tamentait pitoyablement. Il arrêta son char, et lui demanda la cause de su douleur. — Il y a quelques années, dit-clie, un tigre a dévoré mon mari. Maintenant, un tigre s'est de dévorer mon fils. — Pourquoi ne changez-vous pas de pays? demanda Confucius. — Parce que, dit la femme, ici le gouvernement est equitable, et les officiers ne tyrannisent pas le peuple. — Betiens ce-ct, dit Confucius au disciple qui conduissit son char. Ainsi, d'après cette femme, des gouvernants iniques, des officiers tyranniques, sont un fiéau pire que les tigres et les loups. / Sinu-su 5. /

L'empereur  $g_i^0$ , Tch'eng jouant avec son frère cadet  $g_i^0$ , découpa une feuille d'arbra en forme de tableite d'investiture, et la loi remit en disant; je te donne le fief de  $g_i^0$ ,  $Tang. = g_i^0$ , T

Tang. /Chouc-yuan 1.)

Chaque fols que 伯 命 Pai-u avait commis une faute, sa mére le fustigeait, sans qu'il pleurat jamais. Un jour il pleura. — Qu'y a-t-ll? demanda sa mère. — Votre main est sans force; signe de viciliesse; cela me désole, dit le fils. / Chouo-

уман 3./

A # Song, un homme offrit un morceau de jade zu gouverneur de la ville # 2º Tzeu-han. Celul-ci refusa Étouné, l'homme dit; je vous l'offre, parce que c'est une pièce rare. — Moi je la refuse, dit Tzeu-han, parce que c'est une pièce rare, Chacun son gout, Le mien, c'est de ne vouloir d'ancun objet de valeur, On n'est incorruptible qu'à cette condition. /Sinn-su 7./

Sonrces. — 新 序 Sinn-su, et 武 遊 Chouo-yuan, de 劉 尚 Liouhiang; non traduits.



吕 Tch'ang de 間 Tcheou, dit 文 王 l'empereur Wenn, avec ses deux fils 菱 Fa et 日 Tan.

### Quarante-troisième Leçon.

### 楊 雄 Yang-hioung.

Fin de la première, et commencement de la seconde dynastie A Han. Faits cultuels.

All Mr Yang-hioung unquit vers l'an 54 avant, et mourut vers l'an 48 après J.-C., Originaire de la Chine Occidentale, Il étudia sans maître, dit la tradition, se faisant lui-même ses idées. Ses blographes disent qu'il avait la parole embarrassée, parlait peu, et aimait penser en silence, L'examen de ses œuvres prouve qu'il avait la pensée aussi embarrossée que la parole. Rien de clair, rien d'original, dans ce qui nous reste de lui. De plus, il écrivit en style de sa province, un style détestable. Il debuta par une interprétation du livre des Mutations, le 太 女 鑽 Livre du Grand Mystere, écrit aussi insignifiant que possible, dans lequel il n'y a rien à prendre. Il rèdigen ensuite le catalogue 方言 fang-yen des différences dialectiques entre le chin is des provinces occidentales et orientales. Enfin son oposcule 法 盲 fa yen, dans lequel II vante le Confuciisme exposé à sa manière. L'aurais passé sons silence cet auteur insignifiant, n'était qu'on lui a fait l'honneur de le croire inventeur d'un système sur la nature, mitoven entre celui de # 4 Mongtzen, et de 潜 子 Sunn-tzen. La nature est bonne, dit Mong-tzen, La nature est mnavaise, dit Sunn-treu. La nature est mi-parti bonne, mi-parti mauvaise, dit Yang-hioung, et l'homme devient ce que l'instruction et la pratique auront fait de lui. S'il suit sa bonne nature, il agira hien; s'il suit sa mauvaise nature, il agira mal. — Or nous avons vu (Lecon 40), que ce système fut exposé au long par 帯 师 存 Tong-tchoungchou, 120 ans avant Yang-hioung, lequel ne l'expose pas, mais le cite incidemment comme chose connue. C'est tout ce que f'ai à dire de Yang-hioung, que l'élimine de la liste des hommes qui marquérent dans le développement des idées en Chine.

-0-10-

Jetons maintenant un coup d'œil d'ensemble sur le cuite, durant la fin de la première et le commencement de la seconde dynastie 🏗 Han.

Dopuis l'empereur 武 Ou, le cutte du Suprème Un et de la Souveraine Terre, les offrandes aux cinq lertres avaient continué, malgré les protestations des plus éloquents Lettrés. En l'an 31, l'empereur 成 Teh'eng revint au tertre unique du Souverain d'en haut antique. En 14, il fit démolir le tertre du Suprème Un. Peu après un ouragan ayant fort multraité son palais, l'empereur se repentit, releva le tertre du Suprème Un, refit des offrandes aux cinq tertres, et le reste. Après sa mort, en l'an 7, l'impératrice douairière 王 Wang les fit redémolir. En l'an 5 avant J.-C., l'empereur 文 Nai les fit rétablir. Il fit aussi installer plus de sept cents lieux saints, et ordonna de faire chaque année plus de trente-sept mille offrandes à des Génies divers. Il releva le tertre du Suprème Un, et supprima celui du Souverain d'en haut. — L'usurpation de 王 莽 Wang-mang.

la suppression par fui de la 🎁 🏋 première dynastie Han, l'anarchie qui s'ensuivit jusqu'à la mort de l'usurpateur en l'an 23 après J.-C., la guerre civile d'où sortit la 🕉 🏗 seconde dynastie Han, firent que, durant plus de vingt ans, le culte et les tertres furent oublies. - Notons que, durant cette période, on vit un peu partont des scenes de fanatismo populaire, provoquées par des prédictions taoistes. Un devin de cette secte promit le trône à 🗐 🛠 Lieu-siou, et lui donna alusi un surcroit de persévérance, que le succès finit par couronner. Devenu premier empereur de la seconde dynastie Han en l'an 25 après J.-C., en 26 Liou-stou offrit, pour la première fois, le grand sacrifice Impérial au Ciel. Il le fit avec un rituel improvisé, étrange, dont le but était évidemment de concilier les opinions de tous, et qui ne satisfit personne. Sur un monticule à huit assises, fut élevé, face au sud, un tertre géminé, pour le Ciel et la Terre. Tout autour, les tablettes des Cinq Souverains des cinq régions. Puis une double enceinte, peinte en violet, l'ensemble étant censé représenter le Palais cèleste nomme 整 衛 Enceinte Violette. A l'enceinte intérieure, étaient adossées les tablettes du soleil et de la lune, de la Grande Ourse, des cinq planètes, des constellations gircumpolaires, des cinq monts sacres. A l'enceunte exterieure étaient adossées les tablettes des autres asterismes, des Génies du tonnerre, du vent et de la pluie, de l'agriculture, des quatre mers, des quatre grands fleuves. Quatre avenues pergulent les deux enceintes, donnant accès au tortre central par huit portes. Sur chacune des huit assises du monticule géminé du Ciel et de la Terre, 53 places étaient marquées pour les libations; en tout 464. Devant les Cing Souverains étalent disposées les places de 5 fois 72, seit 360 Génies tutélaires des villes des cinq régions. A chaque porte de l'enceinte intérieure, une garrie de 54 Génies était honorée, soit 216 en tout. Item, à chaque porte de l'enceinte extérieure, une garde de 108 Génies, soit 432 en tout-Pomets le détail des autres... 1504 Génies en tout, tous tournés face au terire central. # # Liou-pang, le foudateur de la première dynastie Han, ancêtre de Liou-siou, avait au banquet la place du maître de la maison qui régale ses hôtes, an nord-ouest du tertre central. - Ce document conservé dans l'histoire de la dynastie, a une grande valeur. C'est la dernière exhibition officielle du panthéan des Han.

 le pied. Rude Journée! — Le trente et-unième jour du cycle, l'empereur sacrifia à la Terre au pied de la montagne.

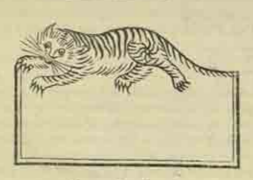
Liou-siou mourut en l'an 57 après J.-C. J'ai dit plus haut qu'un Taoiste lui avait promis l'empire. Il eut loujours un secret penchant pour le Taoisme, et recourait aux Taoistes dans ses doutes et ses difficultés. Son fils lui succèda et devint l'empereur III Ming.

Ce prince commença par se faire censurer par les Lettres, pour avoir vouln trop blen faire. Il alla au tombeau de son père, pour lui faire des offrandes, lui donner de ses nouvelles, etc. Grosse erreur, clamèrent les Lettrès. Quand le corps est ensevell, c'en est fait de lui. Tous les rits doivent se faire dans le temple des Ancêtres. Car c'est la tablette qui est le médium entre les descendants et leur Ancêtre. — Nous savons cela (page 116); mais il est utile de constater que, au premier siècle de l'ère chrétienne, la croyance est exactement ce qu'elle fut, durant les deux millénaires précèdents. Le texte inséré dans l'Histoire à cette occasion, est une très belle pièce.

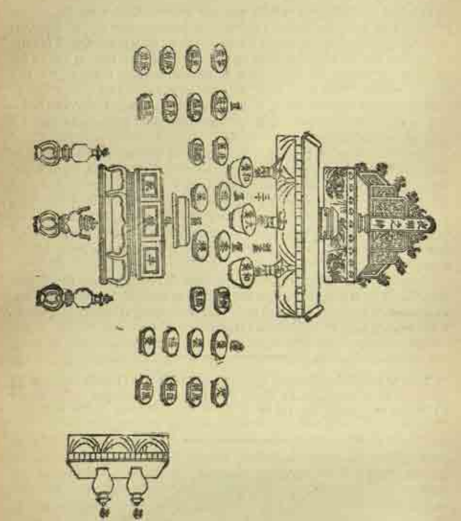
L'empereur Ming eut pour précepteur un Lettré célèbre, auquel il resta très attaché jusqu'à sa mort. Les historiens maudissent à l'envi ce lettré, parce que, disent-ils, il élèva mal l'empereur. Ils attribuent à cette mauvaise éducation, le fait que l'empereur Ming laissa le Buddhisme s'introduire en Chine. — En l'an 72, voyageant dans les provinces orientales, l'empereur visita la vieille maison de Confucius. Nouvelle colère des Lettrés, parce que l'annaliste osa écrire que l'empereur honora de sa vieite la maison de Confucius. C'est l'empereur qui fut honoré, disent-ils.

L'empereur Ming n'alma pas le Taolsine, deux de ses frères ayant cultivé cette secte, en vue de le supplanter. Tous deux durent se suicider. Il s'ensuivit un horrible procès, semblable à ceini de l'an 92 avant J.-C. que j'ai raconté (page 292), et qui causa la mort d'innombrables innocents.

Sources. — Les Histoires dynastiques 南 德 許 Ts'ien-Han-chou et 後 第 Heon-Han-chou. — Le 通 坚 網 目 Miroir Historique. — L. Wieger S.J., Textes Historiques, vols 1 et II.



Plaque de créance.



#### Quarante-quatrième Leçon.

Seconde dynastie 29: Han.

王 充 Wang-teh'oung fataliste.

Je consacreral cette Leçon et la sulvante, à 王 安 Wang-tch'oung, l'écrivain le plus génial que la Chine ait produit. Flis d'un petit officier, extrémement pauvre, élève de 我 彪 Pan-pian le père de 我 園 Pan-kou, il travailla, durant ses études, chez les bouquinistes, pour pouvoir lire les livres qu'ils offraient en vente. Manquant de protecteurs, il passa sa vie dans de petites charges subalternes. Retiré dans son pays en l'an 86, il écrivit son grand ouvrage critique 論 衡 ta Balance des Discours, et mourut entre 90 et 100 après J.-C. C'est tout ce que l'on sait de sa carrière. — Son livre, très considérable, est parvenu intact Jusqu'à nous Et c'est fort heureux, car il est extrémement important. — Algri par l'infortune, Wang-tch'oung fut fataliste. Persuadé que son opinion était la bonne, il observa et lui comparu celles des autres. Son livre nons offre, chairement posées, toutes les thèses discutées de son temps. Là est le mérite de l'ouvrage. Merite très grand, à cause du temps où il parut. Il résume en effet toutes les opinions de la Chine ancienne, su moment précis où le Buddhisme va s'introduire; telles qu'elles étaient, juste au moment où cet élément étranger va commencer à agir sur elles.

Donc Wang-tch'oung fut fataliste et controversiste. Je vais l'étudier successivement sous ces deux aspects.

#### I. Le fataliste.

Wang-tch'oung nia l'existence du Souverain d'en haut, la Providence, la survivance de l'âme humaine, toute sanction après la mort. Produits inconsciemment par le ciel et la terre, selen lui les êtres innombrables pour-vivent chacun sa trajectoire. Quand il y a collision, le plus fort anéantit le plus faible. Les trajectoires, et par suite les collisions, ne sont pas prédéterminées par un destin. Elles sont effet de la fatalité, du hasard. On se rencontre et on sa heurte, voilà tout — Je ne condenserai pas les idées et les arguments de Wang-teh'eung, de peur de les gâter. Je vais le laisser parler. Il y a intérêt à connaître le genre de cet homme, qui fut sans contredit le plus indépendant et le plus intéressant de tous les penseurs chinois.

La destinée d'un être, n'est pas l'effet d'un décret, d'une sentence. Elle adbère, comme une formule évolutive, à la mailère qu'il a reçue en naissant. A peu près comme la force contenue dans une graine végétale. Talent, vertu, conduite, bien ou mai, rien n'y fait. On beurté ou on ne heurte pas, on passe ou on ne passe pas, voilà tout. Tels les poissons: les uns passent à côté du filet, les autres y entrent. Telles les mouches: les unes évitent la tolle de l'aruignée, les autres s'y jettent. Du ble semé dans un champ, une partie arrive à maturité, l'autre est écrasée; pourquoi?.. Des rais sans nombre qui marandent autour des chaudières à riz, l'un ou l'autre tombe dedans et est bouilli; pourquoi?.. Pourquoi tel morceau de bois devient-il colonne dans un palais, tel autre travée d'un pont, tel autre solive dans une pauvre maison, tel autre torche qu'on brûte? ponrquol ces differences?... Indistinctement les bons et les méchants cont mordus par les chiens de garde. Vie longue ou brève, rang noble ou vulgnire, richesse ou pauvreté, à tout cela l'homme ne peut rien; tout se passera d'après la formule qu'il a apportée en naissant.... Il est faux de dire que les # rhenn enrichissent, et que les # koei ruinent les hommes. Si c'est votre destinée, cachez-vous au fond des montagnes, on fra vous y chercher pour vous mettre sur un trône. Et si ce n'est pas votre destinée, poussez-vous tant que vous pourrez, vous n'arriverez à rien. Alors à quoi bon se démener. Laissez la formule se développer. : [Chap. 1.]

Les disciples de Mei-treu prétoudent que le genre de mort d'un chacun, est l'effet d'un jugement, est une sanction. Les disciples de Confucius prétendent qu'il est prédéterminé par le destin. Alors comment expliquer le cas des habitants de Li-gang, qui furent tous noyés en une nuit, leur ville s'étant effondrée dans un lac soutermin? et le cas des quatre cent mille hommes, que fix le Pai-k'i passa au ill de l'épée à la journée de Li-gang-pling? — Ils avaient tous mérité de sort par leur conduite, dit Mei-tren... Cecl est incroyable. — Le destin réunit à Li-gang tous ceux qui devaient être noyés, et à l'oblang-pling tous ceux qui devaient être décapités, disent les Confuciistes... Cecl est insensé. — Voici ma solution, à moi. De même qu'il y a des chocs, des accidents, dans les carrières individuelles; ainsi y en a-t-il aussi parfois sur les trajectoires collectives d'un groupe, d'une nation. Ces catastrophes s'expliquent de la même manière que les chocs qui ne brisent qu'un seut Individu. Ce sont des rencontres, des collisions collectives, » (Chap 2.)

coniucius; mais tout autrement qu'ils ne pensent. Toute nature existante renferme une parcelle de la matière d'un asterisme, et par elle cet être dépend du Clet. Il en sem de sa destinée, selon l'espèce de particule astrale qu'il aura reque... Cela étant, la destinée d'aucun étre entre dans l'existence, ne peut plus être modifiée. Elle est comme un vase cuit au four, désormais fixé dans sa forme. Elle est comme un objet couté en métal, désormais figé dans sa forme. Pour qu'une destinée changeât, il faudrait qu'elle rentrât dans la fournaise et fit refondue. L'être qui en sortirait, ne serait d'aitleurs plus le même être; ce serait un être différent, ayant par suite une destinée différente. s / Chup. 2. /

Mais, me dira-t-on, certales êtres subissant des transformations, leur formule change-t-elle lors de ces changements? Par exemple le ver à soie, la cigale. — Je réponds, non. Un cycle défini de métamorphoses, fait partie de la destinée de certains êtres inférieurs, et la même destinée traverse tout ce cycle, qui constitue une existence unique. Les êtres superieurs, l'homme par exemple, ne subissent que des changements insignifiants, comme la perte des dents, la décotoration des cheveux. Pour tous, la même formule adiséré à une existence, et dirige toute son évolution. « / Chap. 2. /

«Il est donc faux de prétendre, que certains animeux parfaits, pequent être transformés l'un en l'autre. Il est faux de prétendre qu'il existe des hommes inmortels, et une drogue conférant l'immortalité. Il est faux de prétendre que, par un certain genre de vie, l'homme peut être transformé en Génie, ses bras devenant

des alles et son corps se couvrant de plumes. Les hommes poilus ou emplumés dont parle le Liere des monte et des mers, ne sont pas des hommes, mais des animaux, que quelque explorateur a pris à distance pour des hommes. — Enfin il est faux de pretendre que, pour certaines homnes actions, un Souverain d'en haut prolonge la vie humaine, tandis qu'il l'abrège pour certaines méfaits. — La vérité est que tout être, et l'homme en particulier, apporte en anissant la formule de sa destinée. Comme une pastéque, au moment où elle se noue, est destinée à renfermer, à sa maturité, un nombre donné de pépins, et une quantité donnée de jus, s (Chap. 2.)

L'homme est fait de diverses matlères subtiles, les unes plus fines, les autres moins. Quand il se développera, sa tendance au bien ou au mal, dépendra de la prédominance en lui, du pur ou du moins pur. Telle une cuvée qui fermente, donnera un vin bon ou manvais, selon la pureté ou l'impureté des matériaux employès, très peu de chose suffisant pour gâter le goût de toute une masse. -L'homme unit ainsi, melange, complexe. A l'enseignement, à l'éducation, de le faire développer en bien. Telle une terre impréguée de soude, qu'on puritie en l'irriguant avec de l'eau pure. Tel un minerai, qu'on affine par des refontes successives. Telle une maladie, qu'on guérit par les médicaments appropriés. Telle une toile, à laquelle on donne la couleur et la mance voulue, en la leignant et refeignant. - Mais, après tout, l'enseignement et l'éducation ne peuvent changer, ni la nature, si la formule apportée du naissont. Parfols l'enseignement amende In conduite extérieure, Parfois II est impuissant, /Chap. 2./ - L'enseignement n'agit que sur les êtres moyens, mêlés de bien et de mal, à peu prés en partie égale. Pour ceux-la vaut ce que Confucias a dit de l'éducation; pas pour les autres. -Mong-tzen s'est trompé, en déclarant que la nature humaine est toute bonne. Sunn-tzeu s'est trompé, en affirmant que la nature humaine est toute mauvaise. En réalité, la nature humaine est un altiage. S'il est très fin, pou à faire, S'il est trop impur, rien à faire. S'il est de fitre moyen, l'enseignement peut développer dans le hou sens. Mais ce développement qui rendra l'individu de commerce plus agréable dans la vie, ne modifiera en rien la destinée qu'il a apportée en naissant. - Les Sages, dont les Confucilstes parlent tant, et qu'ils disent faits autrement que les autres hommes, ne différent du commun que par la finesse plus grande de la malière, qu'ils ont reçue en missant. : / Chap. 3./

a Les hommes parient beaucoup et se préoccupent fort du faste et du néfaste. Or il n'y a, ni faste, ni néfaste. Il y a seulement des collisions éventuelles, sur les lignes suivies par les divers êtres. Attribuer ces collisions au Ciel, c'est inépte. Quand Confucius gémissait «la Ciel me ruine!» il pariait soltement. Plus sots encare, sont caux qui attribuent leur malheur aux A koci. La réalité est qu'ils se sont heuries, sur leur ligne, à un obstacle, à un autre être aliant en sens inverse, et vollà tout. Les lignes de tous les êtres sont tracées aussi invariablement, que celles sur lesquélles coureut les astres, sur lesquélles les saisons se succèdent. Même ce qui nous paraît exception, est aussi compris dans la dertinée. Ainsi quand, en automne, la gelée tue les végétaux et les insectes, si une plante si un insecte conservé en serre chaude survit, c'est qu'il devait survivre, c'est que son heure à lui n'était pas venue, ainsi en est-il de toutes les occurrences en ce mon-

de. Le choc fatal a lieu, quand le nombre est plein, quand l'heure fatidique est venue, s /Chap. 3.J

«On n'est pas mangé par un tigre, parce que l'empereur gouverne mal, mais parce que, à son heure, on a rencontré cet animal affamé. — Un paíais n'est pas ruiné, parce qu'une ronze, plante des ruines, a poussé dans ses caves, mais parce qu'on n'a pas entretenu ses fondements. — Les sauterelles et autres insectes ne ravagent pas les moissons, parce que les fonctionnaires sont rapaces, mais parce que des circonstances particulières de vent et d'humidité les ont fait naître en grandes musses. » (Chap. 16.)

Et quelle insanité, que les signes réputés fastes, la rosée sucrée, la fontaine de vin, le phénix, la ficorne! Qui a jamais vu la rosée sucrée? Qui a jamais bu de la fontaine de vin? Pent-on citer deux anteurs, qui aient décrit de la même manière le phénix et la licorne?.. Pures inventions; ou animaux inconnus des pays voisins, égarés en Chine, dont on tira des présages, en faveur ou en défaveur des intrigues politiques ou domestiques du moment.» (Ghap. 16.)

La destinée des hommes peut être connue, dans ses grandes lignes, par l'examen des protubérances de leurs os et des traits de leur visage. La destinée moule le squelette et forme le visage, dans le sein maternel. Les prédictions des devins qui se sont réalisées, ont toutes en pour base l'examen des os et du visage. Il faudrait toujours, avant de conclure un mariage, avant de prendre un associé ou un domestique, faire examiner la personne en question par un savant compétent. On éviterait ninsi bien des mécomptes. « (Chap. S.) — Wang-teh'oung croit donc fermement à la craniologie, à l'ostéologie, à la physiognomonie, que nous avons vues rejetées au troisième siècle avant J.-C. par Sunn-tzeu (page 283 II).

Source. — Le 論 衡 Lunn-heng, de 王 克 Wang-tch'oung, chapitres cités.



Vases rituels.

### Quarante-cinquième Leçon.

Seconde dynastie 满 Han.

IL 王 克 Wang-tch'oung controversiste.

Sommaire. — A. Le clel et la terre. Genése de l'homme. — B. Il faut lire les livres avec discernement. — C. Foudre et tonnerre. — D. 黃 帝 Hoang-ti. Le régime pour devenir Immortel. — E. Contre la foi aveugle confuciliste. — F. La légende de 共 I Koung-koung et de 女 譯 Niu-ma. Cosmologie et météorologie. — G. Le dragon. — H. Les Mânes. Négation de la survivance. — I. Théorie des spectres. Passions extériorisées. — J. Nouvelle négation de la survivance. — K. Géomancie. Superstitions, Culte.

Les chapitres nombreux consacrés par Wang-tch'oung à la controverse, sont à mon sens, le document le plus précieux que la Chine ancienne nous ait légué. Il est absolument intact. Il nous renseigne sur une infinité de choses, dont la genése latente n'a été exposée dans aucun ouvrage écrit. Wang-tch'oung est un témoin lrécusable; car, si ceux qu'il attaqua, s'extasièrent sur son impudence, ils ne purent jamais nier ses assertions ni réfuter ses arguments. Or il attaqua les Taoistes, les Confuciistes, et les pratiques populaires superstitleuses, legs des peuplades aborigènes anciennes on importation nouvelle de l'étranger, alors non encore rattachées à une école chinoise, qui furent presque toutes adoptées plus tard et developpées par les Taoistes. Il nous donne donc le bilan exact de l'état des croyances et des opinions au premier siècle de l'ère chrétienne, au point précis où le Buddhisme, dont aucune mention n'est encore faite dans son livre, va s'introduire. Aussi vais-je le laisser s'expliquer avec la plus grande ampleur.



A. Les Jon prétendent que le ciel et la terre engendrent les êtres en genèral et l'homme en particulier, par un acte commun volontaire, quasi-conjugal. Cèta est faux. Il n'y a pas, entre le ciel et la terre, d'union corporelle. Ce sont les émanations des deux, tennes comme la matière des nuages ou comme la fumée, qui s'unissent, pour donner naissance aux êtres. L'émanation de la terre moute, l'influx du ciel descend, les deux se mêlent; voilà la genèse / chap. 18 /. — Les hommes naissent du ciel et de la terre, mais pas par teur volonté, comme un enfant que ses parents désirent. L'union des deux principes yinn et yang se fait, suivant leur attroit réciproque, non en vue des êtres qui résulteront de cette union. L'homme est produit sans intention, et ancune affection ne veille sur sa carrière; it ne reçoit, avec l'être, qu'un sort qui adhère à ses os. — Fausses sont donc les comparaisons du potier et du fondeur, si souvent employées par les Taoistes. Le potier désire le vase qu'il forme, le fondeur veut l'objet qu'il coule. En s'unissant, le ciel et la terre, le yian et le yang ne désirent rien, ne veulent rien. L'homme vit dans la nature, comme un poisson dans l'eau, comme un pou sur un corps. Il

fut produit, c'est vrai, mais inconsciemment. Quand il cessera d'être, qui s'en affectera? — Et puis, si le ciel et la terre étaient, comme le disent les Jon, le père et la mère des êtres, tous ces êtres, leurs enfants, devraient s'entr'aimer et s'entr'aider. Or ils font tout juste le contraire, ils se nuisent et se détraisent autant qu'ils peuvent. Le taon passe sa vie à sucer le sang du hœuf. Atusi chaque être a son instinct, instinct égoiste, qui le porte à chercher exclusivement son propre bien. Cet instinct émane de la matière qu'il a reque en unissant. L'homme u'a pas plus que les autres. Son instinct émane de ses cinq viscères, lesquels sont une participation des cinq agents naturels, contenue dans la matière qu'il reçut en maissant. Et tous ses sentiments, tous ses actes, sont des manifestations de cet instincthumain. ( Chap. 3.)

-4-

В. · Il y a beaucoup de livres. Il faut les lire avec discernement, et ne nas croire ce qui n'est pas croyable. Trop souvent, dans les histoires, le bien est enjolivé, le mai est ponssé au noir. On raconte nombre de traits de vertu des Sages, et de traits de méchanceté des tyrans, également inventés à plaisir. L'est que le peuple raffole du merveilleux; on lui en inventa donc pour son argent; par exemple l'bistoire des dingrammes donnés par le Ciel à 伏 於 Fou-hi et à 基 U le Grand (page 56 B); par exemple le conte que l'empereur P. Tang obtint la pinie en priant le Ciel, par exemple tous ces officiers pieux qui conjurèrent les santerelles; etc. - Les Jan racentent que, au temps de 5 Yua, dix soleils parurent à la fois, brûtant la terre par feur chaleur; et que You sauva l'empire, en en inant neuf à coups de fièches, ne laissant subsister que le dixième. Quette insanité!.. Le soleil est du feu. On ne peut même pas éteindre une torche d'un coup de flèche. comblen moins un solell ... Et puis, l'eau est un agent naturel, aussi bien que le feu. Si Yao triompha de neuf feux à coups de fléches, pourquoi U le Grand n'abtaqua-t-il pas la grande mondation à coups de flèches? C'eût été plus simple que de creuser des canaux. - Et cette histoire du duc Ji Stong de 🥸 Lou, qui, à ce que disent les Jou, arrêta le solell et prolongea le jour, afin de pouvoir terminer une batallie (page 288). Le soleil est du feu. Comment ce feu put-il comprendre les signaux que le duc de Lou lui falsalt avec son guidon de commandement? -Que la douleur d'une femme injustement opprimée ait fait tomber une gelée blanche, que l'injustice suble par un homme alt apitoyé le Ciel au point de lui faire pleurer une pluie d'étoiles filantes, ce sont là des sornettes que tous les Jou croient fermement. - Puls Wang-tohlowing s'achiarne avec roge sur l'histoire de la pianète Mars, que j'ai racontée pins haut (page 322). On se souvient que Mi in Liou-himny raconte, que cette planète aurait retrograde, par égard pour les beaux sentiments du duc of King de & Song... Instalte! clame Wang-tch'oung. Le Ciel n'entend pas ce que les hommes diseut, et no voit pas ce qu'ils font. Il est si hauf, à plusiours myriades de stades de la terre. Est-ce qu'un homme, place au hant d'une tour, peut voir ou entendre les mouvements des fourmis au pled de cette tour?.. De plus, les étrangers ne comprennent pas la longue chinoise. Alors comment le Clet, qui n'est pas un Chinois, qui n'est pas un homme, qui est d'une tout autre nature, comprendrall-il quelque chose à ce que nous disons?.. Nou, le Ciel ne voit pas ce que les hom nes font, et n'extend pas ce qu'ils diseat, it ne bèuit ni ne puait. L'interroger par la tortue et l'achillée, est inutile. Il ne s'émeut pas de piné pour ceux qui souffrent, et n'est pas à la disposition de ceux qui le prient. Le vice n'attire pas le malheur et la verta ne l'ecarte pas. Que peut faire à un homme le petit clapotis que produit un poisson qui saute dans l'Océan? Que peuvent faire au Gel, si élevé et si immense, les gestes des hommes sur la terre?.. Tous les présages dont les tivres sont pleins, sont autant de contes. Qui donnerait des présages, puisque personne ne gouverne l'univers? Le ciel est de la matière, qui ne voit ni n'entend, qui ne s'occupe de rien. — Tout, en ce monde, est effet de l'entre-croisement de la trame et de la chaîne cosmiques. Chaque être se mouvant sur sa ligne, il y a des rencontres, des frôlements, des heurts. Alors le plus fort brise le plus faible. Vollà la seule loi de l'univers. « (Chaps 4, 5, 24.)

-0-0-

«Le vulgaire prétend que, quiconque est frappé par la foudre, l'est pour ses pechés secrets. Il dit que c'est la Ciel qui frappe, et que le tonnerre qui accompagne l'éclair, est un cri de vengeance safisfaite. Alors, quand le Ciel bénit un homme, pourquoi n'entend-on pus un éclat de vire, un grognement de plaisir?.. Et que de coups de foudre pariés à vide, et rependant accompagnés de tonnerre ; faut-il dire alors que le Chil n'a pas vu clair? - En réalité, le Ciel ne récompense ni ne punit. Supposé qu'il punisse, il ne conviendrait encore pas que cela se passăi do cette manière. Un prince n'exécute pas les compables, mais les fait exécuter par le hourreau. - Le vulgaire a imaginé un bourceau céleste, et les imagiers l'ont représenté. C'est le Génie du ton serre, qu'on figure, battant de la main gauche des tambours, et lançant un trait de la main droite. C'est un A cheen, diton. Or un chenn véritable, c'est une émanation invisible et impalpable. N'ayant pas de mains, comment hattra-t-il le tambour, comment lancera-t-il un trait?.. Et si ce n'est pas un chean veritable, s'il est visible et tangible, comment fait-il pour se soutenir dans les nuages et faire ce qu'on raconte de lui?.. Légendes Insensées, que le peuple croit, sur la foi des images qu'en lui montre. - En réalité, voici ce qui en est, du tonnerre et de la foudre. En été, durant la chande saison, Il y s, dans la nature, un excès du principe ang, à l'etat libre. Or le gang est chand, brutant, de sa nature. Quand ce feu vient en contact avec l'em de la pinie, il se produit une explosion qui est la foudre, accompagnée d'un bruit qui est le tonnerre. Tous les fondeurs savent très bien, que quand lis versent du fer en fusion dans un moule bien sec, tout se passe bien; mais que, si le moule est bumide, il se produit une explosion; conflit du feu gang, uver l'eau ginn. Les magiciens taoistes, dans leurs prestiges, produisent un tonnerre artificiel, en précipitant dans l'eau d'un puits une grosse pierre chauffée à blanc. Donc la foudre n'est pas antre chose, que le conflit du yang de l'air chand, avec le gonn de la pluie froide. Donc, être frappé par la foudre, c'est être tué par une explosion de ce genre, partie tont prés de soi. De là vient que les cadavres de ceux qui out été tnès par la foudre, sentent le coussi, sont flambés et parfois brûlés. Tel homme est foudroyé, parce qu'il se tenult à tel endroit; pur effet du hasard, non d'une sentence. Bien fous sont ceux qui veulent voir, dans les vergetures, des caractères, une écriture. Le Ciel n'écrit pas plus sur les corps des foudroyés, qu'il n'écrivit sur le dos des

dragons ou tortues de Fou-hi et de U le Grand. Légendes que tout cela! · / Chap. 6. /

-4-

Dans son septième chapitre, Wang-tch'oung raconte toute la légende de D. l'empereur. 菜 帝 Hoang-ti, y compris son apothèose. Il s'en moque, bien entendu. Sa citation est précieuse, car elle prouve que les légendes taoistes étaient fixées, des le premier siècle de l'ère chrétienne. Les documents qui auralent pu nous permetire de suivre leur développement, ne sont malheureusement pas parvenus jusqu'à nous. - A propos de cette apothèose, Wang-tch'oung s'attaque à la théorie des Génies taoistes en général. « Lao-tzeu prétend, dit-il, que quiconque n'aserait pas son principe vital par les soucis et le travall, ne mourrait pas, vivrait toujours. Alors pourquoi tous les végétaux, tous les animaux, ne sont-ils pas immortels, eux qui ne travaillent pas et qui ne se font pas de soucis?.. Les Taoïstes prétendent que ceux qui suivent un certain régime, produisent dans leur întérieur un être, lequel finit par déponiller le corps vieilil, comme la cigate dépouille son enveloppe tarvaire, et vit libre et immortel. Qui a jamais vu de ses yeux ce phénomène? Personne... C'est que, disent les Taoistes, cette sortie de la vole commune, n'est le partage que de ceux qui ont suivi, dans les solitudes des montagues, le régime counu; et la preuve qu'ils sont sortis ainsi de la vie, c'est qu'un jour ils dispararent, sans qu'on retrouvât leur corps... Ceci ne prouve rien. Ils disparurent sans qu'on retrouvât rien de feur corps, parce qu'ils furent mangés par les tigres, dans leurs ermitages solitaires. - El pour ce qui est du fameux régime, c'est une absurdité. L'homme nalt avec une bouche et des dents; sa nature veut donc qu'il mange et mâche Tout au comraire, les Taustes veulent qu'il ne mange pas, mais absorbe seulement l'air ambiant et l'assimile, le yinn et le yang impregnès dans l'air étant censés nourrir son esprit vital directement, sans digestion... Ceci est inepte! Essayez donc! L'air ne peut pas être assimilé. Pompez-en plein votre ventre; vous aurez faim après autant qu'avant. - Les Taoîstes préconisent encore un nutre système. Ils vantent une drogue, qui serait de l'air vital condensé à un haut degré de concentration... Ceci est eucore plus inepte. Une drogue est une drogue, non un aliment. Une drogue peut guérir; elle ne peut pas nourrir. Elle remédie à un trouble passager; elle ne peut pas entretenir l'esprit vital habituellement. Sans aliments, pas de vie. Il faut absolument que l'homme mange et respire. L'air inspiré par ini, combiné avec les atiments digérés par lui, entretient l'esprit vital; mais, quol qu'on fasse, cet entretien ne sera pas perpetuel. Prometire l'immorialité aux hommes, c'est leur mentir. Seul, ce qui n'est pas nè, ne menrt pas. Le ciel et la terre sont immortels, le ginn et le yang sont immortels. Tous les autres êtres naissent et meurent, meurent et renaissent, sans cesse. C'est-à-dire qu'ils passent alternativement par deux stades, l'un de concentration, l'antre de raréfaction. Telle l'eau qui, restant toujours la même eau, est parfois gelée, parfois dégelée. Ainsi en est-il de l'homme, qui natt de deux humeurs (le sperme paternel et le sang maternel, dit la physiologie chinoise). Dans son stade de condensation, c'est un homme vivant; dans son stade de rarefaction, c'est un mort. > / Chap. 7./

E., «Inepte est le système des Lettrés, spécialement des Confuciistes, entièrement basé sur la foi aveugle dans un vieux texte, et dans son exposition par le matire. Ils croient aux textes; or tous les textes sont fauilfs, par suite des erreurs des copistes. Ils croient jeur mattre; or joutes les traditions ont été faussées, dans feur transmission orale. Ils disent: cette chose est étrange et je ne la comprends pas, mais Confuclus qui l'a dite fut un grand Sage, donc la chose est vraie et le lu crois... Or Confucius, le Sage, Ignora bien des choses. Ses disciples, F iff Treuyou en particuller, le mirent souvent au pied du mur. Besucoup de ses aphorismes sont de pures idioties; mais ja foi de ses disciples leur interdit de le constater. Quant aux écrits de ces disciples, ils sont pleins d'erreurs et de mensonges. Ils généralisent, ils exagérent, ils dénaturent les faits, à plaisir... Par exemple, ils prétendent que le Premier Empereur des & Ts'inn fit brûler les livres par baine de la doctrine qu'ils contenaient. C'est faux. Il les fit brûler, par haine de l'usage que les Confuciistes en faisaient... Ils prétendent que le même voulut exterminer les Lettrès par haine des lettres. C'est faux. Il en fit exécuter 467, pour peine de leurs propos et de leurs agissements sédifieux, « - Ces passages sont tirés des chapitres 8 et 9. Dans le chapitre 27 de son œuvre, Wang-tch'oung répète les mêmes assertions avec plus de force sucore. Les livres que les Confucilistes appellent cononiques, sont détabrés et faisifiés. Eux-mêmes sont d'ineptes rabacheurs, qui interdisent à leurs élèves tonte réflexion, toute levention. Pour eux le Maitre n'est qu'un transmatteur, qui doit passer à son tour, et ainsi d'âge en âge, les assertions non critiquées, mais acceptées de foi, que l'on attribue à Confucius, ».. Nous avons vu en effet que, d'après 省 子 Sann-treu, tel doit être le rôle du Lettre (page 282).

-0-0-

Dans son onzième chapitre, Wang-tch'oung attaque l'épisode célèbre de F. 共 I Keung-koung et 女 於 Niu-wa, d'abord raconté par le Père taoiste 列 7 Lie-treu (chap 5.) Le texte est reproduit par divers auteurs, avec des variantes auxquelles je ne m'arrêterai pas. En substance, Koung-koung ministre d'un ancien empereur, se revolta et fut vaincu. De dépit, il brisa d'un coup de tête 🛣 th 2 iff la montagne qui ne peut être tournée laquelle, situ'e an nord-onest de la Chine, sontient la cloche céleste. Par suite, cette cloche s'inclinant vers le nord-ouest, se décoile du pioteau terrestre au sud-cet, et les caux de l'Océan se précipitérent dans le vide par cette fente. La autre ministre, Niu-wa, boucha la fente, mais ne put pas redresser la cloche célésie. — Je pense qu'originairement. cette histoire vint de l'inde. Le mont Sumeru, dont la buse ne peut pus ètre tournée, centre des quatre confinents, joue un rôle considérable dans la mythologie indienne. - Après avoir relevé tout ce que cette histoire contient d'incroyable, Wang-tele'oung dit que c'est une légende très ancienne, inventée primitivement pour expliquer le mouvement des astres vers l'onest, et le flux des fleuves asiafiques vers l'est. L'état premier avait été l'équillière, et par suite l'immobilité. L'inclination du ciel vers le nord-onest, produisit le glissement des corps célestes dans cette direction. L'éconfement de la mer vers le sud-est, attira dans ce sens le cours des fleuves de la Chine. - Après avoir expliqué alasi cette vieille fable cosmologique, Wang-ich'oung s'attaque à la description du cosmos donnée par El fit Tseau-en. Il lui reproche d'abord d'être une nouveauté, dont personne n'a parle ni avant ni depuis. Il le refuie ensuite, par un argument assez original. Tseou-yen affirmait que la Chine, petite traction de la terre, était située au sud-est. C'est faux, dit Wang-tch'oung; la Chine, # El l'état central, est blen située au centre du plateau terrestre. C'est facile à prouver. Si la Chine était située à l'est, quand le soleil se lève par dessus le bord oriental du plateau, ce bord étant plus rapproché, le soleil parattrait gros; et quand le soleil se couche par dessus le bord occidental du plateau, ce bord étant plus étoigné, le soleil parattrait petit. Or le soleil paratt en Chine de même grandeur, tant à son lever qu'à son concher. Donc la Chine est juste au centre du plateau terrestre.

Dans le même chapitre, Wang-tch'oung nous livre son opinion sur la nature du clei stellaire, du firmament. L'idée qu'il est fait d'une matière analogue à celle des nunges ou de la fumée, lui plait moins. Il pense que le firmament est solide, et que les vingt-huit mansions celestes sont, à l'instar des stations de la poste imperiale sur la terre, des garages installés pour le repos du solell et de la lune dans leur course. - Il nie le corbenu à trois pattes logé dans le saleil, le llèvre et le crapaud logés dans la lune: fables taoistes, qui étalent donc déjà courantes de son temps. Car, dit-il, le soleil étant du leu, le corbeau serait brûlé; la lune étant de l'eau, le lièvre et le crapaud seraient noyès. - Il explique assez bien les conjonctions et les oppositions, les éclipses de soleil et de lime, et déclare solemablement que ce sont là des phénomènes naturels de nulle importance, qu'on fersit mieux d'en attendre la fin tranquillement sans faire le vacarme usuel en Chine à cette occasion, etc. - Il réfute en cuite les pronostics tirés des nuages, de la pluie, de la neige (page 300), et explique a-sez bien ces moteores par l'évaporation et la condensation de la vapeur d'eau: - Vraiment, cet homme a touché presque toutes les questions qui intèressent les hommes, et en a résolu beaucoup avec un bon sens merveilleux pour son temps. (Chop 11.)



G. Dés son sixième chapitre, Wang-tch'oung parle du dragon, l'être fantastique si populaire en Chine, qu'il est devenu l'emblème national. Personne ne l'a jamais vu. Sur la foi d'une ancienne tradition, conservée dans le Lecre des monts et des mers, on le représente avec un corps de serpent et une tête de cheval. Il dort au fond des lacs, des puits. Le bruit du tonnerre le réveille. Il s'élance alors dans les nuages. Le mouvement qu'il s'y donne, fait tomber la pluie... Le dragon n'est pas un perfenn, Wang-tch'oung le dit et le répéte avec insistance. Car, s'il était un chenn, une émanation une force naturelle, il serait saus forme ni figure. Or c'est un être matériel, de la calégorie des reptiles écailleux.

Dans son seizième chapitre, Wang-toh'oung traite de la croyance populaire, que des images de dragous en terre, exposées sur les toits, font tomber la pluie. Et, à propos de cette question, it en touche pluseurs autres, d'une haute importance, «Le vrai dragon, dit-il, fait tomber la pluie des nuages, en les comprimant, quand il chevauche dessus. Mais ses images en terre exposées sur les toits, ne peuvent évidemment pas produire le même effet. En général II est vain d'espèrer obtenir un résultat transcendant, par l'emploi d'un médium matériel qui ne pout

avoir normalement cet effet. Ainsi l'envoûtement et autres malétices, au moyen d'Images et de statuettes, sont des pratiques values et inefficaces. Vain aussi, l'espoir de mettre fin au froid de l'hiver, en brisant l'image d'un bœuf en argile. Vaine, l'espérance de se mettre en communication avec les Aucètres défunts, par le moyen d'une tablette en bols. Vaine, l'espérance de venir en alde aux morts, en leur offrant des chars de terre, des chevaux de paille, et autres objets analogues - Tout le monde sait que ce sont là de vaines pratiques, et pourtant tout le monde fait ces choses, Pourquoi?.. Pour faire quelque chose. Pour satisfaire, d'une manière quelconque, le besoin de son cœur. Toutes ces pratiques naquirent de desirs. On fit les tablettes des temples, parce qu'on eut désiré rester en communication avec les défunts. On inventa la cérémonie du bœuf de terre, nu premier printemps, afors qu'on désirait que le froid cessát, parce qu'on désirait labourer la terre. On crea les objets qu'on offre aux morts, tourmenté par le vain désir de leur être secourable. Les magiciens font leurs simagrées, parce qu'ils désirent nuire. On expose enfin des dragons de terre, quand on désire la pluie. Dans toutes ces pratiques, le désir est réel, le moyen est luepte, le résultat est nul. » [Ghap. 16.) - Ceci est clair, et blen important



H. Wang-teh'aung consacre son vingtlème chapitre presque tout entier, à nier la croyunce populaire alors prédominante, que les morts survivent, sont intelligents, penvent nuire aux vivants, «L'homme natt, dit-il, de la combinaison du sperme et de l'air. Cette combinaison subsiste, tant qu'elle est nourrie par la circuiation du sang. A la mort, cette circulation s'arrête. Par suite, le corps tombe en poussière, et l'esprit vital | th in esprit spermatique | se dissout dans l'air ambiant. Voltà le sens vrai de l'aphorisme, que l'esprit monte et que le corps descend. La vie et la mort, sont un venir et un aller, qui alternent sans cesse, comme le gel et le dégel de l'eau. Ce sont deux étais du même être, son état gran el son état yang, auxquels répondent les deux prédicats mort et vie, comme au liquide si commun à la surface de la terre répondent, selon ses deux états, les deux termes glace et eau, > - Chose bien slugulière, après avoir affirmé sinsi que l'être va el vient, Wang-tch'oung va avouer dans ses explications, comme 准 南子 Heai-nan-tzeu (page 30%), que la personnalité de l'être ne subsiste pas, «Le va et vient consiste, dit-il, en ce que, dans l'air ambiant, sont produits de nouveaux esprils vitaux, et que, de la terre, sont produits de nouveaux corps. Mais l'être nouveau n'est pas l'être ancien. Aucune personnalité ne passe, ne transmigre. Tel un sac de riz qu'on éventre, et dont le contenu s'éparpille. A la mort, tout de l'homme est éparpillé, est dissipé. Il reste d'abord une loque, un cadavre qui se décompose; et finalement rien qui ait forme ou figure ne survit. - Tous admettent que l'esprit vital des animaux qui meurent, se dissipe aussitôt. Or l'homme n'est pas d'une autre nature; rien de lui ne survit. - Si l'esprit vital survivait. comme beaucoup le peasent, s'il y avait vraiment des 9 koei subsistants, le monde en serait plein; il y en aurait, depuis le temps que le monde existe, bien plus que de vivants; à chaque pas on se heurteralt à un loci; et ceux qui prétendent avoir le don de pouvoir voir les koei, n'en verraient Jamais un Isolé; ils en verraient

des bandes, des foules, le monde plein. - Et puis, dans l'hypothèse que l'esprit vital puisse survivre au moins pour un temps, et se manifester, sous quelle forme apparaitra-t-it?.. Pas sous une forme humaine, sans doute, car la forme humaine Heat au corps; l'esprit vital n'a pas cette forme. Quand les feux follets, qui sont quelque chose de l'esprit vital, s'élèvent du sang répandu et des cadavres en décomposition sur un champ de bataille, ces flammes n'ont pas forme humaine, ce ne sont pas des âmes, c'ost la dernière lueur de l'esprit vital des tués qui s'éteint. La nature ne peut pas faire durer une flamme sans aliment; elle ne peut pas faire rebriller une flamme éteinte. Elle peut produire d'autres flammes, mais elle ne pent pas reproduire celles qui ont fini de brûter. Elle peut produire des hommes nonvenux, mais ne peut pas faire revivre ceux qui sont morts, et ne peut pas les faire réapparattre dans leur ancienne forme et figure... De plus, c'est le corps qui porte les vétements; l'esprit vital n'est pas habillé. Si donc les apparitions que les malades voient parfois, étaient vralment des exprits vitant subsistants, des ames de défunts, elles apparaîtraient toujours sures, et non pas vêtues comme le défunt l'était de son vivant. - Conclusion : Avec l'arrêt du ponis, la vie s'arrête, et l'esprit vital se dissipe. Quand les malades voient des kons, et le kons et ses vêtements n'ont aucune réalité. Le sont des images subjectives, engendrées dans un cerveau en délire, dépourvues de toute réalité objective.

Deuxlémement, si les morts survivnient, ils seraient inintelligents, sans connaissance de sol-même ni d'aucune autre chose. En effet, avant sa paissance, alors qu'il était encore contenu dans t'air ambiant, le futur esprit vital de cet bomme ne savnit rien. Pourquoi saurait-il quelque chose, quand, retourné dans l'air umbiant, il sem de nouveau comme il était devant? L'intelligence est le propre de l'état de vie liamaine. Elle est en ellet la somme de la spiration d ⇒ cinq≪iscères, lenr émmation à tous les cinq. Elle tient donc au corps, et dure autant que te corps, sulvant tontes les vicissitudes du corps. Elle est vive, dans un corps dont les viscères sont purfuitement axins. Elle est alause, dans un corps dont les viscères sont malades. Elle diminue avec la décadence, et s'éteint à la mort... L'homme natt de la matière tenne inintelligente, et cette matière tenne devient intelligente dans l'homme, par l'opération viscérale de l'esprit vital. Pas de flamme possible, sans matière combustible; pas d'intelligence subsistante possible, sans matière organique dont elle émane. - Le sommeil, l'évanouissement, la mort, sont trois degrés d'un même phénomène, de la relâche de l'esprit vital. Dans le sommeil, l'esprit vital est retire en soi. Dans l'évanouissement, il perd pour un temps la mattrise du corps. Dans la mort, il se dissipe, abandonnant le corps à la corruption ... Parler à un dormeur, à un évanoui, c'est donc parler en vain ; ils n'entendent pas, feur esprit vital n'étant pas dispos. Mais parler à un mort, devant sun cercueil on sa tablette, c'est prouver qu'on ne salt pas ce que c'est que la mort... L'intelligence est la flamme de la vie; quand la via cesse, la flamme s'éteint. Dire des morts qu'ils sont intelligents, cela répunne dans les termes; comme si l'on disait que les condres sont luminouses, que la glace clapote. - Si les morts subsistalent intelligents, les ames des assassinés n'avertiralent-elles pas leurs parents, n'accuseraient-elles pas leurs menririers? Si les morts aubsistaient intelligents, quelles scènes de jalousie et de vengeauce ne verrait-en pas, de la part du mari défunt, quand une veuve se remarie? Or, rien de tout cela. Pont les morts pesubsistent pas intelligents... Telle de l'eau répandue refait un avec l'eau de la terre, ainsi l'esprit vital échappé du corps refait un avec l'air médiau. — Ce fut là la croyance des Aociens. Je le prouve. Confucius refusa de réparer le tombéau écroulé de sa mère, déclarant que les Anciens ne firent jamais cela. S'il avait cru que sa mère subsistante et intelligente cût été réjouie par la réparation de son tombeau, il l'aurait certainement réparé. Or il ne le fit pas. Donc il ne le crut pas. D'après les Lettrés, Confucius résume l'antiquité. Donc l'antiquité ne crut pas à la survivance intelligente.

Traisièmement, les morts ne peuvent pas nuire aux vivants. Puisqu'ils n'existent plus. Donc rien à craindre d'eux. — Et d'aitleurs, même s'ils existaient, ils ne seraient pas à craindre davantage, car ils auraient perdu le souvenir des offenses reques, et n'auraient pas la force de se venger. — La cigale parfaite sortie de son enveloppe, onbile ou plutôt ignore tout ce qui l'affecta durant son état larvaire; ainsi en serait-il d'un esprit vital subsistant qui aurait quité le corps. — Pour se venger, il faut d'abord se mettre en colère, ce pour quoi il fant du souffle et du sang; il faut ensuite user de ses muscles, avec énergie. Or quelle n'est pas déjà l'apathie, la débilité, des malades et des mourants, por suite de l'extinction graduelle de l'esprit vital Quel ressentiment, quelles forces, un mort conservera-t-il?.. Un rèveur qui rève qu'il se venge, ne fait de mat à personne; combien moins un mort, qui ne peut même plus rèver, » — Et Wang-tch'oung termine cette longue discussion, par la triple négation profèrée avec une force peu commune: Non, les morts ne survivent pas, ne savent pas, n'apparaissent pas pour muire, » (Chap. 20.1)

Dans les chapitres 21 et 22 de son ouvrage, Wong-tch'oung applique les principes énoncés ci-dessus, à tantes les apparitions historiques que l'ai citées dans mes qualorze premières l'econs, inutile de citer ces discussions. Elles reviennent toutes à ceci: rien ne survit, donc les apparitions, si apparitions il y cut, ne furent pas des apparitions personnelles d'un défunt survivant, mais eurent une autre nature qu'il nons expliquera bientôt - Je refève sentement trois faits, qui contiennent des assertions importantes. - D'abord, rapportant la tournée que 👭 🛍 🗲 Tchau-kien-izeu fit au ciel dans le délire d'une grave maladie, il nie d'abord que l'esprit vital d'un homme vivant puisse monter au ciel; vu l'éloignement du clei; vu la lenteur de l'esprit vital, dépourvu de moyens de locomotion, réduit à se faire porter par le vent, ne marchant donc pas plus vite que les nuages. Or le ciel étant à au moins soixante mille stades de la terre, quand y arrivera-t-il?.. Il nie ensuite que Tchuo-kien-tzeu alt pu voir le Souverain d'en hant, celui-ci n'existant pas. Il vit, dans son délire, une figure imaginaire de ce Souverain, conçue à sa manière. --En second lieu, il attaque toutes les histoires de recours, par des défunts opprimés, an Souverain d'en hant, en particulier celui de 🕸 生 Chonn-cheng que nous connaissons (page 10%). S'il y avait un Souverain d'en haut, dit-il, et si les marts pauvaient recourir à sa justice, durant la période 春 秋 tch'ounn-ts'iou qui vit trente-six assassinats de princes, et des exécutions injustes en bien plus grand nombre, il y aurait eu des vengeances célestes tous les jours; or il n'y en eut jamais. - Enfin troisièmement, il condamne la conteme officielle et générale alors, de rappeler l'âme des morts, après qu'ils ont rendu le dernier soupir. Puisqu'elle est dissipée, à quoi hon la rappeler ? C'est là faire montre d'ignorance.

т. Telles sont les assertions de Wang-tch'oung sur ce qui suit la mort. Il rend témolgnage que, de son temps, la croyance populaire à la survivance de l'âme était prédominante, et il nie cette survivance personnelle pour sa part. L'esprit vital retourne à l'air, le corps retourne à la poussière, voilà son dernier mot. -On s'attendrait, après cela, à entendre Wang-tch'oung nier toutes les apparitions de spectres, tous les matéfices. Au contraire, il y croit. Et il appuie sa croyance sur une théorie fort singulière que je vais exposer... Cet homme qui ne crut pas à la survivance personnelle ni à la puissance d'agir d'une âme séparée, crut à la survivance matérielle temporaire des pensées et des paroles passionnées, et à la puissance nocive de ces êtres extériorisés... Il ne fut pas l'inventeur de cette théorie. Pai exposé en son temps (page 88 B) l'opinion déjà conrante au septième siècle avant J.-C., d'après laquelle les passions populaires surexcitées deviennent des spectres, des monstres, qui peuvent apparaître et agir. Dans son vingt-deuxième chapitre. Wang-tch'oung va développer cette théorie, qui deviendra un dogme fondamental du taoisme magique il commence par exposer six opinions de ses contemporains sur la nature des «pectres, opinions qu'il ne partage pas. - Première opinion; dans l'homme sain, l'esprit vital perçoit les objets extérieurs par les organes des sens ; par exemple, un être matériel par les yeux, un son par les oreilles. Dans l'homme qui rêve, qui a la flèvre, qui est atteint de folie, il en est autrement. Alors l'esprit vital fuit par les organes des seus, s'échappe en fi ets, lesquels, à l'extérieur, deviennent des êtres qu'il perçoit subjectivement, alors qu'ils n'ont aucune realité objective. Ainsi, chez le réveur, le rayon oculaire se retournant vers l'extérieur, des spectres se projettent, qui paraissent extérieurs, alors qu'ils sont projetes de l'intérieur. Ce sont des fantasmes subjectifs. - Deuxième opinion, qui fat officielle sons la troisième dynastic; les spectres se forment dans l'intérieur du microcosme humain, par répercussion d'un trouble dans le macrocosme nuiversel. De sa nature, le it h'i cèleste est limpide, et le k'i humain qui en est une participation, est limpide aussi. Parfois le k'i céleste se trouble; alors le k'i humain se trouble aussi, par sympathie; d'où les rêves, les spectres, les fautômes. C'est pour cela que le gouvernement s'informait, sous la troisième dynastie, des rêves du peuple ; pour en tirer des conjectures sur l'é'at du k'i universel. - Troisième opinion, les spectres, les fautômes, les monstres, sont la quintessence d'êtres on d'objets vieux ou antiques; par exemple d'un vieil arbre, d'un bibelot en lade ancien. Cette quintessence peut se détacher de l'objet, errer, rencontrer un homme. Si l'homme est en consonance avec elle, elle passera, sans qu'il la remarque. Si l'homme est en dissonance avec elle, elle le heurtera, et, par suite de ce heurt, sera vue, ou entendue, ou sentie par lul. Nous retrouverons plus tard cette singulière théorie, qui joue un rô'e immense dans les contes taoistes. Elle dut son origine, je pense, aux hallucinations de malades en délire, lesquels croient souvent voir des objets sans vie, s'animer, se mouvoir et agir. - Quatrième opinion. De tout homme, sort une émanation, un fluide. De l'homme sain sort un fluide bienfaisant, de l'homme malade sort un fluide morbide. Ce fluide se dissipe ordinairement au fur et à mesure. Parfois il subsiste, Certains fluides movbides, hautement potenties, sont devenus ce que le valgaire appelle le Génie de la variole, qui cause les épidémies de petite vérole; le Génie de l'éclampsie, qui caché dans les appartements mal aérès et les recoins sombres des maisons, fait peur aux petits enfants et cause les

convulsions... Wang-tch'oung ne nie pas cette émanation, ce finide. Mais, dit-il, Il ne fant pas lui imputer un choc, une agression brutale. Car elle n'est pas plus dense que la matière de la fumée, des nuages. Donc elle ne peut pas nuire en heurtant .. Mais, issue d'une fermentation du yinn-yang, elle détermine, dans le yinn-yang de l'individu qu'elle atteint, une fermentation similaire. Volià comment il faut expliquer ses effets nocifs... Exactement ce qu'on disait en Occident, avant la découverte des microbes, quand on expliquait les épidémies par des miasmes, des exhalaisons. - Cinquième opinion. Le spectre qui apparait à un mourant, c'est le Génie du caractère cyclique céleste qui vient lui signifier que son heure est venue. Les dix caractères cycliques célestes, sont des pi chenn. Tout homme ne sous tel caractère cyclique, mourra sous tel autre; il y a pour cela des règles fixes. Et c'est le Génie de cet autre caractère cyclique, qui viendra mettre fin à sa vie... Nous avons ici la première mention du calcul de l'horoscope d'après les caractères du cycle, calcul qui joue encore un si grand rôle dans la Chine moderno. Il paraît donc que la prutique était dejà très répandue au commencement de l'ère chrétieune - Sixième opinion. Le ciel et la terre ont produit deux catégories d'êtres également nombreuses, les hommes animaux et êtres inanimés visibles, et d'autres êtres qui normalement sont invisibles aux yeux des hommes. Ces êtres ordinairement invisibles, ont, ou peuvent prendre, des formes très diverses. Les sorciers ont le don de les voir. Les mourants les voient aussi parfois. Ils sont généralement malfaisants. De là le fait qu'un incendis est parfois annoncé d'avance par une lueur, qu'avant un décès on a vu parfois un animal étrange se g'isser dans la maison. De là toutes les apparitions de lutius, de spectres, de fautômes, de 🙊 koei en un mot. . La quartier général de ces êtres malfaisants, est un pêcher immense sur le mont 度 湖 Tou-chouo, dont il est parle dans le Livre des monts el des mers, sur les branches duquel ils perchent. Deux Génies frères, 茶 與 Tou-u et 👺 😩 U-lei, exercent une certains surveillance sur ce pêcher. Quand des koei ont commis de trop grands méfalts, ils les lient avec des liens de roseaux, et les jettent en pâture aux tigres de la montagne. Voulant protèger ses sujets contre les entreprises des toni, l'empereur T in Houng-ti leur apprit à écrire sur les portes de leurs maisons, les noms de l'int-u et de U-lei. Quand les koci rodeurs les voient, se rappelant ce qui les attend s'ils font du mai, ils n'osent pas nuire... Je pense que cette légende qui se trouve de fait dans le vieux Livre des monts et des mers, est exotique, a été apportée en Chine je ne sais d'où. Elle y eut des suites superstitlenses graves. Encore de nos jours, au nouvel-an, beaucoup de palens peignent sur leurs portes les quatre caractères Tou-u U-lei, comme un ban contre les koei.

 qu'ils disent. De là les pleurs qu'on entend parfois la nuit; plaintes d'opprimés extériorisées. De là toutes les apparitions que les hommes appellent koei. Ce sont des amours subsistants, ou des haines persistantes, qui tendent à s'assouvir. Ce n'est pas l'âme de # (A Tou-pai qui tua l'empereur ja Suan de la troisième dynastie: c'est la haine subsistante de ce malheureux, mis à mort contre toute justice, qui s'assouvit, alors que l'esprit vital de Tou-pai était dissipé depuis longtemps. Le chien bien qui mordit au flanc l'impératrice E Lu de la première dynustie M. Han, morsure dont elle mourut, n'était pas l'âme de sa victime le prince in A Jou-i, mais la malédiction subsistante de ce pauvre enfant, qui s'assouvit, et s'éteignit dans son assouvissement, longtemps après sa mort. Dans la musique qui résonne encore dans les roseaux de la rivière in P'ou, survit, non l'ame du musicien M. Yen, mais son intention perverse. L'effet des charmes écrits s'explique de même. Les apparitions qui hantent les morihonds, sont les soucis subsistants de leur vie passée. - Et qu'est-ce, essentiellement, que ce pouvoir nocif des pensées et des paroles passionnées, des apparitions que le peuple appelle koei? C'est du sit k'i solaire. Le k'i solaire, c'est la quintessence du principe yang, du principe actif. En quantité modérée, le yang est bienfaisant; à dosc excessive, il devient un poison mortel. De là, dans les contrees trop envoleillées, les morts si nombreuses, par insolation, mataria, choiera, etc. Tous effets d'un excès du principe yang ... Participe, dans les mêmes régions, par certains végétaux ou animanx, cet excès de yang produit le poison mortel du strychoes, le venin mortel du cobra. L'homme, et l'enfant plus encore que l'homme fait, étant le plus uana de tous des êtres, est aussi le plus venimeux. Participation du k'i solaire, le venin humain se condense, dans la pensée, dans la parole; dans l'intention passionnée, amour ou balue. Quand l'homme a cessé d'être, son venin peut subsister et agir encore. Toutes les anciennes histoires doivent s'expliquer, non par des vengeances exécutées par un être encore existant et conscient, mais par la malédiction subsistante fances par cet être jadis, laquelle finit par se fither, comme un trait, dans son but / Chap. 22.1

Ce qui précède explique pourquoi en Chine, encore de nos jours, toute imprécation, surtout si elle vient d'un enfant, est extrêmement redoutée. De là la fréquence des malédictions, qui sont comme une arme offensive et défensive à l'usage des faibles; on les enseigne, hélas! aux petits enfants, avant l'âge de raisin. De là la fréquence des suicides, surtout de femmes exaspérées, l'acte le plus passionné possible, commis pour donner à une exécration suprême laucée en expirant, le maximum de vénémosité qui puisse lui être imprimé, et obtenir par elle sa vengeance posthume.

---

J. Dans son vingt- ciaquième chapitre, Wang-tch'oung revient sur la négation de la survivance des âmes, et ajoute sux a-guments que nous savons dejà, les suivants qui sont neufs: «Le vulgaire parle sams cesse de Mânes transcendants. S'ils étaient transcendants, s'ils étaient et cheau, ils n'auraient ni forme ni figure; alors à quoi bon leur faire des offrandes? Et s'ils survivaient sans être transcendants, la vie des hommes sernit impossible sur la terre. Quel mai on a, au mo-

ment de la moisson, à chasser de l'aire les poules et autres volatiles, qui pillent le grain; dés qu'ou tourne le dos, les pillards sont revenus. Si le monde était plein de koet invisibles, tous besogneux et faméliques, ce serait bien pire. Ils pilleraient tout, sans qu'on pût les chasser. Ils seraient plus malfaisants que les tigres et les loups : — Cela ne rappelle-t-il pas le congé formel et navrant, donné aux manes de leurs parents, par les Hindous, après l'offrande? «Allez-vous-en, o Pères, par vos secrets chemins. Ne revenez que dans un mois, pour jouir de l'offrande » Et, ce disant, l'offrant secone le pau de son habit, pour les empêcher de s'y cramponner, pour les contraindre au départ.

-0-0-

K. Enfin, dans ses chapitres 23 à 25, Wang-tch'oung nous apprend des choses extrêmement intéressantes, sur les pratiques superstitieuses, surtout la géomancie, de son temps; choses dont les commencements ne nous sont pas connus; que Wang-tch'oung nous montre devenues pratique commune au premier siècle de l'ère chrétienne. Je me contenteral de les énumérer brièvement, avec la réponse qu'il y fait.

«On dil que, ajouter à sa demeure, à sa terre, dans la direction de l'ouest, du couchant, est néfiste. Pourquoi? Les conditions telluriques ne sont-elles pas les mêmes dans tous les sens? (Chap. 23.)

On dit que, pour certains actes, tel mois, tel jour, telle heure est propice; tout autre temps serait funeste. Pourquoi? La révolution du 🎠 k'i sous l'action du ciel et de la terre, n'est-elle pas un cercle parfait, dont tous les points sont équivalents? (Chap. 24.)

On dit que, chaque année, une orientation spéciale, l'orientation de l'année, doit être déterminée par les géomanciens; que, agir dans le sens de cette orientation, porte bonheur; que, agir contre, c'est vouloir l'insuccès... Pourquoi?. A cause du pe chenn de l'année, dit-on... Mais, de tous les chenn, cenx du ciel et de la terre sont saus contredit les plus grands. Et pourtant on n'observe à leur égard aucune orientation Pourquoi en faire davantage pour un chenn moindre?.. A dire vrai, s'il existait, le chenn de l'année ne serait autre que le k'i du ciel et de la terre, l'année étant la révolution circulaire de ce k'i. (Chap. 24.)

Toute maison, dit-on, doit être non sculement orientée d'après les règles de la géomancie; il faut de plus déterminer au diapason le son du terrain, et constater s'il est en harmonie avec le ton du nom de famille des gens qui habiteront la maison. Faute de quoi, pas de bonheur. — De plus, pour chaque espèce de commerce, la porte doit être ouverte dans une direction spéciale. Sinon, pas de succès. — Baht Quand ils construisent leurs nids, quand ils creusent leurs terriers, les oiseaux et les rongeurs font-ils tant d'embarras? Pourquoi l'homme, le premier des animaux, devrait-il en faire plus que les autres?.. Le bonheur n'a pas d'orientation spéciale. Le malheur, ce sont les collisions sur les lignes de la vie, chocs contenus dans le destin, contre les quels l'orientation du demicile ne peut rien. (Chap. 25.)

On dit: tout homme mort de malemert, supplicié ou mutilé, ne doit pas être enterré dans le cimetière de sa famille, car il serait un objet de déplaisir et de dégoût pour ses parents... Mais, ces parents ne subsisient pas, ne sachant plus rien.

cette raison est de nulle valeur. — On dit; tout enfant qui tette, et par suite toute femme qui allaite, est un être néfaste, qu'il faut écarter... Pourquoi?.. L'enfant n'est-il pas né du k'i médian, du sperme et de la matière céleste et terrestre? Il est donc faste, et sa mère aussi (Voyez la note). — On dit qu'il faut se défaire des enfants nés durant la première et la cinquième lune; car, quand ils seront devenus grands, ils tueront leurs parents... Mais, le k'i de tous les mois n'est-il pas le même? Pourquoi les enfants nès durant ces deux lunaisons, différeraient-ils des autres?

On prétend que, dans chaque demeure humaine, habitent plusieurs 鬼 koei; qu'il y habite aussi douze 时 chenn, dant les principaux sont le dragon vert et le tigre blanc, lesquels combattent les corps qui volent et les maléfices qui content... Nous avons, dans cette phrase, la première mention historique du fameux 風 水 fong-choei, air et eau, croyance superstitieuse en des courants d'air aérieus, en des veines d'eau souterraines, qui apportent bonbeur ou matheur. Les corps qui volent, sont les vampires ou goules dont nous aurons à reparier plus tard.

On cherche, dit Wang-teh'oung, à écarter des demeures les koer mulfaisants, par le rit de l'ours aux quatre yeux (page 104 G). Or ce rit no fut introduit que sons la dynastie El Tchcou, en un temps de décadence. Car ce sont les temps décadents, qui crolent aux superstitions, qui ont peur des koei, qui cherchent à obtenir la paix par des protiques étrangés. S'adaptant à la croyance du peuple, les empereurs introduisirent ce rit, pour lui complaire. Vain simulacre! Jamais un rit n's porté bonbeur, jamais un rit u'a écarté le matheur. - Le premier culte et les premiers rits furent institués, pour témoigner de la vénération, pour manifester qu'on n'oubliait pas, non pour autre chose... On offrit des victimes au Giel, en recommissance de ses bienfaits, sans peuser qu'il les mangerait; car, si c'était pour le rassasier, étant donné ses dimensions, combieu de bœufs faudrait-il lui offrir?... On fit des offrandes aux morts, sans croire qu'ils existassent encore, uniquement pour faire quelque chose, à la mode humaine, les hommes ne connaissant que celle-là... L'empereur s'inclinait vers les Monts et les Fleuves, qui sont les os et les artères du cosmos, qui le font solide et lecond. Il saluait la foule des chevar, émanations des lieux, forces naturelles utiles, mais sans les prendre pour des Génies... On honorait le vent qui est la respiration du cosmos, la pluie qui est sa sucur, le tonnerre borborygme de son creux médian immense... Chaque mênage honoraît le puits, l'âtre, la cour centrale de sa maison, parties de la terre à lui concédées. Donc, en somme, on honorait le cosmos impersonnel, la unture et ses dons inconscients .. Quand on crewait la terre, on priait les émanations du soi d'être favorables, rit lilogique mais encore tolérable. Hélas! plus tard, quand vint la décadence, on personnilla, on vénéra comme des Génies, l'esprit de la terre, celui du puits, celui de l'âtre, celui de la cour centrale; ceux du vent, de la pluie, du tonnerre. On se figura les morts vivants, et on leur demanda du bonheur en échange des offrandes. Quelle insanité d'avoir ainsi personnifié des forces impersonnelles, de se figurer comme existants des êtres qui ne sont plus. Si un mort revenait, il ne reviendrait pas sous su forme et avec ses habits d'autrefois, puisque cette forme et ces habits ont cesse d'être depuis longtemps. Il reviendrait, hideux squelette, vêin at enveloppe tel qu'il est dans son cercueil. Or cela ne s'est jamais vu. Donc jamais un mort n'est revenu. Les princes ont enracine et perpétué toutes les fausses croyances, en instituant un culte et des rits qui les supposent vraies. Ils agirent ainsi, pour complaire au peuple. Ils firent mai. Encore une fois, tout ce qui apparaît, ne revient pas de l'autre monde, mais sé forme dans l'imagination affectée d'un malade ou d'un fou. » (Chap. 25.)

Ainsi parle Wang-tch'oung, et je n'ajonterai rien à ses paroles. Tout mécréant qu'il fut, cet homme ent à lui seul plus de bon sens, pour démolir les absurdités paiennes, que n'en eurent ensemble tous les autres philosophes chinois. Pour construire, il fut moins fort.

Notes. — B. En osant ainsi attenter à la légende sacrée sur laquelle toute la Grande Bégle est assise, Wang-tch'oung fait preuve de laute implété, et d'excellent jugement. Il récidive dans ses chaps 6 et 19. — Pour l'histoire du duc de Lou arrêtant le soleil, comparez page 288. Trois variantes, R Yang, Yang, Stang.

H. Les lignes suivantes du chap. 23 sont à noter. Il s'agit des fonérailles, « Les disciples de Mei-tzeu prétendent que l'âme survit intelligente, et ils veulent qu'on enterre le cadavre chichement. Contradiction, Cela affligera l'âme. — Les disciples de Confucius prétendent que l'âme ne survit pas, au moins pas consciente, et ils veulent qu'on se ruine en frais pour le cadavre. Inconséquence. L'âme éteinte on inconsciente n'en éprouvera aucune satisfaction. — Mais, disent-ils, nous agissons ainsi, pour montrer que nous n'oublions pas nos morts. — Alors pourquoi les enterrez-vous dans un lieu écarté, à la campagne? Vous devriez les enterrer dans la cour centrale de votre maison. Ce serait le vrai moyen, pour ne pas pouvoir les oublier, « (Chap. 28.)

K. Dans tout cet ouvrage, les mots faste et néfaste sont employés pour rendre les termes 吉 ki et 為 hioung, fondamentaux en philosophie chinoise. Ki ne seruit traduit que très imparfaitement par heureux, par porte-bonheur; item hioung par malheureux, par porte-malheur. La superstition chinoise distingue deux sortes d'êtres, les uns essentiellement hons et heureux, les antres essentiellement mauvais et malheureux. G'est dans ce sens que foste et néfaste sont pris dans tout le cours de ce volume. Je sais bien que cet usage de ces mots, n'est pas l'usage français classique, Je demande pardon de l'abus au lecteur, auquel J'aurais dû sans cela infliger deux termes chinois de plus à toutes les pages.

Source. - Le 論 循 Lunn-heng de 王 克 Wang-tch'oung.

### Quarante-sixième Leçon.

Seconde dynastie 🎉 Han.

L'ouvre de 班 圖 Pan-kou, 應 勸 Ying-chao, 荀 悦 Sunn-ue, 徐 幹 Su-kan.

l'analyserai, dans cette Leçon, les œuvres encore non traduites de quatre auteurs, qui écrivirent de la fin du premier à la fin du deuxième siècle de l'ère chrétienne. Aucun d'eux n'inventa un système particulier Mais ils éclaircissent certaines données que nous connaissons déjà, et aident ainsi à faire exactement le point des idées chinoises, un moment avant que les idées buddhiques ne commencent à les influencer, ce qui est très important.

----

L D'abord 孙 田 Pon-kou, auteur de l'histoire de la première dynastie Han, mort en 92 après J.-C., nous a laissé le 白 章 孫 Pai-hou-l'aung, précienx opuscule, traité de gouvernement et de politique à la manière de Sunn-tzeu, dont les développements l'amènent à toucher à presque toutes les institutions de son temps, la seconde dynastie Han. Voici les passages de l'œuvre de Pan-kou qui vont à notre sujet.

A l'origine fut le ille ille hounn-tourn. Il ne faut pas traduire ce terme par chaos. Ce fut l'état gazeux de la matière, absolument homogène, si ténue que rien n'était visible ni tangible. Puis, la matière se condensant, mais toujours homogène, devint visible, comme la fumée, comme la vapeur. Puis, la condensation progressant toujours, la matière, toujours homogène, devint tangible. Ensuite, dans le sein de la matière homogène, des concrètions plus grossières et plus lourdes se formèrent. L'équilibre fut alors rompu. La masse cosmique se fendit (sic), le subtil montant, le solide descendant. Le subtil devint le ciel, le solide devint la terre. L'influx du ciel sur la terre commença aussitôt. Le ciel agit, la terre se prêta. Dans l'entre-deux jaillit la lumière-chaleur, qui mit en mouvement les deux roues, celle du gran-garg en haut, celle des cinq agents en bas.

La roue supérieure du yinn-yang n'a pas six jantes (page 314), mais cinq seulement; trois yinn et deux yang, le yang mourant étant supprimé. Il semble que Pan-kou ait trouvé logiquement répugnante l'idés d'une cessation entière de l'activité yang; c'eût été la mort cosmique, selon lui Donc le yinn règne, diminue, s'éteint; le yang règne, diminue, mais ne meurt jamais entièrement, parce qu'il est la vie. Ainsi les deux roues ayant chacune cinq secteurs, le calcul des nombres est simplifié, la période de trente aus est supprimée. — Dans l'ordre des cinq agents de la roue inférieure, Pan-kou ne suit pas l'ordre ancien de la production réciproque donné dans le 💥 🗒 Sou-wenn. Il suit l'ordre de la destruction réciproque inventé par 🚉 👸 Sou-wenn. De plus, il met en rélation avec les cinq secteurs, les Cinq Souverains des régions de l'espace, popularisés par l'empereur 🌂 Wenn (page 286), et mis en bonné place dans le panthéon de la seconde dynastie Han (page 326).

\*Le ciel et la terre ne font pas proprement une paire, un couple. Car le ciel est rond, la terre est carrée, donc ils ne sont pas de même espèce. — Les êtres sexués, l'homme en particulier, se propagent par couples de même espèce. Voici comment se produit la génération humaine. De la parcelle des cinq agents contenue dans les viscères de l'homme, émane l'affection sexuelle. Cette affection produit les liquides générateurs, sperme et sang. Dans ces liquides unis, l'esprit vital est produit, lequel dirige ensuite le développement de l'être selon sa norme. Dans l'homme, cette norme comprend la raison et la conduite raisonnable, plus la culture rituelle, littéraire et artistique. « [Chap. 4.]

Pas un mot du Souverain d'en haut, d'une Providence. Mais un système falaliste, ressemblant à celui de Wang-tch'oung, plus adouci, et partant moins logique. L'homme apporte en naissant un triple destin: 1º celul qui lui assigne un
lot fixe d'années à vivre. Celui-là est absolu, et sortira certainement son effet,
aauf le cas de sulcide volontaire on de collision. — 2º un destin qui lui assigne
un lot de succés et de bonheur donné. Celui-ci est relatif. Il est rogné, diminué,
par l'administrateur du destin, le 🗒 🏟 seu-ming, dont Pan-kou ne définit pas
la nature. Il admit probablement qu'un asterisme produisait cet effet. — Enfin 3º
le destin accidentel, les collisions qui se produisent éventuellement à l'intersection des trajectoires des destinées, chocs et heurts qui ne peuv-ni pas être calcules, catastrophes auxquels les meilleurs des hommes n'échappent pas. C'est de ces
collisions fatalés que Confuctus disait en gémissant : « à destin l'à destin l'a — Cette
conception de la destinée, est cause que les Lettrés considérent Pan-kou comme
quelque peu entache d'herèsie. / Chup. 3. /



Dans ses notes sur le culte, Pan-kou nous danne des renseignements intéressants sur le culte des cinq Pénates, et sur celui du Patron du sol.

Il prêtend que ceux-là seuis faisaient les offrandes aux Pénates, qui possédaient un apanage donné par le gouvernement en propre, une proprété à eux. Le vii peuple ne possédant pas, n'avait pas de Pénates, ne faisait donc pas d'offrandes. L'offrande était trimestrielle. Au printemps, alors qu'on allait recommencer à sortir après le confinement hivernal, on offrait à la porte intérieure. En été, saison chande, à l'âtre, siège du feu. En automne, une fois les moissons rentrées, à la porte extérieure, celle de la propriété, qu'on allait fermer sur les richesses entassées. Au sixième mois, milieu de l'année, dans l'atrium, centre de la propriété, à la terre.

Le culte des Patrons du sol et des moissons, est, au temps de Pan-kou, le grand culte populaire, celui de tont le monde, depuis l'empereur jusqu'au dernier manant. L'homme vit du sol par les récoltes, dit Pan-kou; de là ce culte. Une offrande au printemps pour demander, une autre en automne pour remercier, tout le peuple étant convoqué par les autorités du lieu. — Le tertre du Patron du sol de l'empire, était une pyramide quadrangulaire tronquée, une face (trapéze) tournée vers chaque région de l'espace et colorée de la couleur propre à cette région; le sommet carré étant janue, couleur du centre, de la terre. Quand l'empereur grénit une nouvelle seigneurie, il autorisait le seigneur à élever un tertre au Pa-

tron du sol de son spanage, et lui envoyait une poignée de la terre du tertre impérial, prise du côté du nouvel apanage, pour l'enfouir dans le nouveau tertre. — Dans l'idée du peuple, le Patron du sol était cense gouverner le monde souterrain, et les influences yinn. Aussi chaque fois que le yinn empiétait sur le yang, lors des éclipses de soleil par exemple, en cas de pluie trop continue, on faisait au Patron du sol des offrandes extraordinaires pour l'amadouer; mais on employait aussi contre lui des moyens de coercition, pour l'empêcher d'en faire davantage; on battait le tambour pour l'intimider, on liait son tertre avec une corde rouge pour l'entraver, etc. (Comparez page 312). Tout cela est bien chinois, pueril et vulgaire.



Les notes de Pan-kou sur la physiologie et la psychologie de son temps, montrent que, depuis trois ou quatre siècles, le 3/2 [5] Sou-verm (Leçon 41) avait été, non amélioré, mais surchargé, et cela assex malhabilement. Aux cinq viscères charnus, auxquels étaient déjà rattachées tent de choses, ont encore eté rattachées tes organes des sens (conçus à la chinoire), les organes membraneux comme magasins, et les vertus confuciistes comme sécrétions. — L'œil répond au foie, le nez au poumon, l'oreille au cœur, les organes génitaux au rein, la bouche à la rate. — Le gros intestin et l'intestin grête sont les magasins du cœur et du poumon, l'estonac est le magasin de la rate, la vessie celui des reins, la vésicule biliaire celui du foie. — Le foie sécréte la bénignité, le poumon l'équité, le cœur les rits, le rein la sagesse, la rate la confiance. — Pourquoi?, pour des raisons, qui ne sont pas des raisons; qui sont des arrangements quinaires quelconques. — Pour Pan-kou, qui est pratiquement un matérialiste, l'esprit vital est composé de deux particules, l'une yinn, l'autre yang. Alors l'âme spermatique et l'âme nérienne n'ont plus de rôle défini. Il les admet néanmoins. Double usage.

II. Le 風 俗 涌 Fong-su-l'oung de 識 谢 Ying-chao, qui fut écrit probablement entre 130 et 140, est un complément utile de l'œnvre de 王 充 Wangtch'oung. - Ying-chao en veut à mort aux superstitions populaires. Il raconte, nou sans pittoresque, comme souvent des superstitions généralement crues et pratiquées, sont nées d'une parole mal comprise, d'un fait mai interprété. - Par exemple, dans un pays où les puits étaient rares faute de puisatiers pour en creuser, un homme embaucha un puisatier étranger qui lui creusa un puits. Tout heureux du succès de son affaire, l'homme disait à tout venant: l'ai creusé un puits; I'al tronvé un homme... Il parlait de son puisatier. Le vulgaire comprit que, en creusant son puits, il avait déterré tout au fond un homme vivant, chern ou koei par consequent, et la croyance à l'homme du fond des puits se forma. Il fallut une enquête du seigneur du lieu, pour réduire à néant cette fable, et faire cesser les pratiques qui s'ensuivaient. - Ailleurs un homme vivait à l'aise sans travailler, parce qu'il avait enterré le magot laissé par son père et le ménageait sagement. Le bruit se répandit qu'il savait fabriquer de l'argent. Tout le mombe vontut avoir la formule. Une épidémie d'alchimie s'ensuivit. - Ailleurs un homme

poursuivant un chevreuit, l'animal se jeta dans un fourré. Quand il y eut pénétré, l'homme trouva, nou le chevreuit, mais une flaque d'eau laissée par la dernière inondation, dans laquelle se prélassait une grosse carpe. Il crut que le chevreuit poursuivi s'était changé en carpe pour lui échapper; que la carpe était chenn par conséquent. Il la prit donc respectueusement, la porta chez lui, l'installa dans un vivier, la nourrit bien et lui fit ses prières. Un jour, ayant en mul aux yeux, il se recommanda à elle et guérit. Le résultat fut, que tous ceux qui souffraient des yeux, vinrent de prés et de loin demander leur guérison à la carpe transcendante.

Ying-chao proteste, comme Wang-tch'oung, contre la survivance de l'âme; même contre la survivance temporaire d'une âme bien nourrie, conformément à la théorie de 子產 Tzeu-tch'an (page 118). Il croît cependant à certains prestiges et maléfices. Mais l'explication de Wang-tch'oung, comme quoi ces prestiges sont produits par des passions subsistantes, lui paraît trop subtile. Il a recours à un antre expédient. A son avis, certains animaux, surtout les chiens et les renards, puis les rats, les hérissons et les serpents, sont un peu transcendants et peuvent faire parfois des prestiges remarquables. Il fant se défier de ces bêtes. Tout vieux chien est suspect. Un chien qui se dresse et fait l'homme, doit être tué sur le champ, car il est en passe de devenir dangereusement transcendant. Il raconte des histoires assez maladroltes, de possession de personnes vivantes, de possession de cadavres, de révélation de secrets, par des chiens-garous et des renards-garous. C'est la première mention de ces choses. Notons l'époque. Nous verrons plus tard quelle importance énorme elles acquerront dans le folk-lore.

III. 苗 悦 Sunn-ue issu d'une famille célèbre de Lettrès, dont les membres s'illustrèrent durant plusieurs générations; Confuciiste à la manière de Sunn-treu; nous a laissé dans son 中 是 Chenn-kien, son opinion sur les questions agitées de son temps. Il vècut de 148 à 700. Voici ce qui, dans son œuvre encore non traduite, a quelque intérêt pour nous.

Il n'y a pas de lieu, d'orientation, de temps, de conjonction d'astres, absolument fiste ou néfaste; puisque la même heure vit la ruine de la dynastie A Yinn et le triomphe de la dynastie 🖫 Tcheou (page 22 H); puisque la même terre (vallés de la 清 Wes) vit la lin des 秦 Ts'inn et le commencement des 資 Han. -Le destin gouverne tout. Il est inéluctable. Inclus, lors de la conception, dans l'esprit vitat, il s'imprime dans le corps, car c'est l'esprit vitat qui moule le corps à sa ressemblance. Il peut donc être pronostiqué, en gros, d'après certains signes physiques. La vertu ne peut rien, ni pour ni contre le destin. Si les hommes vertueux vivent souvent plus longtemps, c'est qu'ils usent moins leur corps, se font moins de soncis, et ont moias d'ennemis que les mechants. - Tout est seumis à la rotation des cinq agents, à la succession des nombres. Vouloir éviter son destin par un moyen quelconque, c'est faire comme un enfant qui, voyant un géant prêt à le saisir, se convrirait les yeux et se crofrait sauf. - Les Immortels, dont les Taoistes parlent tant, n'existent pas. Certains hommes naissent avec une tallle plus grande que la moyenne, certains dépassent la longévité moyenne, le destin leur ayant assigné ce lot. Contre le destin, personne ne peut njouter à sa taille, à ses années, par aucune drogue, par aucun moyen. Tout ce qu'ou peut faire, c'est de conserver

son corps en bon état, jusqu'à l'heure du destin; ce qui s'obtient par la tempérance et la tranquillité. — Sunn-ue admet qu'il arrive parfois des faits extraordinaires; par exemple, en l'an 199, un garçon fut changé en fille; en 201, une fille morte ressuscita après quatorze jours. Ces cas ne le génent pas, Tout comme, dans la distribution rapide de billets à un guichet, il arrive parfois que deux billets soient donnés par mégarde à une même personne; ainsi, dans ces cas en apparence extraordinaires, le sujet avait reçu par hasard deux destins, lesquels sortirent lour effet à leur heure. / Chap. 3.)

Comme Wang-teh'oung, Sunn-ue reconnaît trois espèces de natures, les tout à fait bonnes, les tout à fait mauvaises, et les moyennes. Pourquoi l'un naît-il bon et l'antre mauvais?.. pure fatalité. A cela, rien à dire, rien à faire. Quant au corps, l'un naît avec une peau claire, l'antre avec une peau foncée. Quant à l'esprit, l'un naît avec un penchant pour le bien, l'autre naît invinciblement porté au mai. Rien à dire, rien à faire; c'est leur destin. - Les moyens doivent être traités par l'enseignement et par les supplices. Suivant la division par neuf, classique en Chine, et omettant les tout bons, quantité négligeable tant ils sont rares, Sunn-ue déclare que les méchants incorrigibles constituent un neuvième de l'humanité. Des buit autres neuvièmes, bien éduqués et dûment terrorises, cinq finiront par se bien conduire par conviction, trois par pour des supplices. - Voici comment il décrit le progrès moral de ceux qui travaillent à s'amender par conviction. D'abord ils font de lourdes chutes, mais se ressaisissent et reprennent. Ensuite les chutes deviennent plus légères, le retour se fait plus vite. Ensuite, plus de chutes; seulement des mouvements intérieurs désordonnés, lesquels ne sont pas suivis. Enfin même plus de mouvements intérieurs. - Sunn-ue veut que l'on tende au bien, non pour plaire à zutrui, non pour profit ou lucre, mais uniquement par desir de sa propre beauté morale. Interroge, si bien agir par respect pour les Manes ceusés présents partout d'après le texte classique (page 126 C., n'est pas plus parfait, il répond que non; que le respect de soi est un motif plus parfeit que le respect des Manes. - L'amendement, le perfectionnement, dit-il, doit avancer sur deux roulettes, la pudeur et l'idéal. Par pudeur, on doit repousser les mouvements bas et vils qui s'élèvent en soi. Par amour de l'idéal, on doit tendre à quelque chose de grand, d'éleve. Il cite, en exemple, l'audace du fameux explorateur 👫 🐉 Tchang-L'ien, la fidelité de l'ambassadeur 聽 記 Sou-ou, etc. Ces hommes enreut un idéal, et par suite de la flamme. - Ces idées de Sunn-ue sont restées, jusqu'à nos jours, ce que le Confuciisme a conçu de plus sublime. Pauvre morale cependant, parce que sans base, sans code, sans sanctions. Morate de l'honnéte homme, avec le gendarme à l'arrière-plan. / Chap. 5./

IV. Vers l'an 200, & Sa-kan, un autre Confucilité à la mode de Sann-treu, produisit son & F. Tchoung-lunn (qu'il ne faut pas confondre avec le madhyamika-săstra de Năgarjuna, lequel porte en chinois le même nom i. Il n'y a rien à prendre, dans ce traité incolore et diffus, qu'est pourtant souvent cité, parce que Su-kan exerça, de son vivant, une grande luffuence. Sa doctrine est identique à celle de Sunn-uc. Belles phrases, morale uulle. Le bien est yang,

parce qu'il est action et effort; le mai est yinn, parce qu'il est lâcheté et laisseraller.

Voilà le point fait, pour les doctrines et les idées chinoises, sous la deuxième dynastie Han. Nous pouvons assister à l'entrée en scène du Buddhisme, auquel ces fatalistes frayèrent les voies.

Sources. — Les traités non traduits : 白虎 通 Pai-hou-t'oung de 班 固 Pan-kou. — 風俗 通 Fong-su-t'oung de 應 砌 Ying-chao. — 中 壁 Chennkien de 旬 悅 Sunn-ue. — 中 論 Tchoung-lunn de 徐 幹 Su-kan.



Le Buddha enfant. Dessin chinois.



Le Buddha Type indien.

# Troisième Période

Buddhisme et Taoïsme, de l'an 65, à l'an 1000.

THE RESERVE

## Quarante-septième Leçon.

Premier siècle de l'ère chrétienne.

Admission officielle du Buddhisme en Chine. Le Sûtra en quarante-deux articles.

En 65-67 après J.-C., l'empereur [5] Ming de la 後漢 seconde dynastie Han, admit officiellement le Buddhisme en Chine. La chose est diversement racontée et très discutée, les textes ne concordant pas. Le Buddha, ou un deva, lui apparut en songe, en l'an 65, racontent les Buddhistes. Disons simplement que l'heure était venue. Le Buddhisme fleurissait depuis longtemps dans le Tarim, à Kotan surtout. Il était aux portes de la Chine, où ses émissaires avaient probablement fait déjà maintes incursions. Désireux de le mieux convaître, l'empereur Ming fit quérir des moines. Il en vint deux, auxquels il fit bâtir, en 67, à la capitale 注 [5] Laoyang (maintenant [5] [6] [6] Heuc-nan-fou), le couvent 白馬寺 du Cheval Blanc, Je consacreral cette Leçou à ces premiers pionniers du Buddhisme en Chine, et à leur œuvre.

Ils furent tous deux Indiens, originaires de l'Inde centrale, le terrain du Buddhisme primitif. 迪 葉 璟 膝 Kia-ie Mous-teng, probablement Kāsiyapa Matanga, était de la caste des Brahmes. Le nom chinois du second, 法 蘭 Fu-lan, Parfum de la loi, est la traduction de son nom indien, pent-être Dharma-àranya, Mono-teng mourut au bout d'un an, en 67. Fa-lun écrivit pour la bibliothèque impériale jusqu'en 70. Il mourut aussi à Lao-yang, - Il nous reste, de ces deux hommes, un seul opuscule, et quatre titres d'ouvrages perdus. Ils ne traduisirent pas des traités indiens complets, mais exposérant briévement les doctrines fondamentales du Buddhisme. Cela, pour des raisons obvies. D'abord c'est là tout ce que l'empereur désirait. Il les avait fait venir, non pour étudier à foud le Buddhisme, mais pour apprendre à peu près de quoi il s'agissait. Il est clair aussi qu'ils ne purent pas acquerir une connaissance bien étendue de la langue chinoise, durant le peu de temps qu'ils vecurent en Chine. Ils se contentérent donc de faire pour l'empereur, 4° un résumé des légendes sur la naissance et l'enfance du Buddha; 2º un résumé de sa prédication; 3º un court exposé de principes buddhiques; 4º un résumé d'un discours du Buddha, sur la pureté de vie requise dans les moines, pour faire valoir leur profession probablement ; 5º un résumé de la voie ascétlime à suivre par les aspirants à la perfection, destiné apparemment aux novices, s'il

arrivait qu'il a'en présentat. Ces ouvrages furent enfermés, dit la tradition buddhiste, dans le quatorzième coffre en pierre de la bibliothèque impériale, où ils dormirent paisiblement. Ce qui explique pourquoi les anteurs, même contemporains (Leçons 44 à 46), sont absolument umets sur l'œuvre des deux premiers moines. Il n'y eut, à cette époque, aucun essai de propagande, et il est inexact de dire que l'empereur Ming introduisit le Buddhisme en Chine, si on l'entend du peuple chinois.

De ces œuvres de la première heure, tout a disparu, détruit dans les incendies, ou peut-être supprimé plus tard comme inutile; car des écrits postérieurs mieux faits, les remplacérent avec avantage. Seul le court exposé de principes buddhiques, dit le sûtra en 42 urticles, a été pleusement conservé, comme « le premier rayon de la loi » qui ait pénétré en Chine. Je vais donner le résumé complet de cet opuscule vénérable, pour la raison que je dirai en terminant.

\* Celui qui a quitté sa famille pour suivre la loi, s'appelle \* PJ cha-menn /èramaṇa /. Il observe 250 règles. Selon l'effort fait et la pureté acquise, quatre degrés / ārya / peuvent être atteints. — Le degré supérieur, celui des n-lono-han (arhan /, confère le pouvoir de voler dans les airs et de se transformer à volonté. — Le second degré est celui de a-na-han / anāgāmin /. Après la mort, l'âme de l'a-na-han monte dans quelqu'un des dix-neuf cieux, où elle atteindra au degré d'arhan. — Le troisième degré est celui de sen-t'ouo-han /sakridagāmin /. Après sa mort, le seu-t'ouo-han montern dans quelqu'un des cieux, renaltra, et deviendra arhan sur la terre durant sa première vie terrestre. — Enfin le degré inférieur est celui des sn-t'ouo-hang /srotāpanna /, lesquels deviendront arhan après sept morts et sept renaissances futures. A-louo-han vent dire, que tout désir est éteint dans cet homme, que rien ne houge plus en lui ; pas plus que ne bougerait un tronc dont les quatre membres auraient été coupés.

Les cha-menn se rasent la barbe et les cheveux, renoncent à toute propriété, mendient teur nourriture au jour le jour, ne mangent qu'une seule fois vers le milleu de la journée, passent la nuit sous un arbre et jamais donx units sous le même. Tout cela, pour éteindre l'affection et le désir, qui aveuglent et affolent les hommes.

La bonne conduite, conforme à la loi, exige que dix points soient observés. Le corps ne doit pas tuer, voler, s'adonner à la luxure. La bouche ne doit pas tromper, maudire, mentir, babler. Le cœur ne doit pas envier, hair, être obstinément incrédule. Cinq de ces points sont exigés de tout aspirant; tous les dix sont exigés des adeptes.

Toute faute commise, que l'homme approuve, qu'il ne réprouve pas, devient un pêché qui est porté à son passif. Les péchés multipliés s'additionnent, comme les gouttes d'éau forment les mers. Quiconque veut avancer, doit s'efforcer d'effacer, jour par jour, ses péchés, par de bonnes actions.

Quand on est offensé, il faut penser que l'offenseur est ignorant, non malveitlant, et lui faire du bien. S'il offense encore, il faut encore lui faire du bien, pour l'amour de la vertu. Du bonbeur reviendra à celui qui agit bien, et du maiheur à celui qui fait le mat. — Un jour un homme abusa de la patience bien comme du Buddha et l'injuria gressierement. Un assistant indigné demanda au Buddha: faut-il être patient à ce point-là?.. Si je répondais à cet insulteur, dit le Buddha, ne commettrais-je pas le même péché que lui? Le bonheur suit le bien, le malheur suit le mal, comme l'ombre suit le corps opaque, comme l'écho suit le son. Du mal fait par autrui, il faut tirer du bien pour soi, et ne pas s'aftirer le même châtiment que l'autre.

Le Buddha a dit qu'il en est du sot qui injurie un sage, comme de celui qui cracherait contre le ciel. Ce crachat n'atteindra jamais le ciel, mais il retombera sur son auteur et le souillera. La poussière jetée contre un bomme qui se tient sur le vent, ne l'atteindra pas, et reviendra sur celui qui l'a jetée. Ainsi le sot qui attaque le sage, ne nuit qu'à soi-même.

La grande loi, dit le Buddha, c'est l'affection universelle, la pitié pour tous, faire le bien à autrui avec constance quand on le peut, et, quand on n'en a pas les moyens, approuver le bien fait par les autres, s'en réjouir et le louer; on a part ainsi aux mérites des autres. — Mais, dit un auditeur, alors on fera tort à ceux qui font le bien, en leur prenant quelque chose de leurs mérites. — Tu n'as pas compris, dit le Buddha. Supposé qu'un bomme tienne en main une torche allumée, et que des centaines de milliers d'hommes viennent tous allumer leurs torches à la sienne, pour chauffer ensuite ou éclairer leurs maisons, quel tort lui auront-lis fait en prenant de son feu?.. Ainsi en est-il de la participation au mérite d'autrui par la complaisance. Chacun mérite, an contact de celui qui mérite, sans nuire à son mérite.

Le Buddha dit: le bien fait à autrui, est méritoire à proportion du degré atteint par celui à qui on le fait. Donner à manger à un homme quelconque, est moins méritoire que nourrir un homme de bien Nourir un aspirant, est plus méritoire que nourrir un homme de bien ordinaire. Nourir un adepte, est plus méritoire que nourrir un aspirant. Et ainsi de suite, de tous les degrés, jusqu'à celui d'arhan, de Buddha. Car celui qui fait du bien à un bomme qui travaille au salut des autres êtres, coopère au salut de tous les êtres que cet homme sauvera.

Cinq choses, grandement désirables, sont difficiles et rares, savoir : Se résoudre à faire l'aumône, quand on n'est pas aisé. Se laisser instruire dans la loi, quand on est très noble. Conserver sa vie jusqu'au jour du destin. Pénétrer la doctrine des Buddhas. Obtenir de voir de ses yeux un Buddha vivant.

Avant tout, dit le Buddha, il faut accepter la loi, pais mettre toute sa volonté à la pratiquer. Cette pratique n'exige pas des actes de force, de vigueur. Elle consiste surtout dans la patience qui supporte l'affront extérieur sans se plaindre, et dans la sollicitude à ne conserver dans son intérieur aucune souillure. Elle ne suppose pas la science de toutes choses, que personne ne posséda jamais complète. Qui salt la loi, est assez intelligent.

Toute affection brouille le cœur, lui enlève sa transparence et sa clairvoyance; comme une matière colorante jetée dans l'enu, lui enlève sa limpidité et la propriété de réflèter les corps. La cupidité, la haîne, l'imagination, font bouillonner le cœur avec violence. Qui n'étouffe pas ces passions, en sera la victime. Seul l'esprit purifié comprend d'où 💥 😩 l'âme est venue, et où elle ira après la mort; vers les terres des Buddhas, où la vertu règne.

Comme les ténèbres d'un appartement disparaissent, quand on y entre avec



Le Buddha. Type chinois.

une torche allumée; ainsi les obscurités de l'ignorance se dissipent, quand la loi éclaire l'esprit.

Le Buddha dit: Je ne pense qu'à la loi, je ne pratique que la loi, je ne parie que de la loi. Pas un instant, sans que je pense à la loi.

Voici, dit le Buddha, comment vous arriverez vite à l'illumination. Regardez le ciel et la terre, et dites-vous; ceci passera. Regardez les monts et les fleuves, et dites-vous; ceci passera. Regardez la multitude des êtres, le monde matériel et sa spiendeur, et dites-vous; rien de tout cela ne durera.

Tout le long du jour, pensez à la loi, agissez conformément à la loi. Si vous faites cela, la foi naîtra et se fortifiera en vous, et vous finirez par jouir d'un immense bonheur.

Pensez souvent, en vous-même, que vous n'existez pas en réalité. Votre moi ne durera, que ce que durera votre présente existence, laquelle passe comme un songe.

Chercher la réputation, c'est comme brûler un parfum. L'odeur suave a duré un instant, mais le parfum est détruit sans retour. Souvent la ruine suit de près la renommée, Quand elle est venue, il est trop tard pour regretter son erreur.

A ceux qui jouent avec la richesse et la volupté, il en arrive comme à l'enfant qui joue avec un couteau tranchant. Ou encore, comme à celui qui, ayant volé du miel, a la langue coupée en punition.

L'affection qui lie un homme à son épouse, à ses enfants, à ses biens, asservit cet homme, plus que ne feraient la prison, les menottes et les entraves. Car un prisonnier aura peut-être la chance d'être libéré par une amnistie. Tandis que ce-lui qui meurt lie par une affection, la paiera, sans amnistie possible, par des peines après cette vie. Mieux vaudrait vraiment se jeter dans la gueule d'un tigre, que de se lier par une affection. Et pourtant, que d'hommes aiment, et avec quelle ténacité!

La pire des affections, c'est l'amour charnel. S'il y avait encore une autre passion d'une égale intensité, aucun homme n'arriverait à l'illumination. Celle-ci suffit déjà pour ruiner la presque universalité des hommes.

Céder à ses convoitises, c'est aller contre le vent en tenant une torche allumée, dont la flamme rabattue brûlera la main. Si l'intelligence de la loi ne délivre pas l'homme de bonne heure, de la convoitise, de la haine et de l'illusion, il périra brûlé par ces feux intérieurs.

Indra offrit une devi au Buddha, dans l'intention de l'éprouver. Le Buddha dit à la devi: Sac de peau rempli d'ordures, pourquoi es-tu venue ici? Va-t-en, je n'ai que faire de toi! — Édifié, Indra se prosterna devant le Buddha, et le pria de l'instruire. Le Buddha le fit, et Indra fut initié.

Il en est de ceux qui suivent fidélement la loi, comme d'un hois qui nage au til de l'eau, tout au milieu d'un fleuve; qui ne heurte pas contre l'une, et qui ne s'échoue pas sur l'autre, des deux rives; dont les hommes ne peuvent pas s'emparer; que rien ne peut détruire; qui arrivera certainement jusqu'à la mer. Ainsi celui que les passions ne peuvent pervertir, que les hommes ne peuvent corrompre, qui marche droit devant lui, dans la foi, sans douter; celui-là arrivera certainement à l'illumination.

Prenez garde, dit le Buddha à ses moines; ne suivez pas les désirs, car ils



Le Buddha. Type japonais.

trompent; ne cédez pas à l'amour charnel, car il ruine; ne vous fiez à vous-même, que quand vous serez arhans (immuables).

Le Buddha dit à ses moines: Gardez-vous de regarder aucune fille ou femme! S'il en passe quelqu'une devant vos yeux, ne la considérez past.. Ne leur parlez, que dans le cas d'absolue nécessité, et alors contenez votre cœur dans la rectitude, en vous disant intérienrement: «Moi cha-menn, je dois être en ce monde, comme le lotus qui croit dans la boue, mais que la boue ne souille pas». Si la femme est âgée, pensez qu'elle est votre mère. Si elle est jeune, pensez à vos sœurs. Tenez-vous-en, avec elles, à ce que la politesse exige, strictement. Que votre regard ne s'arrête pas à la surface de leur corps, mais plonge dans la corruption de leur intérieur.

Approchée du feu, l'herbe séche flambe. S'il n'évite pas l'amour de très loin, le moine ini aussi prendra feu.

Le Buddha dit: Pour se délivrer des assauts de la chair, certains ont eu recours à la castration. Ils ont été déçus. La castration ne suffit pas. Pour se délivrer de l'amour charnel, il faudrait s'arracher le cœur, ce qui ne peut pas se faire. Et si cela pouvait se faire, cela supprimerait le mérite de la résistance, ce qui serait un détriment.

Une jeune fille avait promis un rendez-vous à un jeune homme. Elle y manqua. Réfroidi à son égard, le jeune homme se rappela la strophe : « Désir, je sais ce qui te cause... tu nais quand on pense à un objet... Désormais je ne penserai plus à elle... et c'en sera fait du désir de la voir ».

Le Buddha dit: L'amour rend inquiet, puis l'inquiétude produit la crainte. Qui n'aime pas, est exempt d'inquiétude et de crainte.

Il en est de l'homme qui tend à l'illumination, comme d'un guerrier qui aurait à lutter envers et contre tous. Ce guerrier passera par bien des vicissitudes; Il sera parfois battu, mais finalement vainqueur. — Ainsi de celui qui a pris la mâle résolution d'arriver au terme, malgré les préjugés mondains, malgré les critiques du vulgaire. Il passera par des heures bien dures; mais, s'il persévère, il arrivera à l'illumination.

Un moine récitait des textes, la nuit, sur un ton très ému. Il était en effet tenté de découragement, et songeait à retourner dans le monde. Le Buddha le devina et lui demanda: qu'étais-tu, dans le siècle?.. l'étais joueur de cithare, dit le moine... Bien, dit le Buddha. Quand les cordes de ton instrument étaient détendues, qu'advenait-Il?.. Elles ne résonnaient plus, dit le moine... Et quand elles étaient trop tendues?.. Elles ne domnaient plus de son, dit le moine... Et quand elles étaient bien accordées 2.. Oh alors, dit le moine, elles faisaient une belle musique. — Ainsi en est-Il, dit le Buddha, de la tendance à l'illumination. Pas de paresse! pas de violence! Tenir son cœur dans une paisible harmonie. Si tu fais cela, tu arriveras.

Il en est, de l'apprentissage de la vertu, comme du polissage du fer ou de l'acler. L'opération commence par l'enlévement de la rouille. Il faut, pour cela, frotter avec constance, mais sans violence. La violence use le corps, abat l'esprit, cause le découragement et le retour au pêché.

En ce monde, tout bomme souffre, qu'il tende au bien ou qu'il n'y tende pas. Personne n'est exempt de la souffrance. Naissance, vieillesse, maiadie, mort, ces



Le Buddha. Type indien.

A sa droite Ananda, A sa gauche Kūšyapa.

choses se succèdent, et finissent pour recommencer, tant que dureront l'affection et le déplnisir, qui causent les péchés.

Le Buddha dit: Quels efforts il faut, pour se tirer des trois états de punition, preta, danné, animal; et pour obtenir de renaître dans un corps humain. Quels nouveaux efforts il faut, pour naître bomme et non pas femme, pour naître dans l'inde centrale (pays buddhiste) et pas dans un pays barbare, pour obtenir d'entendre la loi du Buddha. Quels efforts il faut enfin, pour bien pratiquer cette loi, pour conserver sa foi, pour arriver au degré de p'ou-sa /bodhisattva /.

Le Buddha demanda aux cha-menn: Qu'est-ce que la vie de l'homme? — C'est le lot de temps qui lul est assigné par le destin, dit l'un... Tu n'es pas mûr pour l'illumination, dit le Mattre. — C'est le résultat de ce qu'il mange et boit, dit un autre... Tu n'es pas mûr pour l'illumination, dit le Mattre. — C'est la succession de nombreux moments, dit un autre... Toi, dit le Buddha, tu approches. / Voir Notes./

A quelque distance que vous soyez de moi, dit le Buddha, si vous vous rappelez mes préceptes, vous serez éclairés sur la voie à suivre, comme si vous étiez tout près de moi. Si la boune inspiration vous faisait défaut, c'est que, par votre mauvaise conduite, vous vous seriez rendus indignes de la recevoir.

Il en est de ma doctrine, dit le Buddha, comme du miel; elle est toute douceur, dans son entier.

Il fant éteindre ses affections, peu à peu, comme si d'un collier de perles on détachait les perles une à une, successivement. Quand toutes les affections sont supprimées, l'illumination se produit comme naturellement.

Un cha-menn doit marcher dans sa voie, comme un bœnf de charge qui traverse une fondrière. Ce bœnf ne fera certainement aucun écart, mais ira au plus court, le plus droit possible, afin de ne pas patanger inutilement, afin de ne pas s'enlizer dans la boue. Faites comme lui, tant qu'il vous faudra traverser la boue de ce monde. Dirigez votre cœnr droit au but d'après la loi, et vous éviterez tous les accidents et malheurs.

Pour moi, dit le Buddha, je regarde tous les temps comme passés, l'or et le jade comme broyès, les tapis et le brocart comme usés.

J'ai tenu à traduire en entier ce premier texte buddhiste chinois, afin de pouvoir répondre avec assurance à l'importante question « quel fut le Buddhisme tout d'abord importé en Chine »?.. Je réponds: Ce fut le vrai Buddhisme primitif égoiste, le petit véhicule hinayàna, dans lequel chacun ne songe qu'à son propre salut, qu'à arriver au nirvana, la fin des métamorphoses. Ce ne fut pas le Buddhisme dérivé altruiste, le grand véhicule mahāyāna. Le moi successif, fait de moments instantanés, caractéristique du hinayāna, est clairement affirmé. — Cependant la survivance du Buddha, comme protecteur des siens, est indiquée. Il est parlé des Terres des Buddhas, et de la félicité temporaire que les bons y goûtent. Notions postérieures, que le Buddhisme original ne connut probablement pas. Mais ancune allusion expresse à l'Amidisme, au Maitreyisme.

Notes. - Maintenant la survivance, les écrivains buddhistes hinayana nient tout être spirituel indépendant immanent, toute âme. D'après eux, les skandhas, éléments spirituels et matériels au nombre de cinq, constituent l'être compleze, dont le moi est fonction. Chaque acte modifie substantiellement l'être et le moi. Cependant l'être est un, le moi est un, de par la série, en vertu de la succession. La série des êtres instantanés, constitue un individu moral responsable. Ils expliquent cet être singulier, par des comparaisons. - Soit la flamme d'une bougie, par exemple. Elle est en réalité faite de la déflagration successive des atomes du suif brûlé. Elle est un être unique (flamme), fait d'éléments instantanés successifs (défiagrations) en série continue. - Autre comparaison; Si l'on fait tourner rapidement, à tour de bras, une corde enflammée par un bout, tenne par l'autre, l'œil perçoit un cercle de feu. Ce cercle est une unité, composée d'un grand nombre de points lumineux successifs. - Une comparaison moderne, rend le crois parfaitement leur pensée. L'être vivant et agissant sur l'écran d'un cinématographe, est le moi-série des nombreux clichés successifs qui défident dans l'appareil, somme de nombreuses projections momentanées. - Pratiquement, cette conception erronée du moi, fut sans conséquences morales graves, les hinayanistes ayant maintenn, par un tour de force d'Hogisme, l'unité et la responsabilité du moi, et la permanence définitive du moi final.

Sources. — 四 十 二 章 經 Seu-cheu-cull tchang King, le sutra en 42 articles. — 高 僧 傳 Kao-seng Tch'oan, souvenirs des moines illustres.

Onvrages. — L. de La Vallée-Poussin. Rouddhisme, Opinions sur l'Histoire de la Dogmatique, 1909. — H. Hackmann, Buddhism as a Religion, 1910. — II. Oldenberg, Le Bouddha, 1903. — T.W. Rhys Davids, Non-Christian Religious Systems, Buddhism. 1903. (anticatholique). — L. Wieger S.J. Buddhisme chinois, Tome I. 1910, Introduction.



# Quarante-huitième Leçon.

Deuxième siècle de l'ére chrétienne.

Le Buddhisme prend pled en Chine. Le prince parthe 安世高 An-cheukao.

Il semble que, après la mort des deux premiers moines buddhistes venus à la cour de Chine, personne ne leur alt succèdé. L'interruption dura plus de soixantedix années. Enfin, en 148, arriva à la cour de Chine, un homme dont la personne et l'œuvre présentent un grand intèrêt. Je leur consacrerai cette Lecon.

C'était un Parthe; un prince qui aurait du régner, dit l'histoire buddhiste; un Arsacide bien authentique, qui céda le trône à sen oncle, le frère cadet de son père, se fit moine buddhiste, mena longtemps une vie errante, arriva à 洛曼 Lao-yang en 148, s'y fixa et y mourut en 170. Des êtres auxquels il avait fait du mal, le poursuivaient, disait-il; et il prédit qu'il mourrait de mort violente. En effet, un jour qu'il s'interposa pour faire cesser une cixe, il reçut à la tête un projectile lancé au hasard, qui le tua. Il porte en chinois le nom 安 An contraction de Arsace, 世高 cheu-kao celui qui avait été grand dans le siècle. En japonais An-scikō.

A qui avons-nous affaire? - Pacore II monta sur le trône royal des Parthes, en 90 après J.-C. En 97, il eut pour successeur, non son fils, mais son frère cadet, dont le nom a été diversement écrit par les anteurs, Osroes, Osdroes, Cosdroes, Chosroes (ne pas confondre avec le rol Sassanide de ce nom), enfin Corroes. Celuici eut pour successeur, en 124, son fils Vologés II. - Pacore II avait été l'ami et l'allié de Décèbale, le fameux roi des Daces. Il avait un seul fils, dit expressément Theodosius Minor. Le nom de ce ills était Parthamasiris, d'après Pausanias, Xiphilinus, Theodesius Minor, Capitolinus, S. Rufus; Psarmatossorim, d'après Aelius Spartianus. Pourquoi ne succeda-t-il pas à son père? Très probablement, parcequ'il était trop jeune. Les temps étaient troublés. Les entreprises de Décéhale firent marcher Trajan contre les Daces en 101-102, et en 105. Corroès ayant ensuite fait son neven Parthamasiris roi d'Armenie, Trajan qui considérait l'Arménie comme dépendante de Rome, marcha contre les Parthes et les battit. Dans une entrevue où il l'humilla à plaisir, il arracha au jeune roi la cession de l'Arménie, fit mine ensuite de vouloir le faire roi des Parthes en place de son oncle Corroès, mais abandonna ce projet quand Il ent constaté que les Parthes l'estimaient peu. En 114, près de Suse, une troupe romaine fit prisounière la propre fille de Corroès, qui fut envoyée à Rome comme otage (Dion Cassius in Trajano). Trajan étant mort en 117, son successeur Hadrien se montra plus traitable. La paix finit parêtre conclue, et la fille de Corroès, otage à Rome depuis seize ans, lui fut renvoyée en 130 (L. Aelius Spartianus in Hadriano). De Parthamasiris, il n'est plus question. - Si, comme Theodosius Minor l'affirme expressément, Pacore II n'eut qu'un seul fils, il faut croire que ce fils Parthamasiris, et An-cheukuo, sont une seule et même personne. Où et quand se fit-il Buddhiste et moine? Probablement après ses matheurs. Il est à croire qu'il évita son oncie, auquel Trajan avait voulu

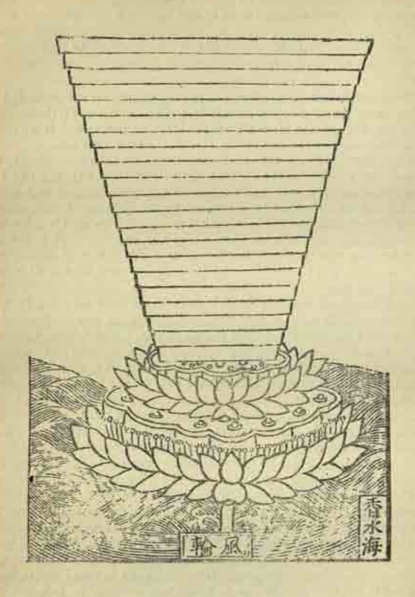


Schéma d'un monde buddhique, en forme de lotus.

Au-dessus, les cieux superposés.

l'opposer, et qu'il ne revit pas sa cousine revenue de Rome. Les historiens buddhistes insimuent, sans le dire clairement (l'à peu près étant leur genre favori), qu'il passa dans l'Inde, et de là en Chine. Il put entendre parler, dans l'Inde centrale, des deux moines partis de là jadis pour la capitale de la Chine, et aura tenté l'aventure. Intelligent et travailleur, il arriva bientôt à se faire comprendre, et se mit à traduire, avec l'aide d'interprètes, des textes buddhistes, pour l'empereur. Les catalognes buddhiques ini attribuent 176 ouvrages, dont 55 existent encore.

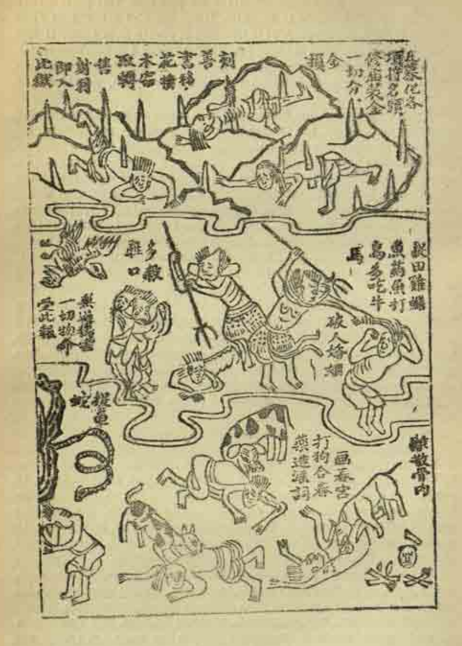
C'est ce prince parthe, qui donna vraiment le branle au Buddhisme en Chine. Son œuvre, non traduite, que j'ai lue en entier, révèle un esprit judicieux, qui choisit dans la masse des écrits buddhiques, sans distinction d'écoles, sans parti pris doctrinal, ce qui était de nature à intéresser et à donner une bonne vue d'ensemble des systèmes. - La forme sous laquelle cette œuvre est venue jusqu'à nous, est aussi intéressante, car elle montre la manière dont ces premiers traducteurs, peu au courant de la si difficile langue chinoise écrite, s'y prenaient pour accomplir leur tâche. Nous avons de An-cheukao des pièces traduites mot-à-mot du sanscrit, lesquelles sont illisibles. D'autres pièces, traduites ainsi, sont ornées, phrase par phrase, d'une courte explication du sens, par un lettré chinois. D'autres pièces enfin sont en style chinois limpide, parfois élégant, tel qu'un étranger ne sut jamais l'écrire : mais, dans ces pièces-la, le texte a évidemment souffert, ayant été élagué et accommodé au goût chinois. Il est clair que le Parthe traduisait d'abord lui-même mot-à-mot, un scribe mettant la traduction en caractères; puis il l'expliquait à un lettré, qui l'annotait d'abord, et la rédigeait ensuite à sa manière, si le contenu était jugé en valoir la peine. Les étrangers qui écrivent en style chinois de nos jours, font encore à peu près de même.

L'œuvre de An-cheukao se décompose en deux parties, textes hinayana, textes mahayana. Les premiers plutôt pour le peuple, les seconds plutôt à l'usage des moines.

L Spécimens des textes hinayana.

Les principaux sujets traités sont : Le cosmos fuddhique, cieux et enfers. Le karma, dette morale. La roue des renaissances. La chaîne sans fin des maux et des douleurs. La cause de cette chaîne, amour et désir. Le salut possible, uniquement par la foi buddhiste. La nécessité de l'observation des préceptes, pour le salut. La paix dont jonissent ceux qui ont compris, qu'il n'y a ni moi ni autrui, que tout est impermanent, un vain songe.

Sur tout homme pèse une déchéance, causée par ses péchés. L'attachement, voilà le pèché. — L'attachement cause la renaissance. L'attachement mauvais fait renaître dans les états de punition, preta danné ou animal. L'attachement bon fait renaître dans les cieux. Dans les deux cas, la chaîne continue. Elle n'est rompue que par la cessation de, tout attachement. — Telle une plante qui produit une graine. Cette graine reproduira une plante pareille. Et ainsi de suite, indéfiniment. Ainsi l'attachement, qui est la graine de l'homme, cause sa renaissance, d'existence en existence. La doctrine buddhique est comme le contrepoison de l'attachement. Dans ce monde plein d'appâts physiques et moraux, ceux qui en usent de-



Supplices de l'enfar buddhique.

viennent invaluérables. L'abstraction détruit leurs attaches. Quand l'indifférence est devenue parfaite, la succession des vies et des morts cesse pour cet homme. — Les rêves qu'on peut s'expliquer, sont la sensation des attaches actuelles du cœur. Ou, s'ils sont inexplicables, ce sont des sensations d'attaches qui restent d'existences antérieures. Ce qu'on rêve aujourd'hui, fut jadis, ou en cette vie, ou dans quelqu'une des précédentes. — Ce sont les attaches de la vie, qui font les délires des malades et les souvenirs des morts. (佛 散 馬 慈 經)

Quand il voit les fiots écumer puis l'écume disparaître, quand il voit la pluie tombant dans l'eau former des bulles qui crévent, quand il voit au ciel le phénomène du mirage on les jeux de lumière dans les nuages, que doit se dire l'homme pensant?.. Il doit se dire : c'est ainsi que tout passe ; rien n'est permanent. (水沫 所灣經)

Pour arriver à la délivrance, il faut solder sans cesse sa delte passée, et ne rien faire qui crée une dette nouvelle. Ceci suppose une application vigilante et surtout constante. Qui se relâche par moments, n'aboutira pas. Tout comme celul qui veut faire du feu avec un briquet à cheville tournante, s'il cesse de temps en temps de tourner pour se reposer, le feu ne jaillira jamais. (道 地 經)

Un jour que le Buddha parlait devant l'assemblée de ses disciples, un objet comme une roue apparut aux yeux de tous et se mit à tourner devant lui. Le Buddha regarda la roue et dit: Oul, depuis des temps sans nombre, J'ai tourné dans le cercle des existences successives, souffrant et malheureux. Maintenant mon intelligence est illuminée et mes affections sont éteintes. J'ai atteint à la stabilité; il n'y aura plus de renaissance pour moi... Comme il disait ces mots, le mouvement de la roue s'arrêta. (軸 注 脸 經)



C'est l'ignorance qui cause les renaissances; ignorance du but à atteindre et des moyens à prendre. L'immense majorité des hommes ne connaissent pas le Buddha, on ne croient pas en lui, n'étudient pas sa loi, évitent les moines, n'écoutent pas leurs parents, ne réfléchissent pas sur la cause de leurs maux, ne pensent pas aux peines qu'ils subiront dans les enfers. Voilà l'ignorance qui cause les renaissances, les vies et les morts qui s'enchaînent comme se succèdent les inspirations et les expirations. À la mort, 💥 📫 l'âme part, et va dans l'une des trois voies d'expiation, ou parmi les deva, ou renait homme. Et ainsi de suite, tant qu'il restera une dette, une attache. — Le Buddha quitta sa famille, renonça à la dignité royale, pour délivrer soi-même et autrui des renaissances, pour obtenir le nirvana et en montrer le chemin aux hommes. La voie du nirvana comprend quatre degrés (page 356). Ceux qui ne peuvent pas encore entrer dans cette voie, peuvent du moins s'acheminer de loin vers le but, en gardant les cinq préceptes des laïques, ne pas tuer, ne pas voler, ne pas tromper, ne pas s'adonner à la luxure, ne pas s'enivrer. - Il faut aveir des égards pour autrui, et ne pas chercher toujours son propre avantage. Quand un instinct portant au mai s'élève dans le cœur, il fant, pour se distraire, se lever si on est assis, marcher si on est debout. L'homme doit mattriser son cœur, s'il veut arriver à la délivrance. C'est pour in délivrance, que le moine quitte sa famille, renonce à avoir femme et enfants, se



Supplices de l'enfer buddhique.

rase la tête et mêne une dure vie. C'est pour elle, que l'adepte laique parfait se tient dans une sérénité constante, vit avec sa femme comme avec une sœur, traite ses enfants comme n'étant pas siens, veut du blen à tous les êtres dans quelque voie qu'ils se trouvent, est charitable pour les plus petits animaux dans l'espoir qu'ils s'élèveront de vie en vie jusqu'à la connaissance. Le Buddha aima tous les êtres, avec un cœur de père et de mère. Tous ceux qui sont maintenant dans la voie de la délivrance, ont connu cette voie par ini. Supposé que quelqu'un tire de sa prison un condamné à mort; quelle reconnaissance ce malheureux ne vouera-t-il pas à son sauveur. C'est ainsi que tous les hommes devraient être reconnaissants au Buddha leur sauveur. Le désir d'apprendre sa doctrine, devrait l'emporter chez eux sur le désir de manger.

Entre moines, entre adeptes, entre hommes quelconques, il faut s'éclairer, s'aider mutuellement. Que celui qui ne sait pas, interrage; que celui qui sait, l'instruise. Que le savoir et la charité soient parmi vous, comme la lampe et le foyer d'un appartement, qui sont le bien commun de tous. Ne vous disputez jamais, Méprisez l'or et l'argent. Ne dites du mai de personne. Ne rapportez pas les médisances d'autrui. Ne faites de peine à qui que ce soit. N'écrasez exprès aucun insecte. Ne regardez avec intention aucune femme.

Pour apprendre à maintenir voire cour dans la paix perpétuelle, renfermezvous parfois dans une chambre solitaire et vide; asseyez-vous; respirez posément, longuement, profondément. Quand vous sentirez le bien-être envahir tout votre être, pensez qu'il est produit par un double mouvement d'inspiration et d'expiration; le corps prenant de l'air inspiré ce qui lui est bon, et rejetant le reste par l'expiration. Faites de même pour les impressions qui arrivent à votre cœur par les sens. Gardez ce qui entretient la paix intérieure et la concorde extérieure, Rejetez avec soin tout le reste. — Un peu de poussière, sur un miroir, suffit pour l'empêcher de mirer; il fant alors l'essnyer. Vous, essuyez souvent votre cœur. — Que sont les choses de ce monde? Le mot impermanence les résume toutes. Rien de réel, rien de durable. Votre cœur devrait être comme ces rochers, sur lesquels ni la pluie, ni le soleil, ni le vent, n'ont d'action.

Dans les grands fleuves, au gré des flots, au fil de l'eau, une infinité de feuilles, de pailles, d'épaves flottent, sans savoir où elles vont, sans relation ni liaison réciproque. Ainsi en est-il des pensées de la plupart des hommes. Ils pensent sans cesse et sans fruit; idées éphémères, qui se perdent et s'éteignent. Heureux celui qui a trouvé le Maître, et a appris de lui à quoi l'homme doit appliquer sa pensée. Qu'il aime comme sou père et sa mère, celui qui lui aura appris à concentrer son esprit sur l'unique idee du salut. (含 数 词 含 压 行 经)

-4-1

Le vral disciple du Buddha, vénère soir et matin son image; allume souvent une lampe devant elle, pour l'honorer; observe les abstinences et les préceptes; est toujours résigné à son sort. Celui-là, les bons devas le gardent.

Les faux disciples, savent les préceptes mais ne les observent pas, n'ont pas l'image du Buddha, ne brûlent pas de parfums, n'observent pas les abstinences; n'invoquent pas le Buddha quand its sont malades, mais invitent des sorciers, ou



Supplices de l'enfer buddhique.

font faire des offrandes aux temples des Génies. Ceux-là, les démons de toute sorte assiégent leur porte, et ruinent sans cesse leurs entreprises. Après leur mort, ils iront dans les enfers. (河 難 問 事 佛 古 凶 經)



Quiconque ne tue pas, aura sa vie allongée, ne mourra pas de mort violente, sera longtemps deva dans les cieux, puis renaîtra homme et vivra vieux. Tous les centenaires actuels, doivent leur longévité, à ce qu'ils ont respecté dans leurs vies précédentes, la vie des antres. — Quiconque aura tué délibérément, sera, dans les enfers, brûlé et déchiqueté; ses entrailles seront arrachées, ses os seront moulus; puis il renaîtra homme, pour mourir avant le temps, ou de malemort, et cela des fois et des fois. Actuellement, tous ceux qui naissent estropiés, ou qui meurent à la fleur de l'âge, sont punis ainsi pour avoir mutilé ou tué dans leurs vies passées,

Qui ne vole pas et ne fait pas l'usure, aura son avoir augmenté, ne sera jamais ruiné, sera riche dans les cieux, renaîtra riche sur la terre, sera protègé par son bon destin contre les entreprises des mandarins et des brigands. Tous les riches actuels doivent leur bien-être, à ce qu'ils ont respecté jadis le bien d'autrui. — Celui qui vole, qui emploie de faux poids et de fausses mesures, qui exige plus qu'on ne lui dolt, sera puni en cette manière: Après avoir été torturé dans les enfers, il renaîtra dans la maison de celui à qui il a fait tort, ou comme esclave, ou comme bête de somme, bœuf cheval mulet âne on chameau, porc mouton oie ou chien. Sous cette forme, par son travail, ou par sa chair et sa peau, il indemnisera son créancier. Les animaux domestiques actuels, sont tous des débiteurs qui paient les dettes de leurs vies passées.

Qui n'abuse pas de la femme ou de la fille d'autrui, qui ne se complait pas dans des pensées impures, gardera son argent, vivra en paix, aura dans les cieux les plus belles devi pour épauses, renaîtra homme et aura quantité de jolies concubines. Ceux qui maintenant out des barems bien montés, jouissent de ce bonheur pour avoir respecté jadis les femmes et les filles d'autrui. — Quiconque abuse de la femme ou de la fille d'autrui, sera d'abord puni par des chagrins domestiques et des inimitiés avec ses voisins. Dans les enfers, il sera rôti, attaché à une colonne de fer creuse, pleine de feu. Puis il remaîtra pouiet ou canard, et sera nombre de fois tué et mangé. Tous les poulets et les canards actuels, furent des impudiques dans leurs vies précédentes.

Ceux qui ne trompent, ne mentent, ne mandissent, ne flattent pas, seront récompensés en cette sorte. On croira à ce qu'ils dirent, on les estimera, leur haleine sera parfumée, au ciel tous les deva feront leur éloge, sur terre tous les hommes parieront bien d'eux. Maintenant tous ceux que le public estime et loue, sont ainsi récompensés, parce que jadis ils n'ont pas trompé autrui. — Quiconque, trompe, dupe ou ment, dans les enfers on lui arrachera la langue par la nuque avec un croc de fer rougi, puis il renaitra sourd et muet. Tous les sourds-muets actuels, furent jadis des fourbes et des escrocs.

Qui ne bolt pas jusqu'à s'enivrer, gèrera bien sa maison, verra ses affaires prospèrer, trouvera facilement qui l'aide ou qui lui prête, sera coté dans les cleux et renaltra sage sur la terre. Maintenant tous ceux dont on vante le bon sens et



Tribunal internal.

La présentation au miroir, qui décide de la réincarnation.

le jugement, doivent ce don à ce qu'ils ont évité jadis l'ivrognerie. — Les ivrognes sont méprisés de tous, même de leurs propres enfants, et s'attirent bien des mésaventures. N'en a-t-on pas vu mandire le Ciel, uriner contre le tertre du Patron du sol, commettre toutes les inconvenances? Y a-t-il rien de plus hideux, qu'un homme atteint de delirium tremens, ou ivre-mort?.. Dans les enfers, on lugargitera aux ivrognes du cuivre fondu, qui traversera leurs entrailles bout à bont. Pais ils renattrent crétins, idiots, sans intelligence. Tous les déments actuels, furent des ivrognes jadis.

Ceux qui, étant riches, auront refusé de faire l'aumône, spécialement aux moines quêteurs, seront punis en cette manière: Après avoir été torturés dans les enfers, ils renatiront d'abord pretas, tourmentes sans cesse par la faim et la soif. Quand ils approcheront de l'eau pour boire, l'eau fuira devant eux. Quand ils porteront des aliments à teur bouche, ceux-ci se changeront en braises ardentes ou en ordures infectes. Puis ils renatiront mendiants, repoussés de partout avec coups et injures. Ceux que nous voyons maintenant dans cet état, furent tous jadis des riches sans cœur.

Qui sême du riz, récoltera du riz; qui sême des fèves, récoltera des fèves; on récolte ce qu'on a semé. De même, qui fait le bien, s'en trouvera bien; qui fait le mal, s'en trouvera mal. (分别養惠所起經)

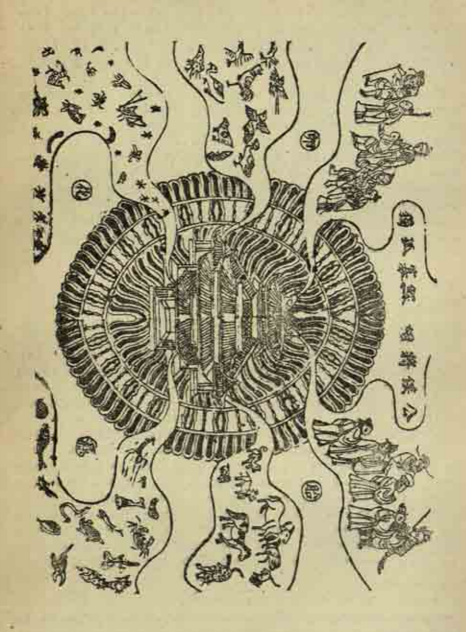


En haut, il y a 32 cieux superposès. Dans les cieux inférieurs, les devas sont matériels, palpables. Dans les cieux supérieurs, ils sont immatériels, impalpables; semblables à la lumière, qui luit et se voit, mais ne peut pas être saisie.

En bas, il y a 18 enfers. — Dans le premier, les damnés se battent, se blessent, s'entre-déchirent; et cela pendant des années sans nombre, sans pouvoir mourir. — Dans le second, ils brûlent dans le feu. — Dans le troisième, ils sont écrasés entre les parois de montagnes mouvantes. — Dans le quatrième, ils sont rôtis dans des fours. — Dans le cinquième, ils sont frappés avec des barres de fer rouges. — Dans le sixième, ils sont pressés sons des masses de fer rougles. — Dans le septième, brûlés d'un fen intérieur, ils se précipitent vers une porte de sortie, qui se ferme au moment où ils y touchent. — Dans le huitième, ils sont plongès dans une boue pleine de reptiles et d'insectes venimeux. — Dans le neuvième, ils souffrent d'un froid extrême dans des ténèbres absolues, le châtiment des incrédules, — (Les enfers suivants ne sont pas décrits dans ce texte, qui se termine par ces mots): Le Buddha a expliqué les 32 cieux et les 18 enfers. Qui fait le bien, renaîtra dans les cieux; qui fait le mal, renaîtra dans les enfers. Par dessua tout, il y a le nirvana, la cessation de toute souffrance. (十 八 泥 章 )



Les animaux qui portent des cornes, furent jadis querelleurs et agressifs. Les oiseaux au plumage éclatant, furent jadis des femmes coquettes. Les lascifs renaissent singes. Les Brahmanes qui sacrifient, renaltront moutons pour être égorgés. Quiconque tue, renaltra porc et sera saigné. Ceux qui intimident autrui, renaftront gazelles, et passeront une vie dans des frayeurs continuelles. Ceux qui refusent un



Le pavillon de la métempsycose.

vêtement au pauvre un, renaîtront vers à soie; en expiation, ils fileront pour autrui, et mourront de froid dépouillés de leur cocon. Les gourmands renaîtront monches. Ceux qui maltraitent autrui, renaîtront bourriquets qu'on brutalisera à plaisir. Ceux qui meurent endettés, renaissent bœufs, pour acquitter leurs dettes par leur travail. (佛 說 意 經)



Une hande de pretas consulterent l'arhan 目 健 Mou-lien (Maudgalyāyana) sur les causes de leur châtiment. — Moi, dit l'un, l'ai toujours mal à la tête; qu'aije fait?.. Jadis, lui dit Mou-lien, tu donnais lujustement des soufflets aux gens. — Moi, dit un autre, je ne tiens pas en place; il me faut errer sans cesse, sans trouver de repos; qu'ai-je fait?.. Jadis tu as repoussé ceux qui frappaient à la porte, refusant l'hospitalité à qui que ce fût. — Moi, dit un autre, une falm insuliable me dévore sans cesse; qu'ai-je fait?.. Jadis tu as refusé de nourrir les affamés. — Moi, dit un autre, partout où je quête, je reçois des coups de bâton, de sabre ou de pique; qu'ai-je fait?.. Tu fus chasseur, blessas et tuas bien des animaux. — Moi, dit un autre, je souffre d'étranges ardeurs par tout le corps; qu'ai-je fait?.. Jadis, étant pêcheur, tu jetais les poissons sur le sable du rivage, et les y laissais mourir brûlés par le soleil. — Moi, dit un autre, je suis partout poursuivi par une odeur infecte; qu'ai-je fait?.. Jadis, étant Brahme, pour te défaire d'un moine quêteur qui te demandait sa pliunce, tu lui as mis dans son écuelle des excrements couverts avec du riz. Etc. (集 開 ] 建 经)



L'essentiel, c'est de se souvenir toujours, 知身非身 que le corps n'est pas un corps, c'est-à-dire n'est pas permanent. Cela s'obtient, par la méditation. — La méditation est la vue de l'esprit, plus pénétrante que ceile des yeux. Tel le coup d'œil des experts, qui voient comme à l'intérieur du métal qu'on leur présente, si c'est de l'or pur ou un alliage, sans avoir besoin de recourir à la pierre de touche. Ainsi la méditation fait voir, sous les apparences gracieuses d'un corps, un amas d'ordures où grouillent les vers. Peu à peu, elle rend fixe cette vue accompagnée de dégoût. On peut même acriver à considérer en esprit, cet agrégat qui se décomposera un jour, comme n'existant déjà plus, par anticipation, et à n'en tenir aucun compte. (道 抱 狂)

# II. Specimens de textes mahāyāna.

D'abord, la différence entre la himayana égoiste, et le mahayana altruiste, est clairement établie.

Le disciple 强 初 Mi-lei / Maitreya / dit au Buddha son étonnement, de ce que certains 菩 薩 p'ou-sa / bodhisaltea / ne se soucialent que peu ou pas des pratiques positives, spécialement des abstinences et autres austérités, qui tirent des voies inférieures et font renaître plus haut dans l'échelle; et cela, dit-il, sous prétexte de 大 乘 grand véhicule, de maháyūna... C'est que, lui dit le Buddha, leur voie est autre que celle du commun. Ils se sauvent, en sauvant les autres.

Leur voie à eux, c'est la commisération pour le maiheur d'autrui, et l'ardent désir de le rendre heureux. C'est là la scienca et la pratique suprème. (大乘要註實)

Dans un autre texte, le Buddha dit; il y a deux sortes d'arhans. Les uns n'out en vue que leur propre délivrance / hinayāna); les autres désirent délivrer le monde entier. Les uns sont comme une lampe qui ne luirait que pour elle-même; les autres luisent pour qui veut profiter de leur lumière. ( 邊 建 )

On salt que, attribuer le mahāyāna au Buddha, est une fiction des mahāyānistes. Je n'ai pas à traiter cette question, dans le présent ouvrage. J'en al dit le nécessaire, dans mon Buddhisme chinois, tome I. Introduction VIII.



Quitter sa famille et le monde pour se faire moine, est l'action la plus méritoire qu'un homme puisse faire. Plus méritoire que d'affranchir ses esclaves, que de nourrir les moines, que d'élever des stapa. Car ces œuvres no produisent qu'un bien relatif et transitoire; tandis que, se faire moine, produit un bien absolu et permanent, la libération définitive de soi-même, et la mise sur le chemin du salut de tous les êtres qu'on instruira sa vie durant. Se faire moine, délivre des tentations de Mâra, des séductions de la famille, de taute impureté, de tout mai. Aussi le Buddha disait-il avec raison que, se faire moine, est un mérite plus grand, que le mont Sumeru n'est haut, que l'Océan n'est profond, que l'espace n'est vaste. Anssi, après s'être fait moine, retourner au siècle, est-ce un grand mai, une fante dont la gravité se mesure d'après la grandeur du bien rejeté. Tous les malheurs fondront sur cet être, qui pouvait et n'a pas voulu faice son bonheur. — Concevez danc un ardent désir de votre salut et de celui des autres, et travaillez-y avec zèle, dans l'humilité et la patience. ( 出 家 功 选 因 総 総)





Il no fant pas compter sur la vie, pas pour dix ans, pas pour un an, pas pour un jour, pas pour un instant. La vie se joue à chaque respiration. Si cette expiration n'est pas suivie d'une inspiration, c'en est fait de l'homme. Donc ne pas remettre à plus tard le soin d'éteindre sa dette; donc veiller à n'y pas ajouter. Un arhau mourut, croyant fermement qu'il aliait renaître dans les cieux; or il renaquit bœuf sur la terre, pour un reste de dette qu'il avait négligé de solder. Un autre arhan mort sur une pensée incongrué, renaquit dans les enfers. (文 之 经)



Dans l'enseignement des laiques, il faut user de discernement, et être prudent. Un moine fervent préchait une femme laique. Celle-ci l'écoutait agenouillée, les mains jointes, les yeux baignés de larmes. Une telle dévotion enflamma le zèle du moine, qui parla jusqu'à minuit passé. La femme pleurait toujours. Qu'est-ce qui vous touche ainsi? lui demanda enfin le moine... Ah! dit-elle; notre âne est mort la nuit dernière; n'est-ce pas désolant?! — Un brave aspirant, très simple, se plaignit au Buddha, que le moine chargé de l'instruire, lui avait voilé la tête par dérision. Interrogé, le moine explicua qu'il lui avait couvert durant un moment les yeux et les oreilles, pour lui faire comprendre que rien d'extérieur ne devait pénétrer à l'intérieur par les sens. ( 建 建 譯)



An-cheukas a traduit, au grand complet, les règles des moines. La traduction est soignée, polie même. Elle servit en effet dans les premiers couvents de Chine, on elle fut mise en bonne forme, sans altération du sens. Je ne puis donner let, même un résumé, de ce répertaire complique de choses nombreuses et minimes. Il me faut renvoyer à mon Buddhisme chinois, tome 1... Les trois mille règles des moines, dit le titre. Les sujets principaux sont... L'instruction des novices; doctrines foudamentales et observance; puis leur admission dans l'Ordre après les épreuves suffisantes, et la surveillance des jounes par les Anciens. - L'aveu des fautes, la pénitence, les cas de renvol. - Règles relatives aux rapports sociaux entre moines dans le couvent; propreté, politesse; vêtement, literie, nourriture, études, travaux et corvées, cuite. - Régles relatives à la conduite hors du couvent; rapports avec les laiques, spécialement avec les femmes; modestic, humilité et patience dans les quêtes. — Régles des tournées de prédication et des voyages. - Régles pour la vie commune obligatoire chaque année durant la saison des grandes chaleurs et des pluies, du 16 de la 4º lune, au 15 de la 7º lune. -Régies spéciales pour la sauvegarde de la continence. (大比丘三千蔵儀)



A l'usage des novices, An-cheukao a traduit de terribles histoires. — Un novice mettait peu de zèle à apprendre les sûtra. Son maître jeta une pierre très dure dans les enfers, avec ordre de revenir. La pierre revint, calcinée, tombant en poussière... Qu'est-ce que ce feu-là? demanda le novice, qui n'avait jamais vu hrûler que des argols... C'est, dit le maître, le feu qui te brûlera dans les enfers, si tu n'étudies pas mieux. — Un novice récitait un sûtra, à l'intention d'un laïque, dans une position assez lucommode. Le laïque l'ayant invité à changer de place, il interrompit sa récitation pour le faire. A cause de cette interruption d'un texte

saint pour l'amous de ses aises, il fut, pendant des renaissances innombrables, tourmenté de toute sorte d'infirmités. (虚 章 经)

C'est un fait physiologique bien connu, que les émotions passionnelles, colère, voinpté, et autres, sont accompagnées d'une accélération de la respiration. Les anciens Indiens et Chinois interprétérent le phénomène dans ce sens, que c'est le souffie qui active la passion, comme un soufflet active un feu de forge. Ils conclurent que, régler la respiration diminue la passion, supprimer la respiration supprime la passion. De là le système de la respiration rythmée d'après le métronome (les matra), pratique chère aux Yogis de l'Inde, aux Taoistes et aux Buddhistes de la Chine. An-cheukao a traduit tout un traité sur la 🐔 A respiration réglée, on 數 息 nombrée, en vue de 流 意 l'extinction des mouvements de passion. Il assure que, plus les respirations sont rares, plus rares et plus calmes sont les affections; que, si la méthode est appliquée avec suite et constance, la derulère affection s'éteindra avec la dernière respiration, ce qui conduit directement au nirvana. - l'aural à revenir plus d'une fois, dans cet ouvrage, sur la respiration rythmée. Le rôle qu'elle joue dans l'ascèse chinoise, m'a intrigué. Voulant en avoir le cœur net, l'ai expérimenté sérieusement et scientifiquement le procédé. Je résume mes impressions en deux points; 1º pour être bien pratiqué, le système, qui est très compliqué, exige toute l'attention de l'homme. Le moment le plus difficile, c'est quand, la respiration ayant été retenue jusqu'à la limite du possible. l'air vicié doit être expiré sans aucune hâte, aussi lentement que l'air sain a été inspiré. L'attention requise par tous ces mouvements, empêche toute autre pensée. Elle empêche donc on éteint toute imagination, toute passion, à litre de distraction intense. - 2º la compression énergique que subit le cœur dans le thorax gonflé au maximum, pendant le temps que la rétention de l'air dure, raientit considérablement ses battements, et est efficace contre certains mouvements passionnels, par exemple ceux de colère, comme agent mécanique. (佛 武 大安般守意智)

Sources. — Les sutra traduits par 安世高 An-cheukao, dans le Tripitaka chinois. l'ai cité le sutra à la fin de chaque texte.



# Quarante-neuvième Leçon.

Deuxième siècle de l'ère chrétienne. Buddhisme,

Amitabha. -

Manjusri. -

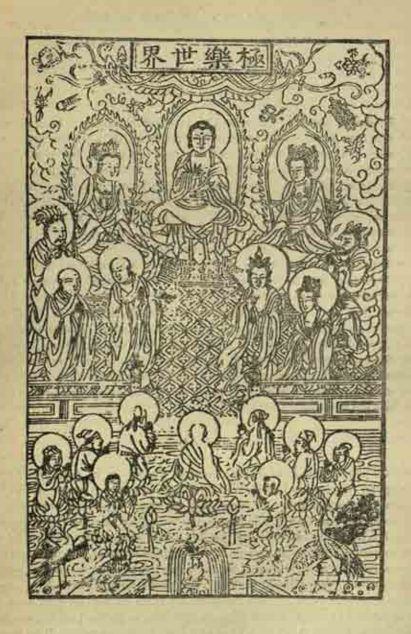
牟子 Meou-tzeu.

Le Buddhisme poussa en Chine deux branches principales, dont nous aurons à reparler au long plus tard. — Une branche, toute de foi, de piété, de repentir et d'espérance, à la portée de tout le monde. — L'autre, réservée aux intellectuels, toute de spéculation, idéaliste, aihiliste, tendant à la sapience, laquelle consiste à reconnaître que tout est rien, que rien n'existe, que le moi et l'univers sont pure illusion. — La première branche est caractérisée par le culte d'Amitabha; la seconde par celui de Moñjuéri. Ces deux personnages ne sont pas historiques. Ce sont deux personnifications; l'une de la miséricorde et du salut par la foi; l'autre de la libération de toute illusion par la science, en attendant l'extinction.

Les Indianologues discutent sur le temps où le culte d'Amitabha prit naissance. Les livres buddhistes chimois ne contiennent aucune donnée, qui puisse aider à préciser ce temps. Dans le sûtra en 42 articles, entre 65 et 70 après J.-C., Amitabha n'est pas nommé. Par contre, entre 148 et 186, le Parthe 安 世高 Ancheukao, et un Indo-scythe 基 適 Leou-kiatch'an qui l'avait rejoint à la capitale, produisirent en Chine deux textes foudamentaux de l'Amidisme, le 無量 意 60 Ou-cang-cheau-king, et le 無量 60 Ou-leang-ts'ing-tsing-king. Les mêmes auteurs traduisirent aussi des sûtra se rattachant à Mañjuéri. Je vais parler très succinctement de ces deux séries d'ouvrages, devant revenir plus tard sur le fond des systèmes.

#### I. Amitabha.

Jadis le jeune moine Dharmākara reçut du Buddha de ce temps-là la promesse, qu'un jour lui aussi deviendrait un Buddha-sauveur. Il prononça aussitôt sa formule d'acquiescement [5], mais en y mettant viegt-quatre conditions; à savoir... que son nom serait conun dans toutes les régions existantes; que quiconque se réclamerait de lui, reléverait aussitôt de sa juridiction, entièrement et exclusivement; qu'il pourrait, par un rayon émané de son cœur, illuminer tout être qu'il voudrait, à n'importe quelle distance; que tout mourant, quelque grand pécheur qu'il fût, qui repentant voudrait sincèrement renaître dans son royaume, y renaîtrait aussitôt après sa mort; etc. Bref, le pardon de tout et pour tous, le saint au rabais, le bonheur pour une bonne intention. — En son temps, Dharmākara devint le Buddha Amitabha, et ce qu'il avait exigé s'est réalisé. Il est maintenant le premier de tous les Buddhas qui régnent dans les dix mille mondes. Son rayon porte l'intelligence et la consolation partout. Quand ce rayon pénètre dans les enfers, toute souffrance y cesse. Etc.



La terre du Buddha Amitabhu, en chinois 阿爾陀 A-mi-t'eno (d'on Amida et Amidisme), la 須 接 契 sukhavati, est à l'ouest de notre terre, par delà des milliers de royaumes de Buddhas plus rapprochés. Le printemps y est perpetuel. Tous ceux qui l'habitent, sont du sexe mascuiin, intellectuels de haute volée, dont le commerce est plein de charmes. Tous ont le même âge, l'âge adulte. La renaissance se fait dans les fleurs des fotus, qui croissent en de merveilleux étangs. Les corps ne sont pas matériels, mais éthères. Les vétements se présentent sur un simple desir, les aliments de même. La durée de la félicité n'est pas indéfinie, ce qui serait contre toutes les doctrines fondamentales du Buddhisme; mais elle nura une durée si longue, que pratiquement sa lin ne s'envisage pas. Le premier aprés Amitabha, dans sen royaume, c'est le p'ou-sa Avalokitesvara, qui 🕸 fff gouverne les fidèles et les III fait passer. - Il y a longtemps qu'on a remarqué combien les textes amidistes ludiens rappellent les doctrines avestiques sur Ahura-Mazda et sur l'ange Srésh. Nombre de termes, dans les textes amidistes chinois, m'ont fait croire que, primitivement, l'Amidisme dériva du Mazdéisme. On comprend alors pourquoi le Parthe An-cheukao élevé dans le Mazdeisme, et l'Indoscythe Leou-kiatch'an qui le connut certainement bien, s'empressèrent de doter la Chine de textes amidistes. - Le trait caractéristique de l'Amidisme, c'est son amour de la lumière et de la pureté. Amitabha prévient par son illumination. Quand on est ne cher lui, il instruit, il éclaire, il élève. Sa terre est une grande école de sainteté, dans laquelle il n'y a pas une ombre, pas un élément vulgaire. Chez ini, grace à sa immière, aucune obscurité, aucune impureté. Se doctrine est la miséricarde illimitée pour tout et pour tous, débordant de 我 諍 派 A son cœur très pur; cette expression revient sans cesse. Il vient en personne chercher, à la mort, l'ame de ceux qui ini ont été dévots, et leur apparaît alors visiblement, pour consoler leur agonie. - Vollà ce que les Chinois surent d'Amitabha, avant la lin du second siècle.

# II. Maūjušrī.

Mañjusri est la personnification de la spéculation philosophique, cette chose que le Buddha abhorra, qu'il interdit aux siens, qu'il condamna si souvent et si sévérement. Maigrè cela, les mahāyānistes confrontent souvent Moñjusri nvec le Buddha, auquet il pose des questions difficiles, avec lequel il discute, parfois modestement et amicalement, plus souvent avec un air hautain et sur un ton de mauvaise humeur. Les théories les plus abstraites du mahāyāna, sout dējā touchées, dans ces discussions, par An-cheukao et Leou-kiatch'an. Par exemple, la vision exatique par laquetle le Buddha embrasse tous les êtres, leur passé et leur avenir (佛田王珠景)... le corps mystique par lequet tous les Buddhas sont un Buddha (周 景 新春). La différence d'esprit entre le Buddha et Mañjusri, est finement indiquée par un texte, qui raconte ce qui suit: Le roi Ajātaiatru, meurtrier de son père et de sa mère, ayant grand'peur de l'enfer, demande au Buddha si le saint est possible pour lui... Le Buddha se dérobe... Le roi s'adresse à Mañjusri. Celui-ci lui dit d'être saus crainte, parce que, tout étant rien, le pèché n'est rien non plus, et l'enfer pas davantage. (阿爾州王鄉)

Voici comme échantillon de cette littérature nibiliste de la première époque,

un texte traduit par Leou-kiatch'an (酸 舟三昧 經). Le pauvre Buddha y est mis en scène, prechant le mahāyāna le plus outre... Parlant à une immense assemblée, il déclare que le premier devoir de tout aspirant à la perfection, c'est de se tenir continuellement dans le 🖃 🎼 samādhi, l'abstraction extatique, qu'll va expliquer, Le premier pas, dans cette voie, c'est la foi absolue, la foi aveugle, dans l'enseignement d'un Mattre ou Directeur spirituel. Ce mattre n'enseigne qu'une chose, à savoir que tout est rien. Appuyé sur la foi en cette sentence, l'aspirant s'exerce d'abord à l'indifférence absolue entre les termes contraires. Quand l'Indifférence est acquise, il s'exerce à effacer de son esprit l'idée même de leur distinction. - Le Buddha donne une longue liste de termes contraires, de l'identité desquels il faut se persunder par le samādhi. Par exemple: petit-grand, large-étroit, long-court, leger-lourd, vide-plein, profond-superficiel, froid-chaud, droite-gauche, devant-derrière, loin-près, beau-laid, vieux-jeune, riche-pauvre, noble-vil, maladesain, assis-debout, en mouvement-au repos, avancer-recuier, reussir-rater, perdregagner, recevoir-donner, continuer-cesser, avoir-ne pas avoir, facile-difficile, peine-plaisir, pur-impur, affamé-rassasié, parents-étrangers, ami-ennemi, vie courtevie longue, ce corps ou un autre, ce destin ou un autre, mort-vie, oui-non, êtren'être pas, Etc... Partant de la foi dans l'assertion du Maitre, le novice doit se persuader, un à un, de l'identité de tous ces contraires; on plutôt 🗯 de leur nonexistence. Il doit se fixer dans cette pensée unique, qu'un karma (dette morale) réunissant en faisceau des éléments /skandha/, forme l'être; et qu'un autre karma, défaisant le faisceau à son heure, met fin à cet être. Que tout est donc fanlasmagorie, tellement mouvante qu'elle est pratiquement irréelle, ne peut servir de base à aucune affection légitime ni à aucune pensee juste; le penseur étant anssi mobile que les êtres auxquels il pense. - Ceci posé, il semblerait que le Buddha va conseiller l'indifférence absolue pour soi et pour autrui. Du tout. Il conseille, pour soi, la sobriété, la simplicité, la chasteté, comme donnant une tenue plus digue... et pour autrui, une grande charité et un grand zele à l'instruïre que tout n'est rien.

Le Buddha dit et répète, que chercher dans le samadhi joie et consolation, est une illusion; que son but, ce qu'on doit y chercher, c'est la persuasion du vide universel, de la non-existence de soi et de tout. La pensée même est erreur. La seule vérité, c'est le nirvana, qui est le néant. — Nous verrons plus tard ce nihilisme poussé jusqu'à ses dernières conséquences. Notons seulement ici que ses principes furent connus en Chine, avant la fin du second siècle.

Dans le même discours, le Buddha parle de la contemplation des terres des Buddhas, et spécialement de celle d'Amitabha. Il permet aux commençants d'y penser, d'en rêver; distraction irrèelle, mais qui repose. Amitabha est, pour les nihilistes, aussi non-existant que tous les autres êtres, et son règne est pure imagination, tous les lieux, les distances et les temps, étant créés par la pensée, dans le moi, lequel n'existe pas.

Le succès ou l'insuccès dans la pratique du samādhi décrit ci-dessus, dépend du karma. Ceux qui y réussissent, sont mûrs pour le nirvana. Ceux qui n'y réussissent pas, ne doivent pas insister, car leurs efforts ne serviraient à rien; ils ne sont pas encore mûrs pour l'extinction.

#### III. Dharani.

On a prétenda que les incantations, conjurations, exorcismes buildhiques dharani, n'avaient été apportés en Chine que sons la dynastie E T'ang. C'est une erreur. Un riddhi-mantra bien authentique, se trouve parmi les traductions faites par Leou-kiatch'an. Le voici : Des laiques viennent se plaindre au Buddba. que tour maison est hantée. Il s'y rend, les console, puis cite devant lui les Pénates de la maison, et leur déclare que désormais aucun fantôme ne devra plus troubler la paix, sinon un Génie puissant viendra les piler jusqu'à ce qu'ils soient rédults en poudre fine. - Puis le Buddha annonce à Ananda qui l'accompagne, que, cinq cents ans après son nirvana, une secte de magiciens (tantrisme livalte) se répandra, et sera cause que les lutins malfaisants pulluleront. Qu'alors ses disciples, gardant bien les abstinences et les observances, devront invoquer les trois appuis, le Buddha sa Loi et son Ordre. Qu'ils se prosternent et prient six fois par jour, brûlent des parfums, allument des lampes, et récitent cet exorcisme: «Par la vertu du Buddha, qu'aucun génie, démon, fantôme, dragon, serpent, vampire, lutin, n'ose troubler la paix de cette maison et de ses dépendances, de son ûtre et de son puits. Car ses habitants sont disciples du Buddha et ses fils spirituels, Ceux qui les molesteraient, que leurs têtes éclatent en sept morceaux... Que par la vertu du Buddha, de sa Loi et de son Ordre, personne ne leur nuise. Que tous les bons devas les protègent. Que tous les êtres malfaisants s'en aillent d'ici en leur lieu! Car ce terrain est consacre au Buddha. A deux cents pas, dans tous les sens, sa r rotection le couvre. Qu'il porte bonheur à ses habitants, que leurs désire soient combles, qu'ils prospèrent et dans le civil et dans le militaire, qu'ils sient cent fils et mille petits-fils, qu'hommes et femmes vivent en paix et bonne entente. » Conserve bien cette formule, dit le Buddha à Ananda. Que chaque fois, avant de la réciter, ou allume quarante-neuf lampes, qu'on balaye et asperge le sol, qu'on brûle des parfums, qu'on regrette ses fantes et ravive sa dévotion. (安字神里線)

# IV. 单子 Meou-treu.

Il nous reste, de la fin du second siècle, entre 190 et 200 probablement, un opuscule sur le Buddhisme, par un certain A J Maître Meou. Le prénom du personnage est inconnu Très verse dans les doctrines de Confucius et de Luo-treu, il fut fonctionnaire chinois dans le pays de Canton. Où apprit-il à connaître le Buddhisme? Est-ce à la capitale, ou au lieu où il exerça sa charge? On ne sait pas au Juste. En tout cas il écrivit, pour le Buddhisme, contre les Lettres, un intèressant petit traité. Hostlie au Toolsme, jugeant le Confuciisme insuffisant, il s'efforça de faire au Buddhisme que place au solell. Dans sa pensée, le Confuciisme devait être en Chine la règle de gouvernement, le Buddhisme devait être la religion du peuple, les deux s'aidant mutuellement.

Il commence par raconter assez exactement, et sans trop de merveilleux, la légende du Buddha, son mariage, son évasion, sa vie érémitique durant six années. Né dans l'Inde, dit-il, au centre de la terre, pour pouvoir mieux répandre ses enseignements dans toutes les directions, il prêcha une doctrine destinée à sauver tous les hommes. Quand il quitta ce monde, il laissa une société qui s'occupe du saint de tous. Qui veut arriver au bonheur, doit observer cinq préceptes, et garder l'abstinence six jours chaque mois. Les moines observent 250 règles, et gardent l'abstinence tous les jours. Le nom de Buddha est une épithète, qui signific l'Illuminé. De son vivant, le Buddha pouvait se transformer, se multiplier, apparaître et disparaître, prendre n'importe quelle forme, à volonté. La voie qu'il a enseignée, mène au bonheur. Elle n'est pas contraire à la doctrine des anciens Sages, résumée par Confucius. Le but des deux doctrines est différent. Un même homme peut pratiquer les deux. Il ne faut pas rejeter le Buddhisme a priori, parce que Confucius ne l'a pas connu. N'y a-t-il pas, dans les pharmacies, nombre de medicaments excellents, inconnus du temps de la les Pien-telias? Un bon livre en plus de ceux de Confucius, c'est tant mieux. L'homme raisonnable prend le bien partout où il le trouve, et apprend de qui l'enseigne.

Mais, objectent les Lettrès, les moines buddhistes se rasent la tête, ce qui est contre la piète filiale, les cheveux faisant partie du corps donné par les parents. De plus, ils ne se marient pas, privant leurs parents de postérité, ce qui est bien pire. — Ils sont excusés, dit Mem-tzen, par le but supérieur auquel ils toudent.

His prétendent, disent les Lettrés. que, après sa mort, l'homme renaît, ce qui est impossible. — Vous admettez, dit Mem-tzen, que l'âme survit à la mort, puisque vous l'appelez et lui faites des offrandes. Si elle survit, l'homme peut renaître, comme une nouvelle touffe de blé naît de la graine d'une touffe ancienne. Et j'a-joute, la doctrine du Buddha rend mieux compte de l'au-delà que la votre. Car on sait par lui que les bous vont au palais du Buddha : Amidisme probablement ), et les méchants en un lieu de supplices.

Le Buddhisme, disent les Lettres, est trop exigeant, prend trop de temps, rend la vie amère par la multiplicité de ses observances. — Il faut cela, pour le but, dit Meon-tzeu. Narcher droit, au moral, exige bien des précautions. Vos Odes ne disent-elles pas « marchons en tremblant, en prenant bien garde, comme au bord d'un abline, comme sur la glace mince ».

Le Buddhisme, disent les Lettrès, fait trop dépenser en aumônes et en frais de culte, ce qui est contraire à l'économie prescrite par Confucius. — Meou-tzeu répond: L'aumône et le culte ne sont pas gaspiliage. Les Buddhistes font ces dépenses, pour se préserver de grands malheurs. Elles sont donc raisonnables et légitimes. Ils sément pour la vie future.

Les moines ne raisonnent pas, disent les Lettrès, mais appulent leurs assertions doctrinales sur des comparaisons fictives ou des histoires sans preuves. — Vous parlez bien, dit Meou-tzeu, du phénix et de la ticorne, et vous donnez leur apparition en preuve de la bouté du gouvernement. Or qui a jamais vu le phénix ou la licorne?. Personnet.. Quant aux discours basés sur des comparaisons, ils sont souvent très solides. Vos livres, celui des Odes en particulier, en sont pleins.

Le mépris du Buddha pour la richesse et l'honneur, est contre nature, disent les Lettrès. — Il serait contre nature, dit Meon-treu, s'il aliait contre le devoir ou contre la raison. Mais il ne va pas contre le devoir, aucune loi n'obligeant à vouloir être riche et honoré. Il ne va pas non plus contre la raison; car, si les Buddhistes vivent pauvres et humbles, c'est pour éviter bien des maux, en cette vie et au-delà.

J'ai été à la cour, dit un Lettre, et jamais je n'y ai entendu parier en bien des Buddhistes par les personnes distinguées. — Pur effet de la routine, dit Meoudzen. Chacun suit l'ornière, Tous cherchent, non la vérité, mais la faveur.

Fai été à Kotan, dit un Lettré. Les moines y sont nombreuz. Or beaucoup quittent leur genre de vie, après l'avoir pratiqué. — Ceci, dit Meou-tzeu, prouve contre l'apostal, pas contre le genre de vie qu'il quitte. Il y a des plumes qui volent à tout vent, et il y a des pierres qui ne bongent jamais.

Alors, dit un Lettré, si les Buddhistes ont tant et de si bons arguments, pourquoi ne les citez-vous pas; pourquoi ne nous citez-vous que les Annales et les Odes? — C'est que, répond Meou-treu, les bœufs n'alment que les beuglements de leurs semblables, et les moustiques le chant de leurs parcils. Vous ne comprenez que cela.

Sources. — Les sutra dont les titres sont indiqués au hout des citations, dans le Tripitaka chinois. — L'opuscule 本 子 Meou-tzeu.



La roue de la métempaycose.



點 玄 Tcheng-huan (康 成 k'ang-tch'eng), le commentateur.

# Cinquantième Leçon.

Deuxième siècle de l'ère chrétienne. Confuctisme et Taoisme.

Les Confuciistes se groupent en caste fermée. Les Taoistes s'organisent en puissance politique.

Sommaire. — A. Fixation du texte des Canoniques confuciistes, Premier Commentaire. — B. L'épisode de la Pléiade. — C. Taoisme, Culte de Lao-treu. — D. Tchang-ling. — E. Insurrection des Turbans jaunes.

Au second siècle de l'ère chréfienne, se produisit un événement, qui ent Α. pour le Confuciisme une importance capitale. Après la mort du Maître (479 avant J.C.), la plupart de ses disciples rentrérent dans la vie privée, et leurs copies des anthologies confuciistes, à supposer qu'ils en avaient, se perdirent avec le temps. Quelques familles seulement conservérent les textes écrits, et transmirent dans ieur sein, oralement, de génération en génération, ce qu'elles prétendaient être la vrale manière de les expliquer. Quand le catalogue littéraire des iff Han fut établi (page 319), on admit deux lignes de transmission pour les Annales, une nour les Mutations, une pour les Odes, trais pour la Chronique de Confucius, écartant les autres versions, lesquelles se perdirent du fait qu'elles n'eurent plus la vogne. Or, ce choix des textes et des gloses, fut-il impeccable?.. grave question!.. les incilleurs critiques en doutent. Ils avouent que la glose des Odes reçue, et une des trois de la Chronique, représentent l'opinion de 苗子 Sunn-treu, un novateur, comme nous savons, au moins en partie. Ils admettent de plus que toutes les gloses, d'abord orales puis écrites, peuvent bien avoir été modifiées par les maîtres qui les enseignérent et les rédigérent, à leur gré et sons contrôle, depuis le cinquième jusqu'an deuxième siècle. De sorte que, disent-ils, la tradition, an commencement de l'ère chrétienne, ne rendait pent-être plus exactement le sens des auteurs des anciens textes des Annales et des Odes; peut-être même plus le sens de Confucius et de ses premiers disciples; mais bien une sorte de sens moyen, formè peu à peu dans les familles gardiennes du dépôt, non sans infiltrations taoistes et autres résultant de l'ambiance; ou parfois le sens particulier d'un maître, qui fut préféré par les intéressés, pour des raisons à eux commes. Ainsi nous savons que les Mutations, telles que nous les avons, texte et glose, sont l'amalgame de la tradition de deux écoles antérieures aux Han, lesquelles se défendaient de concorder. Le cas des Annales est encore plus grave; de ce qui est parvenu jusqu'à nous, la moitié seniement est authentique, et combien détériorée. Les Odes, telles que nous les avons, sont une quatrième version, à laquelle Sunn-tzeu mit la main; tandis que trois autres versions antérieures, probablement plus authentiques, ayant été rejetées, périrent. Pour la Chronique de Confucius, trois versions ont été conservées, or elles sont très disparates. Pour les Rits, ce que nous avons, est une compilation faite par un seul auteur, selou son bon plaisir. Les Entretiens de Confucius, si importants, ont subi les mêmes vicissitudes. Je ne puis pas m'étendre lei davantage sur ce sujet, qui est du domaine de la bibliographie et do la critique. — En 79 après J.-C., par ordre impérial, une commission de Lettrès fixa le texte qui serait désormais tenu pour classique. Elle fit ce travail comme il lui plut, et ce qui ne lui plut pas fut perdu, donc plus de confrontation possible depuis lors. Ce texte se déteriors encore pendant près d'un siècle, la copie à la main étant le seul moyen de multiplication, et les fautes étant inévitables avec une écriture aussi compliquée. En 175 après J.-C., encore par ordre impérial, le texte, tel qu'il était alors, non critiqué, non révisé, fut gravé sur une série de stèles en pierre, que l'on pouvait estamper. Cela le fixa definitivement, tel qu'il était alors (c'est à dessein que je répète), avec tontes les transpositions de passages et les erreurs de caractères que six siècles y avaient introduites, et qui y sont restées jusqu'à présent.

Cette édition d'un texte désormals officiel et unique, provoqua la rédaction du premier commentaire littéral, base de tous ceux qui furent produits depuis Il fut l'œuvre du famens 艦 女 leheng-huan (alles ﷺ 挺 Teheng-k'angteh'eng, 127-200). Tcheng-huan avait été l'élève de El de Ma-joung (79-186), fonctionnaire lettre, toujours original, souvent fauta-que, plus Taoïste que Confuciiste, Aux tares de son malire, Tcheng-huan ajoula celle d'une ivrognerie stupéfiante même en Chine. On comprend alors qu'il alt si bravement tranché loutes les questions génantes, et fait de la littérature ancienne le pot-pourri dont la postérité dut se contenter, faute de mieux, pendant un millier d'années, - Pour bien comprendre combien l'œuvre de cet homme fut n'ifaste, il faut se rappeler que, quand Il écrivit, l'ancienne Chine avec ses institutions ayant disparu depuis plusieurs siècles et les vieilles choses signifiées par les anciens caractères étant oubliées, les lextes ne pouvaient plus être compris que grâce au commentaire. Tchenghuan rédigea ce commentaire, au petit bonbeur; et désormais, dans toutes les écoles, les maltres expliquérent le texte d'après lui. Car le sens critique ne tourmenta jamais les maîtres chinois ordinaires. Tous ces êtres vulgaires qui, de génération en génération, ne visérent qu'à faire passer leurs élèves aux examens officiels, se soucièrent peu de ce que pouvaient valoir le texte et le commentaire qu'ils enseignaient. Ils gagmalent leur vie à ce métier, et eussent traité d'insolent l'élève qui n'anrait pas accepté avenglément leur dire. Il résulta de ce fidéisme, que, quand le texte de 😤 ... Ts'ai-young cut été grave, quand le commentaire de Tcheng-huan ent été édité, tout le reste fut abandonné aux insectes, et le Confuciisme se résuma en ce texte tel quel avec son commentaire unique. - l'insiste sur ce fait qui est généralement ignoré, et qui est capital pour l'intelligence de ce que vant au juste la doctrine confuciiste si longtemps officielle. Pour l'éclairer davantage, je vals donner un exemple des improvisations du taoiste la-joung et de l'ivrogue Tcheng-huan.

Soit le texte si important des Annales (que l'ai cité page 13 B), où il est dit que 最 Chounn salua dans le temple des Aucètres 文 國 le premier de sa mec. Ma-joung interprète: Chounn salua le Ciel ancêtre de tous les hommes Erreur inepte, car jamais le Ciel ne fut sainé dans le temple des Ancêtres; erreur taoiste, car jamais les Jou ne considérèrent le Ciel comme l'ancêtre des hommes. — A la suite: Chounn fit une offrande au Souverain d'en haut... Ma-joung explique: Le Souverain d'en haut, c'est le Génie aussi appelé Suprème Un, qui loge dans le

quadrilatère de la Grande Ourse, et qui est le plus noble de tous les Génies du ciel... Ceci est du Taoisme tout pur Les Anciens ne connurent pas de logements dans le ciel, et le Suprême Un fut inventé en l'au 123 avant J.-C., comme nous avons vu (page 290). — À la suito: Ghounn allume un bûcher sur le sommet du mont Tai-chan... Ma-joung explique que ce fui pour offrir une victime en bolocauste. C'est absolument faux. Jamais aucune victime n'était offerte sur le bûcher, dont la flamme devait avertir le Souverain d'en haut que son Fils était à son poste et le salualt, — Tchang-huan, lui, escamote la difficulté, au moyen d'une phrase buddhiste bien commode. Tout cela, dit-il, c'étaient des manières de prier et d'officir... Prier qui?.. Offrir à qui?.. pen importe. — Encore une fois, depuis l'an 1000 jusque vers 1800, les critiques auront fort à faire, pour arriver, par la confrontation des divers textes, à remplacer par des explications sérieuses les élucubrations de ces deux artistes.

-4-4-

B. La détermination plus précise de la doctrine soi-disant confuciiste, eut pour effet une cohésion plus intime des Lettres, lesquels deviarent, à partir de ce temps (seconde moitié du deuxième siècle), une caste définie et fermée. D'antres facteurs contribuérent à cette évolution : l'introduction du Buddhisme, secte adverse : l'organisation du Taoisme, secte rivale ; enfin et surtout, l'hostilité des ennuques du palais impériul. Massès autour de leurs livres canoniques, faisant corps pour prôner la politique de Sunn-treu, les Confuciistes recrutérant des disciples, intermarièrent leurs fils et leurs filles, se crurent trop tôt une puissance, et reprirent les traditions hargneuses et froudeuses qui leur avaient coûté si cher jadis, sous le Premier Empereur des 表 Ts'inn (page 260). Vers l'an 175, ils se heurtérent à un parti redoutable. Le palais impérial était alors plein d'intrigues. Une impératrice régente avait nommé son propre père inteur de son fils légal, le jeune empereur encore mineur. Confuciiste fervent, ce tateur, 🍟 武 Teou-ou, s'entours d'une élite de Confuciistes, la fameuse Plétade. Les eunuques et les femmes du palais se rebifférent. Les Lettres méconnurent la force de ces adversaires et les attaquérent directement. Une éclipse de solell s'étant produite, ils y virent, d'après leurs principes, une entreprise de la modalité yinn contre la modalité gang, des eunuques et du harem contre le jenne empereur; et ils adressérent hardiment à la régente, la demande que les ounuques fussent supprimés, que le harem fût évacue... Survint une promenade de la planète Venus dans les mansions polaires, autre emplétement du ginn sur le gang, qui fut cause que les Leitres urgérent leur demande, la declarant nécessaire, urgente, etc., Sur ce, révolte des eunuques, qui accusérent le père de l'impératrice de vouloir se faire empereur. Dans un conflit armé, les eunuques eurent le dessus, tuèrent plusieurs des principaux Lettrès et exterminérent leurs familles. Le père de l'impératrice dut se suicider. Sa fille l'impératrice fut séquestrée, Toute sa famille fut massacrée. Les eunuques s'emparérent du jeune empereur et lui firent signer leurs décisions. Les Lettrès furent mishors la loi, et traqués à outrance par tout l'empire, sous prétexte qu'ils avaient soutenu le Tuteur qui visait au trône. Beaucoup furent mis à mort. On estime que, de 175 à 179, cinq mille personnes périrent dans cette bagarre. Ce sont les martyrs

du Confuciisme, vénérés d'âge en âge par ceux de leur couleur. Ils montrérent, dans tous leurs faits et gestes, la maladresse caractéristique de leur caste, entassèrent des paperasses et des bourdes, coururent tant qu'ils purent pour sauver leur vie, moururent enfin gauchement mais bravement. — Les eunuques gouvernérent l'empire, au nom de l'imbécile empereur 登 Ling, durant vingt-deux ans. Après sa mort, ils s'emparérent de son fils mineur, et continuérent leur jeu. En 189, ils furent massacrés, au nombre de plus de deux mille, par le général 蒙 對 Yuan-chao. Mais les Lettrés ne revinrent pas pour cela au pouvoir. Il leur fallut du temps pour se remettre de leur saignée.

C'est aussi durant la seconde moltié du deuxième siècle, époque lamentable où une bande d'eunuques gouverna pour des empereurs enfants, que le Taoisme s'organisa en une puissance politique redoutable, avec des chefs et une hiérarchie. C'est lui qui depuis lors a donné le branle à toutes les révolutions chinoises, lesquelles commencent toujours par des brigandages isolés pour cause de misère populaire, violences coordonnées ensuite et unifiées sous un prétexte superstitieux. Il en fut ainsi, depuis les Turbans jannes en 184, jusqu'aux Boxeurs en 1900. Ce sujet ayant une importance considérable, je vais reprendre d'un peu plus haut.

En 165 après J.-C., l'empereur 挺 Hoan fit, pour la première fois, une démonstration officielle en faveur de 老 子 Lao-tzeu, le père du Taoisme. Il lui fit d'abord faire des offrandes, au lieu prétendu de sa naissance, dans la province actuelle du pf 崇 Heue-nan. Puis, ayant fait construire un temple taoiste à la capitale, il fit lui-même des offrandes à Lao-tzeu en l'an 166, avec le rituel des sacrifices impériaux au Ciel, leutille de dire que l'empereur Hoan est flâtri dans l'histoire pour cette action. «L'empereur 文 Wenn des premiers 河 Han, disent les historiens, fit le premier pas dans les voies taoistes, en introduisant le culte des Cinq Souverains. L'empereur 武 Ou de la même dynastie, fit le second pas, en introduisant le culte du fourneau alchimique. L'empereur 貞 Hoan de la deuxième dynastie Han, fit le troisième pas, en autorisant le culte de Lao-tzeu. Tous les trois ont mai agi. >



D. Voici maintenant des textes importants tirés de l'Histoire officielle. Ils datent du troisième siècle, sont donc presque contemporains, et jettent une vive lumière sur l'évolution politique du Taoisme, sur la manière dont les meneurs taoistes s'y prenaient pour exploiter à l'occasion la superstition latente du peuple chinois, superstition qui fait que cette masse immense est toujours prête à s'enflammer et à exploser.

Donc, an premier siècle de l'ère chrétienne, un certain 張 陵 Tchang-ling né probablement dans la Chine orientale vers l'an 34, se transporta à l'Ouest, au 四 月 Seu-tch'oan actuel. Il appril là la doctrine taoiste, et s'en servit pour agiter le peuple. Il fonda une société secréte, en vue de propager cette agitation. Quiconque s'y affiliait, devait verser cinq boissessux de riz, ce qui vaiut à la secte le sobriquet de Voleurs de riz. Tchang-ling étant mort, son fils 最 氨 Tchang-

heng ini succèda, comme chef de la secte. A son tour Tchang-heng fut reinplacé par son fils & M Tchang-lou. Employé par un préfet impérial comme commandant militaire, Tchang-lou s'appropria d'abord les soldats qu'on lui avait conties, puis s'empara du pays de M. P Hanstehoung, qu'il s'atlacha en lui impoant un culte religieux particulier. Il eul des officiers militaires et civils. Les civils jugesient les différends, dans des locaux dits Maisons de justice. On v servait un repas à ceux qui vensient se plaindre, et leur affaire était expédiée immédiatement. L'administration des eunuques étant alors ce que nous savons, le peuple de Han-tchoung accepta volontiers Tchang-lou. Incapables de le déloger, les eunuques lui envoyèrent, more sinico, les patentes de gouverneur du Hantchoung, et ordonnérent aux préfets limitrophes de la laisser tranquille, et de lui payer même une sorte de tribut. Tchang-lou se maintint dans sa position durant plus de trente années, et mourut de vieillesse dans son lit. - Telles sont, d'après l'Histoire, les origines de la famille of Tchang, dont un membre est resté, jusqu'à nos jours, chef honoraire, sinon effectif, de la secte taoiste. Les écrivains protestants affectent d'appeler ces individus les papes du Taoisme; avec quelle raison? Le lecteur en jugers. - La vie assez obscure de Tchang-ling, fut plus tard embellie par la légende, cela va de soi. On le fit descendre, sans preuves d'ailleurs, de 張 耳 Tchang-leang, souteneur de 劉 民 Liou-pang, le fondateur de la première dynastie Han (page 285), un assez singulier personnage. On prétend que Lao-tzeu lui apparut en personne, qu'il trouva la drogue d'immortalité, qu'il s'établit sur la mont fit E Loung-hou (dragon-tigre) dans le fr Miang-si actuel, entin qu'il finit par monter vivant au ciel. Cette apothéose fut l'œuvre d'un disciple du cinquième siècle, dont l'aural à parler en son temps,

-0-0-

Ю. Passons à d'autres textes... Un certain 張 角 Tchang-kiao de 部 鹿 Kiulou, agitateur taoiste, communiqualt à ses adeptes des recettes magiques. Il appela sa secte, la Voic de la paix parfaite. Il prit les titres de Grand Sage, et de Bon Mait: c. Il passalt pour un grand gnérisseur. Il récitait des formules sur un vase plein d'eau. Les malades, d'abord mis en retraite, examinaient leur conscience et regrettaient leurs pêchés. Leur confession et leur acte de contrition était copié à trois exemplaires. Le premier, adressé aux Génies célestes, était porté sur une montagne. Le second, adressé aux Génies terrestres, était enfoui dans une fosse. Le troisième, adressé aux Génies aquatiques, était immergé dans un cours d'eau. Ensulte, humblement prosternes, les malades huvaient l'eau adjurée par le Bon Maître. S'ils guérissaient, ils étaient considérés comme sujets sincères, et enrôlés dans la secte. S'ils ne guérissalent pas, ils étaient congédiés comme sujets louches. Le Ban Maître promettait la rémission des pêches pour certaines bonnes œuvres. surtout pour la réparation bénévole des chemins et des ponts. Il interdisait le vin et la luxure, pour donner à sa secte une devanture digne. - Les frères et amis de Tchang-kiao préchaient partout la nouvelle doctrine. Au bout de dix années de ce manège, il eut des centaines de milliers d'adeptes inscrits. Alors Tchang-kiao crès trente-six grands chefs, dont chacun commandait de cinq à dix mille hommes, Puis il fit courir le bruit que l'année 184, première d'un cycle sexagénaire, serait

aussi, de par les diagrammes et les nombres. la première année d'une ère nouvelle. Quand les cerveaux populaires furent suffisamment échauffes par cette nouvelle, Tchang-kiao déclancha le soulévement général. Ses hommes se coifférent d'un turban jaune, comme signe distinctif de la secte. Tchang-kino s'appela le Duc du ciel; son frère 張 曾 Tchang-pan fut Duc de la terre; le cadet 引 過 Tchangleang fut Duc de l'humanité. Toujours la Triade ; nous connaissons cela. - La poussée fut si soudaine et si irrésistible, que partout les officiers du gouvernement durent chercher leur saint dans une fuite précipitée. An bout d'un mois à peine, tout le nord du Fieuve Jaune était aux mains des Turbans jaunes, ou déclaré pour eux. Cependant quand ces handes se heurtérent aux troupes régulières exercées, elles éprouvérent des revers de détail assez nombreux. Tchang-kina concentra son armée dans la ville de 🖄 📆 Korng-tsoung. Il y mourut de maladie. Ses frères ne le valaient pas. Le cadet Tchang leang fut tue dans une bataille, qui coûta la vie à quatre-vingt mille insurges. Une autre bataille, dans laquelle Tchang-pao perit, couta la vie à cent mille Turbans jaunes. Puis une repression atroce commença. Pas de district dans lequel plusieurs milliers de suspects ne furent mis à mort. - Toutes les insurroctions lancées depuis par les Taoistes, furent des copies de celle-ci. Quelques-unes aboutirent à un changement de dynastie Les autres furent noyées dans le sang.

Source. — 後 派 對 Histoire officielle de la deuxième dynastie Han. — Tous les documents importants se trouvent dans mes Textes Historiques vol. II.



## Cinquante-et-nnième Leçon.

Troisième siècle de l'ère chrétienne.

Période des Trois Royaumes, - 1. Buddhisme. - II. Taoisme.

La deuxième dynastie 評 Han s'effondra dans le sang et la boue. En 220, la Chine se trouva partagée, par trois compétiteurs au trône impérial, en 三 图 Trois Royaumes, 源 Han à l'Ouest, 吳 Ou au Sud, 總 Wei au Nord. En chiffres ronds, la division dura soixante ans, de 220 à 280. — Rien à dire, au point de vue religieux et philosophique, du royaume occidental Han. Je note seulement en passant, que la favorite du barem de son second roi, fut une Persane. Les rapports avec les pays étrangers élaient alors fréquents et faciles, et bien des notions exotiques furent importées en Chine à cette époque, durant laquelle, les Confuciistes ne comptant pour rien, les idées furent plus larges et les esprits plus éveillés qu'en d'autres temps. — Mais il me faul traiter plus longuement des faits arrivés, durant cette période, dans le royaume de Ou, capitale 建 菜 Kien-ie, le Nankin actuel; et dans le royaume de Wei, capitale 浴 浧 Luo-yang, maintenant 河 南 府 Heue-nan-fou.

 Buddhisme. — Malgré les guerres continuelles, les missionnaires buddhistes, moines et labues, continuaient à arriver en Chine, apportant leurs livres, les tradulisant, s'attachant des adeptes Indigènes. Par la force des choses, ils se partagérent en deux groupes, un dans chaque capitale.

Bans le groupe de Lao-gang, je remarque le moine indien Dharmakâla, je moine touranien Samghavarman; et deux moines parthes, Dharmasatya et Dharmabhadra. Parmi leurs œuvres, qui n'ajoutérent d'ailleurs que peu de connaissances essentiellement neuves à celles que la Chine possédait déjà, je relève une nouvelle et excellente traduction du sûtra fundamental de l'Amidisme 無量 ② On-leang-cheou-king; et la traduction 11 题 体 Amidisme identies bon résumé du système primitif hinagâna, composé au troisième siècle avant J.-C. par l'Indien Ghosha. Dans ce dernier ouvrage, le progrès de la terminologie est remarquable, presque tous les termes abstraits, jadis translittérés du sanscrit ou du pâlt, étant maintenant traduits par des termes chinois clairs et précis. Désormais les aspirants chinois eurent entre les mains un traité intelligible, qui facilita grandement leur formation. La section qui traite de la contemplation est surtout solgnée. Je ne m'y arrêterat pas maintenant, devant revenir sur ce sujet au long.

Le groupe des traducteurs de Kien-ie fut encore plus intèressant. Deux noms sont surtout à souligner, à savoir, celui du moine indien Vighna, ancien jatila adorateur du feu converti au Buddhisme, et celui du laïque Kou-chan (Indo-scythe) 支 液 Tcheu-k'ien (c'est son nom chinois; son nom Kou-chan n'est pas connu ), précepteur du fils du premier roi de Ou, tequel déploys à Kien-ie, de 223 à 253, une activité inlassable. Il nous reste encore de lui quarante-neuf traduc-



Mara, le Tentateur.

tions. — Parmi les muvres de ce groupe, je relève le 注句 是 Fa-kiu-king, une samptation, par Vighna, du Dimmapada, muvre de l'Indien Dharmatrâta au premier siècle de l'ère chrétienne probablement, avec addition de chapitres supplémentaires, qui en font un petit manuel de Buddhisme très intéressant. Puis le 阿爾陀 經 A-mi-touo king, abrègé du texte amidiste cité plus haut, lequel acquerra en Chine une importance capitale; traduit par Tcheu-k'ien. Enfin la première traduction incomplète d'une de ces collections de petits sûtra, qui partent le nom générique âgama, le 雖 同 余 經 Tsa a-han king, dont une traduction complète et meilleure sera faite plus tard.



Vu son importance, il me fant donner ici un résumé du Fa-kiu-king de Vighna. C'est une collection de textes brefs, themes à discours, faciles à apprendre, faciles à retenir.

«Rien de ce qui est, ne reste comme c'est. La prospérité et la décadence alterpent. Tout homme qui est né, devra mourir. La cessation de cette impermanence scrait le bonheur. Il en est des hommes comme des vases que farme un potier; tous serviront durant un temps, et finiront par être brixés.

Comme l'eau courante qui s'en va et ne revient pas, ainsi s'éconte da vie immaine, fins qui passe et ne retourne jamais. Chaque jour, chaque muit, emporte une certaine quantité de vie.

Dans l'incertitude générale, quatre choses soulément sont assurées; à savoir que... t l'état actuel ne durcra pas... 2 à la richesse succèdera la pauvreté... 3 à l'union succèdera la discorde... 4 la vie sera terminée par la mort.

La mort ne s'évite pas. Ne fayez, ni dans les mirs, ni dans les mers, ni dans les montagnes. Envisagez-la avec calme. C'est par la considération de l'impermanence, que le moine triomphe des armées de Mūra (te tentateur) et se tire de la roue des renaissances.

La fonle ignare des mortels ne pouvont arriver en masse au saint, le Soge s'isole et suit sa voie, houreux comme l'éléphant échappé d'un troupeau, qui m reconvré la liberté

L'aspirant doit se protéger par l'observance, et s'avancer en augmentant sa science. Avec la science, la foi grandit et s'enracine. Ainsi parvient-on au miscona, l'état qui ne change plus.

Recevoir l'instruction, c'est comme si, étant avougle, on recevuit des yeux. C'est le plus grand de tous les honheurs. Plus un écoute humblement, plus on grandit en science, La science danne la foi.

La foi traverse les ténébres de ce monde, comme un navire franchit l'océan. Laissant en arrière les maux et les soucis, elle aborde à l'autre rive. Foi ferme, humble acquiescement, durable persévérance, voilà la voie du salut.

Celni qui veut vraiment mener une vie réglée, doit garder ses sens de toute dissipation, manger et boire modérèment, ne dormir que le temps nécessaire, surveiller et gouverner ses pensées. Qu'il ne perde pas de vue le Buddha, sa Loi et sou Ordre. Qu'il n'oublie jamais, que tout ce qui l'entoure, est vide et vain. Qu'il remplisse ses devoirs et soit charitable.

Il ne faut pas tuer un être qui a vie. Il ne faut blesser ni même heurier per-

sonne. Sauver une vie est plus méritoire que tous les sacrifices (brahmaniques) aux dieux. Il faut être patient et poli, évitant ainsi les conflits et les haines.

C'est la pensée qui fait l'homme; qui le fait hon ou mauvais, selon qu'elle est honne ou mauvaise. L'esprit dirige, l'esprit oriente. Un esprit hon produit des actes bons et de honnes paroles. Un esprit mauvais produit tout le contraire.

Rien de plus pernicieux que l'erreur. Rien de plus important, que de discerner le vrai du faux. Rien de plus nécessaire, que de réprimer ses propres imaginations, et de repousser les insinuations d'autrui.

Qui fait le bien, est heureux maintenant, et sera beureux dans la suite. Qui fait le mal, est malheureux maintenant, et sera malheureux dans l'avenir. Mal agir, empoisonne la vie présente, et pésera sur les vies futures.

Les préceptes et les règles paraissent être peu de chose. Mais ce peu de chose, en détruisant le reliquat de la dette morale, procure le plus considérable de tous les biens. Quiconque s'est converti sincérement, deviendra, par l'observance, de plus en plus ferme. Il fera du bien, à soi-même et à autrui.

Le corps sera détruit tot ou tard, et l'esprit devra émigrer ailleurs. Alors pourquoi tenir à son corps? pourquot le considérer comme une demeure stable 2. Il faut vous détacher de tout, y compris de vous-même; personne, même votre père et votre mère, ne pourra faire cela pour vous. Il faut vous garder des séductions de ce monde, comme la tortue qui ramasse ses quatre pattes, sa tête et sa queue, sous sa carapace, pour les mettre à couvert. Seul l'Illumine, le Détaché, qui considère la terre comme un tas de sable et l'univers comme un mirage, triomphe dans la lutte contre Mâra (le tentateur). Semblable au lotus qui s'épanouit giorieux dans l'étang près de la route, charmant les yeux et embaumant l'air; ainsi, en dehors de la voie où se pressent ceux qui vont d'existence en existence, le Sage s'épanouit dans la dignité et la paix des vrais disciples du Buddha.

Le salut n'est pas dans la multiplicité des textes récités on des offrandes faltes. Réciter mille strophes qu'on ne comprend pas, n'est rien. Réciter une seule sentence que l'on goûte, c'est beaucoup. S'assimiler une vérité puis agir en conséquence, vollà ce qui achemine vers le salut. Et pour ce qui est des offrandes, le mérite n'est pas dans leur valeur intrinséque; il est proportionné au cœur avec lequel elles sont faites.

Avoir la tête rasée, quêter sa nourriture, garder le silence, sauver la vie des petites bêtes, ces choses-là ne suffisent pas pour faire un moine. Ce qui fait essentiellement le moine, c'est l'extinction de toute passion, la suppression de toute pensée frivole, le soin quotidien de solder le reste de sa dette ancienne et de n'en plus contracter aucune nouvelle; être indifférent à tout, et bienveillant pour tous. Voità ce qui fait le moine, Quelque simple et fruste que soit un homme, s'il est ainsi soumis à la Loi, c'est un véritable disciple du Buddha.

Que d'hommes passent leur vie à se préoccuper de leur famille, de leur argent, de leurs affaires : et la mort les emporte, comme un torrent emporte des pailles, en un instant. À l'heure de la mort, que pourront pour vous vos parents, même les plus proches ? Ils seront aussi impuissants à prolonger votre vie, qu'un aveugle est incapable d'écarbouiller une tampe qui s'éteint. Donc, si vous êtes sages, appliquez-vous à l'observance, la seule voie de la paix, du contentement, de la stabilité.

Sans doute, vivre dans la contrainte morale et l'abstinence physique, est dur ;

mais la vie en apparence libre et aisée des mondains, est en réalité beaucoup plus dure. Sans doute, vivre en communanté, dans une égalité et fraternité parfaite, humble et soumis, est dur ; mais gouverner une maison et gérer une fortune dans le monde, est bien plus dur. Sans doute, mendier sa nourriture est dur ; mais les maux qui découlent de l'intempérance, et que le moine mendiant évile, sont bien plus durs. Avec le temps, on s'habitue à tout, même aux anstérités, et on finit par ne plus vouloir vivre moins durement. A qui a la foi, le devoir ne pèse pas, car il sait qu'il s'enrichit moralement chaque jour. Quel bonbeur, que de pouvoir être seul dans sa cellule, de n'avoir à partager sa couche avec personne, de pouvoir suivre en toute liberté son idéal de perfection.

O désirs! j'al découvert votre origine. Vous naissez des pensées choyées par l'esprit. Désormais, pour vous faire mourir, je ne penserai plus. Que de temps, jour et nuit, j'ai été votre esclave, votre victime. Me voici délivré. Plus de désirs, donc plus de distractions, plus d'apprébensions, plus de craintes... Si le ciel faisait tomber sur lui les richesses et les honneurs comme la pluie, l'homme qui n'est pas maître de ses convoitises, n'en aurnit jamais assez. Sent celui qui supprime ses désirs, sait être salisfait et content.

O moine, pourquoi as-to quitté ta famille, pourquoi portes-to la robe de l'Ordre, si, dans le secret de tou cœur, to choies encore des désirs mondains, peut-être des convoitises impures? Recueille-toi et considére la suite des morts et des renaissances qui t'attendent. C'est le flux continu de tes vaines peusées et de tes vains désirs, qui t'emporte ainsi de vie en vie, toujours inquiet, toujours souffrant. Arrête ce torrent, franchis l'abime une fois pour toutes, passe au nirvana en cessant de désirer. Alors je dirai de toi que tu es un vrai moine, car tu auras visé et atteint le but de cette profession.

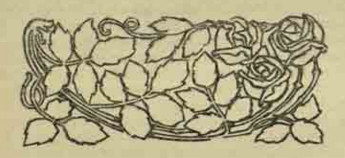
On aura remarque que, dans ces textes hinayana, il est plusieurs fois parlé d'un espri) qui émigre, d'une ame subsistante après la mort, contrairement au premier principe de la secte. C'est que, le moi successif, ne peut s'exprimer par aucun caractère chinois, il est décrit et expliqué dans les textes philosophiques; mais dans les textes populaires, les traducteurs employérent bravement les caractères chinois signifiant esprit on ame. Il s'ensuivit que le bon peuple buddhiste chinois crut et croit encore fermement à la survivance personnelle, fort heureusement pour lui. L'Amidisme paracheva cette croyance.

II. Quant au Taoisme, il ne se fit remarquer, durant la période des Trois Royaumes, que par les personnages épicuriens, nibiliates et ivrognes, qu'il produisit.
L'Histoire a gardé mémoire de ceux d'entre eux qui occupérent des charges. Ces
gens-là pratiquérent de leur mieux le grand principe de Lao-tzeu sur la non-usure du soi par le non-agir. Ils burent pour ravigoter leur principe vital, l'alcool
syant cet effet, d'après la théorie chinoise. Laissons parler l'Histoire: En 26°, dans
le royaume de la Wei, le préfet in Ki-k'ang, littérateur éminent, taoiste
convaincu, fonda, avec six de ses pareils, le club des Sept Sages du Bosquet de
Bambous Considérant que, d'après Lao-tzeu et Tchoang-tzeu, tout n'est rien,

ces guis compères se moquaient des rits et des lois, buvaient nuit et jour, et laissaient ailer les choses. — The Yuan-tsie, l'un des sept, jouait aux êchecs, quand
on lui annonça la mort de sa mêre. Il acheva tranquillement sa partie, but deux
mesures de vin pour s'humecter le gosier, puis poussa quelques lamentations ridicules, et ce fut tout. — The Liou-ling, un autre membre du club, ne sortait
jamnis sans emporter un beoc de vin dans sa voiture. — Le seus moral populaire
s'offusqua de ce mépris des convenances. On accusa le club de ruiner l'état, en
ruinant les mœurs et spécialement la pièté filiale, le fondement de tout en Chine.
D'obscures intrigues aboutirent à l'exécution de Ki-k'ang. It mourut, dit la tradition, en jouant de la guitare.

Je remets à plus tand de parler des premiers commencements du Taoisme mystique, lesquels datent de cette époque, ce sujet difficile demandant à être présenté dans son ensemble.

Sources. — Les sutra cités, dans le Tripitaka chinois. — L'histoire officielle 三 図 志 San-kouo tcheu de la période des Trois Royaumes. Elle est résumée dans mes Textes Historiques vol. IL



## Cinquante-deuxième Leçon.

Quatrième siècle de l'ére chrétienne. Taoisme. Keue-houng dit Pao-p'ou-treu.

Sommaire. — A. Historique. Keue-houng. — B. Sa doctrine sur le Principe, l'univers, l'âme humaine. — C. Le mérite et le démérite. Sanction, une vie longue ou courte. — D. Doctrine de Keue-houng sur les Génies. Un nombre défini de bonnes actions, est requis essentiellement pour arriver à cet état. — Moyens physiques accessoires: E. Assimilation de l'air. F. Ménagement du sperme. G. La drogue de pérennité. — H. Jeûne. — I. Médecine. — J. Charmes. — K. Divination. — L. Varia. — M. Dévotion inepte. — N. Keue-houng et les Confuciistes. — O. Conclusion.

A. En 280 après J.-C., les Trois Royaumes se trouvèrent refondus en un seul empire, gouverné par la dynastie 音 Tsana. Jusqu'en 317, la capitale fut 洛 陽 Lao-yang (Heuc-nan-fou) ou 長 安 Tch'ang-nan (Si-nan-fou), d'où le nom de Tsana Occidentaux, donné à cette période. De 317 à 419, la capitale fut 建 康 Kien-k'ang, le Nankin actuel, situé plus à l'Est, d'où le nom de Tsana Orientaux que porte cette période, la plus lamentable que la Chine ait connue. L'empire était réduit aux pays au Sud du Fleuve Bleu, tout le Nord ayant été envahi et partagé en petits royaumes, par des peuples nomades, Hons, Tongouses, Tibétains, et autres. J'ai tiré au clair, non sans peine, l'histoire mouvementée de ces tristes temps, dans mes Textes Historiques, volume II.

Je vais analyser, dans cette Leçon, l'œuvre non traduite et pratiquement ignorée d'un homme, qui jous un rôle prépondérant dans l'évolution du Taoïsme, et qui est responsable, plus que personne, de la diffusion des superstitions taoïstes dans le peuple chinois. Il s'agit de 為 洪 Keue-houng, plus souvent désigné par son nom de religiem taoiste 境 沖 子 Pav-p'ou-tzeu, le Maître tenant à la simplicité. L'ai consacré à cet homme pas mal de temps et de labeur. — Keue-houng nous raconte, avec force détails, qu'il fut l'élève, le disciple préféré, de 然 思遠 Tcheng-seuynan, lequel avait été le disciple préféré de son grand-oncle 為 左 Keue-huan Il prétend que la doctrine qu'il enseigne, remonte à 左 終 Tsouats'en (mort en 2:0). Je dirai plus tard (Leçon 6i), que Keue-huan qui n'a pas laissé d'écrits, est à considérer comme un novaleur, le fondateur du Taoisme mystique. Nous allons voir son petit-neveu Keue-houng innover lui aussi, et devenir pratiquement, sinon le fondateur, du moins le vulgarisateur du Taoisme alchimique, diététique et magique.

---

B. Commençons par établir la doctrine de Kene-houng sur le Principe, sur l'univers et l'âme bumaine. — A plusieurs reprises (surtout chaps 9 et 18) Kene-houng parle au long de l'unité du cosmos, et de l'identité du cosmos avec le Principe. Dans ces passages, même lyrisme que dans les Pères (Leçon 18), que



Endogénie de l'être transcendant. Schéma alchimique.

Du cerveau descend le sperme, cervelle liquétiée.

Le cœur fournit l'air assimilable et l'esprit vital.

Le fourneau, matrice de l'être transcendant.

dans Houi-nan-tzeu (Leçon 39), etc. «Le Principe est tout en tout. Tout est de lui et en lui. Tous les êtres sont un en lui. Tous émanent de lui et rentrent en lui. «... En apparence, c'est le monisme des Péres. En réalité, il y a des différences.

Et d'abord Kene-houng combat vivement la doctrine des Pères, sur l'identité de l'état de vie et de l'état de mort; sur l'incessante sortie de scène et rentrée sur le théâtre de la vie, d'êtres qui restent individués, qui conservent leur moi sous les deux plasses (Lecon 19). Il rejette missi leur doctrine sur l'identité des contraires, spécialement sur l'identité du blen et du mai. Pour lui, l'existence de tout être est un phénomène termine en lui-même. Issu du Principe quant à son essence, et porteur d'un destin qui régira sa vie dans les grandes lignes seulement, à sa mort l'être retourners dans le Principe, perdant son individualité. Pratiquement parlant, c'en est fait de lui. Et par suite, pour Keue-houng, la vie n'est pas, comme pour les Pères, un état passager indifférent. La vie est pour lui un bien, qu'il faut aimer, qu'il faut conserver, qu'il faut faire durer le plus long-temps possible. Comment cela? D'abord, en faisant le bien, en évitant le mai. Ensuite, par trois procédés, que l'exposeral au long tout à l'heure, / Chap. 8./



G. D'abord, ai-je dit, en faisant le bleu, en évitant le mai... Car au ciel le Seu-ming, le Gouvernour des destine, tient le compte des actions des hommes, prolonge leur vie au prorata de leurs bonnes actions, rogue la durée de leur vie selon le nombre de leurs mauvaises actions... Keue-houng parle au long sur ce sujet, a deux reprises (chaps S et 6). Voici le résumé de ces importants passoges.

Personne ne peut prolonger sa vie par la vertu seule; il faut de plus employer les autres moyens. Mais il faut pratiquer la vertu et éviter le vice. Car le Gouverneur des destins compte toutes les manvaises actions, et rogne la vie en conséquence. Car il faut un nombre determiné de bonnes actions, pour devenir Génie. Pour devenir Génie céleste, il en faut 1200. Pour devenir Génie terrestre, il en faut 300. Et ces bonnes actions doivent avoir été faites à la sulte, sans interruption de la chaîne par une manvaise action, laquelle ferait effacer, par le Gouverneur des destins, toutes les bonnes actions précèdentes. Et leur nombre doit être complet; quiconque n'aurait fait que 1199 honnes actions, ne deviendra pas Génie céleste, car le chiffre fixé est 1200. Et toutes ces bonnes actions doivent avoir été faites uniquement par amour du bien. Si on a cherché l'éloge ou le profit, l'action ne compte pes comme bonne (chap. 3).

On dit que, outre son âme intelligente, trois Genies habitent dans le corps de l'homme, lesquels montent au ciel chaque cinquante-septième jour du cycle, sont reçus par le Gouverneur des destins et ini font leur rapport. Le Génie de l'âtre familial, va aussi au ciel, pour accuser les pêchès des personnes de la maison, chaque dernier jour du mois. Pour chaque grand pèchè, le Gouverneur retranche, selon la justice, Jusqu'à 360 jours de vie au maximum. Pour chaque petit péché, il retranche jusqu'à 3 jours au maximum. — Je ne sais (dit Keue-houng) si les choses se passent ainsi récliement dans tous les détails. Mais ce monde, corps unique, organisme immense, a évidenment un # esprit pour âme; et, du moment



Endogénie de l'être transcendant. Schéma physiologique.

qu'il y a un esprit universel, il y a un jugement et une sanction. Donc aucune espérance de vivre longtemps, pour qui pêche. Donc, quiconque espère vivre, devra pratiquer la vertu (chap. 6). — Dans l'idée floue de Keue-houng, l'esprit âme du monde paraît être le Principe. Le Gauverneur du destin est-il identique au Principe, ou est-ce un Génie distinct? cela n'est pas expliqué clairement; je pense que Keue-houng crut à l'identité des deux. En tout cas, aucune sanction du bien et du mai après la mort. L'unique sanction consiste précisément en prolongation ou abreviation de la vie. C'est tout. — La liste des pêchés spécifiés par Keue-houng, contient des choses bien étranges, et dénôte un sens de la moralité très imparfait. Je n'insiste pas ici sur ce point, devant y revenir plus tard très au long.

---

D. Passons maintenant à la nature de la survie. — Keue-houng croît fermement à une survivance des deux ames de l'homme, 到 l'âme intelligente et 國 l'âme végétative; survivance temporaire seulement, dans l'état de 鬼 koei, qui se termine par la rentrée dans le Grand Tout, avec perte de la personnalité. C'est là, à bref délai, le sort commun du vulgaire. — Mais, pour une certaine élite, Keue-houng admet une autre espèce de survivance plus longue, dans l'état de Génie, 医 Sien Nous savons que les Taobstes croyaient à cet état, dés les temps du Premier Empereur des 秦 Ts'inn et de l'empereur A Ou des 孫 Han (Leçons 3t et 36). Mais Keue-houng est le premier qui ait traité ce sujet systématiquement. Voici sa doctrine...

Il affirme d'abord qu'il y a deux espèces de Gènies, les célestes et les terrestres, c'est-à-dire ceux qui sont montés dans les hauteurs, et ceux qui errent sur la terre. J'observe qu'il ne faut pas appeler Immortels ces Génies taoistes, comme on l'a fait trop souvent. Car leur survivance n'est que temporaire. Tous s'éteindront dans le Principe, après un certain nombre de siècles. - Tous les Géntes sont des hommes, qui out pratique le système taoiste; c'est-à-dire qui ont fait le bien el employé les moyens, en particuller la drogue de longue vie, condition sine qua non. - Quant à la différence entre les Génies célestes et terrestres, Keue-houng réjette l'hypothèse que les Génies terrestres auraient absorbé une dose de la drogne, insuffisante pour les élever dans les hauteurs. Il déclare nettement, que c'est l'insuffisance des bonnes actions, qui fait la différence. Comme nous avons vu, il ne faut que 300 bonnes actions pour devenir Génie terrestre, tandis qu'il en fant 1200 pour devenir Génie céleste. - L'habitat des Génies est très mai défini. Les Génies terrestres errent sur les % III montagnes célébres, les grandes chaines de moutagnes, spécialement sur les monts 資 器 K'ounn-lunn. Les Génies célestes flottent dans l'espace, chevauchent sur les nuages, logent dans les astèrismes, visitent le palais du 天 密 Souverain du ciel, s'ébattent dans les jardins du h & Souverain d'en haut. Keue-houng accepte toutes les légendes, et n'émet aucune opinion personnelle sur ce sujet. - Les Génies susdits n'étant pas morts. mais étant montés vivants vers les hauteurs sur une grue blauche, sur un dragon; on s'étant simplement retirés vivants dans les montagnes; ils portent tous leur ancien corps... corps de vieillard généralement, souvent laid et difforme, cheveux et ongles incultes. De beatitude, de félicité, il n'est pas question. Ils ne souffrent



de rien, ni du froid, ni du chaud. Ils ne mangent ni ne boivent. Ils errent, teur plaisir paraissant être de se moquer des humains et de se taper sur le ventre.

A ces deux catégories de tiénies qui ne sont pas morts, Keue-houng dut, à contre-cœur, en ajouter une troisième, qui gâte son système. Il y fut obligé par ses careligionnaires, qui ne voulaient pas concéder la mort de certains des leurs, dont le décès avait pourtant été constaté. Nombre de légendes taoistes racontent que, un tel étant décède, quand ensuite, pour une raison ou pour une autre, on ouvrit son cercueil, on n'y trouva que ses habits mortuaires, et une sorte de dépouille vide. De là la théorie généralement reçue du F M dépouillement après le décès, dans le cercueil, d'une sorte d'enveloppe, phénomène analogue à ce qui se passe lors de l'éclosion des chrysalides et des larves, cigales ou papillons. L'être rajeuni et comme étheré devient Génie terrestre. On ne dit pas comment il fait pour sortir du cercueil. Son décès ne fut pas une mort véritable, mais comme le sommeil des cocons... Cette opinion diant admise, on entrevolt que le miracle de la Résurrection de Jésus ne prouve rien aux Taolstes.

Keue-houng parie du fait de l'existence des Génies, comme d'une chose comme de tous, acceptée par tous, vérifiée par nombre d'expériences. Il dit qu'il y avait, déjà de son temps, plus de mille cas constatés et consignée par écrit. Il insiste sur ce point, que devenir Génie, est possible à quiconque le vent réellement, et dispose des ressources nécessaires. Mais, dit-il, le conrage manque aux uns, les moyens manquent aux autres. De là le nombre relativement restreint des Genies.



Voyons maintenant quels sont, d'après Keue-houng, les moyens nécessaires pour arriver à l'état de Génie. Fai dit qu'il considére comme nécessaire, en premier lieu, un nombre fixe de bonnes actions. Mettons cela de côlé. — Les moyens physiques accessoires, sont au nombre de trois: 行氣 assimilation de l'air; 選精 ménagement du sperme: 全 丹 absorption d'une dose suffisante de la vraie drogue de pérennité, cette dernière condition étant sine qua non.



E. 1° assimilation de l'air. Il expose cette pratique exoctement comme le font les traités des Yogi indiens. La ressemblance est telle, que je ne puis m'empêcher de croire à un plagiat. — L'air doit être inspire par les marines, lentement, si doucement qu'aucun bruit d'inspiration ne soit perceptible, et Jusqu'à dilatation du thorax au maximum. Puis il doit être retenu aussi longtemps que possible, au moins durant le temps de compter depuis un jusqu'à cent-vingt. Ensuite il doit être expire par la bouche, complétement, et si doucement qu'une plume de cygne suspendue devant le visage ne bouge pas. Puis, nouvelle inspiration, rétention, expiration; et ainsi de suite. Le but théorique du procédé, c'est le retour à Mr & la respiration fotale intra-utérine (sic.), par laquelle l'embryon augmente sans cesses sans vien dépenser. Le retour comptet est impossible, mais il fandrait revenir le plus près possible de cet état premier. L'idéal scrait de retenir l'air inspiré, le temps de compter depuis un jusqu'à mille (1). Car, retenu sous pression durant ce temps, l'air est assimilé, restaure et vivide le corps. — Pour être assimilable,



Extériorisation de l'être transcendant, par la fontanelle, durant l'extese.

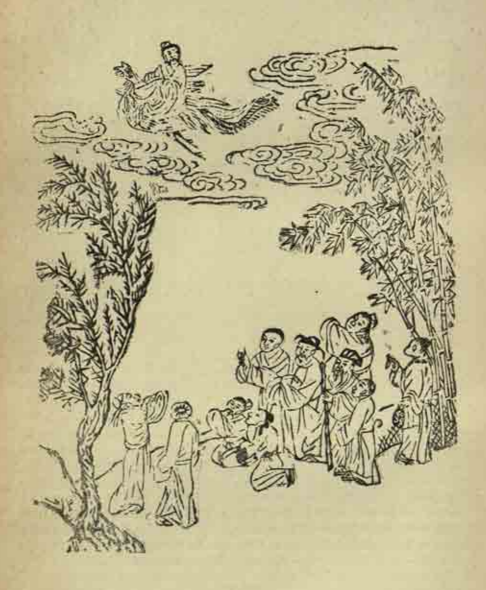
l'air inspiré doit être de l'air vif, non de l'air mort ; c'est-à-dire que l'exercice de respiration rythmée doit être fait entre minuit et midi, période durant laquelle l'air est yang : non entre midi et minuit, période durant laquelle l'air est yinn, -Le régime de ceux qui pratiquent cet exercice, doit être végétarien ; car avec une alimentation carnée, le corps serait trop agité pour se prêter à la manœuvre. Keuehoung raconte que son grand-oncle Keue-huan s'immergeait préalablement dans l'eau froide. - Outre la rénovation de l'organisme, cet exercice produit, dit Keuehoung, la parfaite abstraction, et par suite la parfaite concentration de l'esprit. Il donne donc au corps la santé et la paix absolues... L'ai déjà dit (page 380) que les assertions si positives des Yogi indiens et des Taoistes chinois, m'out induit à tenter l'expérience du système. Il est compliqué et pénible. L'attention soutenne qu'exige la manœuvre respiratoire, rend impossible toute application de l'esprit à autre chose. De plus, la compression énergique du cœur durant la période de rétention du souffle, produit un raientissement notable de la circulation, accompagne d'un calme général qui pent aller jusqu'à l'apathie. C'est là tout ce que j'ai constaté. - Cependant, d'après Keue-houng, la respiration rythmée produit encore des effets transcendants remarquables. Elle rend invuinérable, supprime la sensation de la faim et de la soif, permet de vivre sous l'eau et de marcher sur l'eau. Le soufile de ceux qui sont arrivés à une virtuosité eminente dans l'art, empêche le flux de l'eau, étaint le feu d'un incendie, paralyse les serpents venimeux et les bêtes féroces, arrête le sang qui coule d'une blessure. Enfin il guérit les maladies, même à distance, fût-ce à cent stades. Il suffit pour cela que le guérisseur, ayant forme son intention, souffle dans sa main gauche si le malade est un homme, dans sa main droite s'il s'agit de guérir une femme. Ainsi faisait Jésus, pensent les Taoistes... Mes expériences ne m'ont valu aucune de ces facultés transcendantes.



F. 2º ménagement du sperme. — Keue-houng commence par avertir, que cette matière n'est jamais expliquée dans les livres avec les détaits qu'il faudrait, pour raison de décence. Elle s'enseigne, dit-il, entre Taoistes, en particulier, oralement... Il doit se cacher de polies choses, sous cette phrase anodine. La volx publique accuse les Taoistes de grosse immoralité. — En tout cas, Keue-houng ne prèche pas la continence. La continence absolue, dil-il, est mauvaise; car elle rend toujours morose et souvent maiade. Les actes sexuels ne sont interdits à personne, même pas aux caudidats à l'état de Génie. Mais la dépense doit être strictement réglée. Elle ne doit jamais excéder la production. Hélas! dit-il, c'est à peine si un homme sur dix mille arrive à réaliser cette formule. Or la dépense excessive ruine l'organisme plus qu'aucun autre excès, car le sperme est de la cervelle liquéfiée (sic). — Keue-houng termine cette brève note, en se vantant que lui fut parfaitement instruit en la matière, par son mattre Tcheng-seuyuan.



G. 3º. Koue-houng déclare que personne n'est jamais devenu Génie, autrement que par l'ingestion d'une dose suffisante de la vraie drogue de pérennité. Il



Départ de l'être transcendant, à dos de grue.

reproche amérement à certains Taoistes anciens, même aux Pères, d'avoir beaucoup parié sur le vide, et d'avoir été muets sur la drogue. Il expose ensuite la fabrication de la drogue de pérennité, 🏖 🍴 de l'or assimilable, telle que son maitre Tcheng-scuyuan la lui enseigna. — Je ne puis entrer ici dans l'énumération
des substances et l'explication des manipulations de l'alchimie taoiste. J'exposerai
sentement succinctement la théorie de cette alchimie, qui fit travailler les esprits
chinois durant tant de siècles.

Le principe fondamental est rembaumer le corps cicant, de manière à conserver sa vie le plus longtemps possible .... Le sel, dit Keue-houng, conserve la viande morte; reste à trouver l'ingrédient qui conservera la chair vivante. - Or l'or étant praliquement inaltaquable par les agents naturels ordinaires, les Taoistes pensèrent qu'il fallait chercher de ce côté-là la drogue qui conférerait au corps la pérennité. Ils cherchaient déjà, comme nous avons vu, sous les 差 Ts'inn, sous les M Han,... non le moyen de fabriquer de l'or pour s'enrichir, mais le moyen de fabriquer l'or comestible, l'élixir de pérénnité. - Ils savaient bien que le mereure amalgame l'or, le liquéfie. Mais le mercure est yinn. Un mélange contenant une part de yinn (mort), fut jugé inapte à entretenir yang la vie. - D'un autre côté, le cinabre, composé de mercure et de soufre, abonde en Chine. On constata que ce composé se décomposait et se recomposait facilement sans perte. On vit dans ce phénomène comme un type de renaissance périodique, un gage de pérennité. Beaucoup mangérent du cinabre, sans vivre plus longtemps pour cela. - Puls des opérations faites avec des minerais arséniféres, ayant donné des traces d'orpiment, un sulfure d'arsenic jaune qui fut pris pour de l'or, l'idée d'extraire l'or comestible du cinabre naquit. Cet or, ne d'un corps immortei, puisqu'il renaît sans cesse, serait la vraie drogne de pérennité. - Les alchimistes taoistes se mirent donc à décomposer et à recomposer le cinabre, d'après le fameux cycle 九 韓 des neuf transformations, pendant It. It, neuf fois neuf jours de chauffage ininterrompu, durant lesquels, par l'addition de telle on telle substance, on sollicitait le cinabre de se changer en 食 丹 kinn-tan, alias 神 丹 chenn-tan, cinabre-or on cinabre transcendant, la drogue de longue vie. - Il va sans dire, qu'un procédé qui ne pouvait pas en produire, ne produisit jamais d'or. Mais l'insuccès constant n'ébranla point la foi des alchimistes dans leurs théories. Ils l'attribuérent toujours, on à l'imphreté des ingrédients employés, ou à quelque faute dans les manipulations. - Ces vaines opérations coûtaient fort cher. Keue-houng avoue franchement que, s'il ne devint pas Génie, la raison en fut à sa pauvreté, qui l'empêcha de rechercher la drogue.

Nota: Le célèbre moine buddhiste indien Nagarjuna, dont plusieurs traités furent traduits en chinois (Leçon 56), écrivit, probablement entre les années 172 et 202, le rasaratnākara, recueil de formules alchimiques dont aucune traduction chinoise n'est parvenne jusqu'à nous. Ce livre parle de la conversion du cuivre et de l'argent en or, du mercure et de ses amalgames, du mercure solidifié couleur d'or; d'une poudre qui, projetée dans un métal quelconque en fusion, en transforme dix mille fois son poids en or fin. Je cueille enfin la phrase suivante: «Si on ajoute à du mercure son poids d'or, puis du soufre; si on chauffe ce mélange à feu doux, dans un creuset bien fermé; on obtient un élixir qui rend incorruptible le corps de celui qui l'absorbe.». Nons avons ici réunis, l'or, et les éléments du ci-



老子 Lao-tzeu patron de l'alchimie.

nabre, [P.C. Ray, Hindu Chemistry, vol. II p. 6, Calcutta 1909.] - Or Tsouo-ts'eu mourut en 220. Keus-huan fut son élève. Tcheng-seuguan fut l'élève de Keushuan. C'est de ces hommes que Kene-houng apprit son alchimie. Ne remonteraitelle pas à Nagarjuna? - Mon soupçon d'un emprunt indien, est aggrave par le fait que, parlant dans son seizième chapitre de la transformation de l'argent en or, Keue-houng dit avoir étudié sur la matière un traité écrit en strophes. Or les traités chinois ne sont pas écrits en strophes. Mais beaucoup de traités indiens (forme gâtha), sont écrits en strophes / éloka/. - De plus, la forme littéraire même de Keue-houng, rappelle celle de Nagarjuna dans son rasaratnākara. Je cite d'aprés P.C. Ray... Quoi d'étonnant que, digéré avec le suc de l'acacia sirisa, l'argent se change en or?! Quoi d'étonnant, que la calamine change le cuivre en or?! Quoi d'étonnant, que le cinabre change l'argent en or?! ».. Ces « quoi d'étonnant » se retronvent dans le seizième chapitre de Kene-houng : «Quoi d'étonnant, que l'argent puisse être transformé en or?! Tons les êtres no sont-lis pas un même être par lour fond? Ne sont-ils pas tous des rejetons d'une racine unique?.. Quoi d'étonnant alors, que la forme de l'un remplace la forme de l'autre?»

---

H. Écoutons maintenant Keue-houng nous dire ce qu'il pense des pratiques et des espérances des Taoistes de son temps.

Sur 🎬 🙀 l'abstention du grain, c'est-à-dire sur l'espoir de pouvoir vivre exclusivement d'air et de rosée, renouçant absolument au riz et autres grains, but que tous les Taoistes cherchaient alors à atteindre. Keue-houng s'exprime ainsi... D'abord, il no faut pas se tromper soi-même et tromper les autres, comme font ceux qui mâchent des alimenis, avalent le suc et rejettent la pulpe. Ce n'est pas là une abstinence. s- Il parle ensuite au long des jeuneurs, nombreux de son temps... Besucoup, dit-il, emploient des médicaments, qui leur permettent de rester quaranle ou cinquante, jusqu'à cent et deux cents jours, sans prendre aucune nourriture, les médicaments employés supprimant les affres de la faim. « Ceci, dit-il, est chose naturelle, certaine, connue de tous. - «D'autres, dit-il, usent d'esu sur jaquelle des formules ont été récitées, dans laquelle des tallsmans out été trempés (mge 293), « Nous vollà en plein Tantrisme. Kene-houng affirme, comme chose incontestable, que nambre de 道 土 tro-cheu, Mattres taoistes, ont vécu par ce procéde durant deux, trois, dix ans, sans pâlir ni défaillir. Il dit en avoir vu et connu plusieurs. Il racoute l'expérience faite par le roi 景 King de 異 Ou (258-263); qui encagea le tao-cheu 石 古 Cheu-tch'ounn durant plus d'un an, et le soumit à la plus rigoureuse surveillance de jour et de auit, pour qu'aucun aliment ne put lui être donné. Le tao-cheu ne demandail qu'un peu d'eau, de loin en loin. récitait ses formules puis buvait. Il ne dépérit aucunement, «Je continueral ainsi tant que vous voudrez, disait-il. Je mourrat peut-être dans cette cage, mais de vielllesse, non de faim. · Edifié, le rol King le fit mettre en liberté. - Keuehoung conclut: Des médicaments permettent de s'abstenir de nourriture durant plusieurs dizaines de jours. Des formules permettent de s'abstenir de nourriture des dizaines d'années. Mais jeuner ne suffit pas pour arriver à l'état de Génie. Que



Génies taoistes.

ceux qui visent à cet état, se contentent de s'adonner à fi une sage sobriété. A quoi bon jeuner? Seul l'or comestible assure l'état de Génie, à ceux qui ont fait le nombre requis de bonnes œuvres. / Chap. 15. /



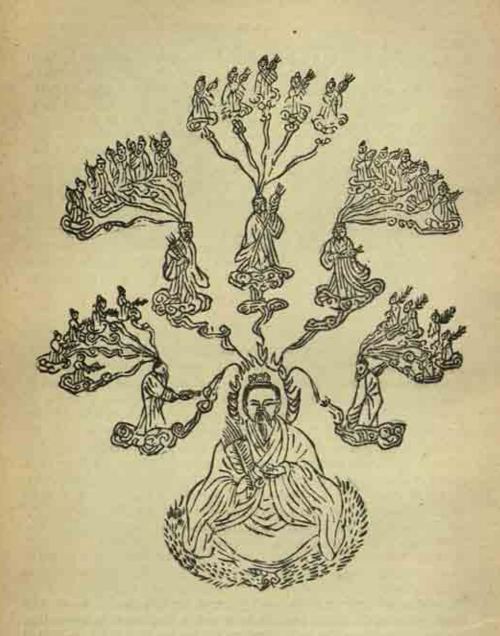
Keue-houng affirme que la diététique taoiste préserve de toutes les mala-Ι. dies, c'est-à-dire de tous les détraquements internes de l'organisme. Il met en garde coatre les médecins de son temps, qui tuent beaucoup de gens, dit-il, par des médicaments mal choisis, par l'acuponeture et les moxas. Ces gens-là, dit-il, ne veulent que réputation et argent. Il renvoie à un petit traité de médecine rationnelle 玉 爾 方 les prescriptions de la boite de jade, écrit par lui, qui n'est pas parveun jusqu'à nons. - Les miasmes et les contages qui causent les épidémies, doivent être conjurés, dit-il, par l'auto-suggestion. Il fant, par la pensée profonde et unifiante, considérer son corps comme un agrégat de jade des cinq couleurs, la tête comme coiffée d'un casque en or, le cœur comme un foyer dans lequel flambe un feu ardent. Ou bien, se voir comme enveloppé des étoiles de tous les asterismes protecteurs. On bien, voir l'émanation de ses cinq viscères sains, sortant par les deux yeux, s'étendant sur toute la surface du corps, comme une couche protectrice de cinq coulours. Cette imagination intense rend indemne. Qui en est capable, peut coucher dans le même lit avec un typhique ou un varioleux, sans danger de contagion. / Chap. 15.)



J. Certains charmes avalés, font qu'on ne souffre plus ni du chaud ni du froid. D'autres conférent l'invulnérabilité contre les armes de guerre. Mais, dit-il, les armes doivent être énoncées dans le charme. Autrement en peut être tué par une arme non énoncée, comme il arriva à ce magicien, lequel étant à l'épreuve de toute arme perforante ou tranchante, fut tué d'un coup de bâton, arme vulgaire qu'il n'avait pas prévue. — D'autres charmes donnent le pouvoir de se rendre invisible. Il avertit d'en user avec discrétion, afin de ne pas s'attirer une réputation de voleur. — D'autres conférent le pouvoir de changer de forme à volonté; de se donner l'apparence d'un enfant, d'un vieillard, d'un animal, d'une plante, d'un minéral. — La faculté de se délivrer de tous les liens, est identique avec celle de se transformer. Quand en est lié, en change de forme; aussitôt les liens fixés sur la forme précédente, ne tienneut plus et tombent. — Il y a enfin des charmes contre les maux de dents, la surdité, la cécité, etc.



K. Pour apprendre ce qu'on ne sait pas, pour lire dans l'avenir, Keue-houng admet l'efficacité des anciens procèdés de divination, l'achillée et la tortue. C'est le Gouverneur des destins qu'on interroge par ces procèdés, dit-il. — Mais il préfère le système de la fixation intense d'un miroir III & ou de plusieurs miroirs. Quiconque fixe un miroir, durant sept jours et sept nuits, sans désemparer, aura certainement des apparitions. Des Génies viendront lui révêler ce qu'il désire



分形 la multiplication de soi-même.

savoir. Il faut connaître le signalement des principaux Génies, afin de parler à chacun comme il convient, dès son apparition. [Chap. 15.]



L. Certains charmes donnent le pouvoir de s'élever et de se transporter dans l'espace à volonté. On avale le charme, en spécifiant mentalement où l'on veut aller, et le transport s'effectue. — Ce qui suit, est tiré de l'observation du vol plané des grands oiseaux, et du phénomène fréquent dans les immenses plaines de la Chine, d'un ou plusieurs nuages voguant sur un courant atmosphérique si nettement tranché, que leur base forme une ligne droite comme coupée au couteau. « Quiconque s'est élevé à quarante stades au-dessus de la terre, n'a plus qu'à se laisser aller, sans faire aucun effort. Il est en équilibre, et ne redescendra que quand il le voudra formellement.

Un charme permet de traverser sans danger, en flottant dans l'eau, les fleuves et les rivières. Pour qui le possède, il suffit de formuler son intention, au moment où il se met à l'eau. — Une pilule assez simple, confère la faculté de marcher sur l'eau. Seulement il faut en prendre sept, trois fois par jour, durant trois ans, sans onbiler une seule fois. — Un poisson sculpté dans une corne de rhinocèros, entr'ouvre les eaux, permettant de passer à pied sec. Le même talisman dissipe le brouillard, décâle les poisons, fait surnager les métaux, etc.

Un sceau magique imprimé dans la poussière ou dans la boue, empêche les bêtes féroces ou les lutins mulfaisants de passer. Le même, appliqué sur les portes des magasins et des écuries, protége les provisions et le bétail.

Enfin, après tous ces charmes, Keue-houng donne comme un moyen infaillible de salut dans tout danger soudain, la concentration mentale intense, avec arrêt complet de la respiration. Ce procède est aussi efficace contre les tigres et les serpents, que contre les spectres qui attaquent souvent les hommes dans les cimetières ou dans les temples des ancètres. - Il y a là, je pense, un plagiat du samādhi indien, repandu en Chine par les Buddhistes à cette époque. Fen suis d'autant plus convaincu, que, aussitôt après ce passage, Keue-houng ajoute, sans expliquer ni développer, une chose absolument neuve et inoule dans le Taoisme, mais très conque dans le Buddhisme, à savoir la multiplication du moi à l'infini. Appliquez-vous, dit-II, à voir dans la contemplation votre personne se multiplier en trois personnes identiques, puis en dix personnes identiques, puis en des dizzines de personnes identiques. C'est là la doctrine de 分 形 la multiplication de l'être matériel, que Tsouo-ts'en et Ki-tzen enseignérent jadis à mon grand-oncle Keue-huan. On peut arriver à cette vision plus vite, par la fixation de miroirs. v... Nous connaissons 左 慈 Tsouo-ts'eu. In n'ai pas pu découvrir qui est ce 霸 子 Ki-fzeu. - A quoi sert cette forme de contemplation? Keue-houng ne le dit pas. C'est le samadhi du lotus à mille pétales des Amidistes. Adaptation de la doctrine mahayaniste de la communion de tous les contemplatifs au 法身 dharma-kāya corps mystique du Buddha. Qui se retire dans ce refuge, est invulnérable, etc. -Retenons, pour plus tard, que le samadhi buddhiste fut connu des premiers novateurs taoistes, des deux & Keue. / Chap. 18.1



M. A plusieurs reprises Keue-houng se moque méchamment de la manie du peuple de réciter des prières et de faire des offrandes. A quoi bon? dit-it. Le Génie du ciel est trop noble, les Mânes glorieux sont trop distingués, pour se laisser influencer par ces simagrées. Faut-il être sot, pour se laisser promettre du bonheur par de vulgaires sorciers, pour se laisser dire la bonne aventure par les portefaix des greniers publics?!. D'ailleurs, les Mânes étant sans pouvoir, à quoi bon les prier? J'ai connu, dit-il, nombre de gens, qui n'ont rendu aucun culte aux Mânes, qui de leur vie n'ont ni prié ni fait d'offrandes, et qui, après une longue et heureuse vie, sont morts honorés et laissant une nombreuse postérité. (Chap. 9.) — Même parmi les Taoistes, dit-il, la plupart sont de vulgaires imbéciles, qui ne savent que se prosterner en invoquant et en faisant des offrandes. Sous les Han on pria beaucoup le Suprême Un. Le résultat fut nul. Ces marmottages de prières ne sont, pour ces gens-là, qu'un moyen de gagner leur pain et celui de leurs élèves. Pour arriver à la pérennité, il faut mieux que cela. / Chap. 14.)

-4-

No Keue-houng fut attaqué par les Confuclistes, naturellement. Ils ne lui firent pas peur II déclina Confucius comme incompétent en matière transceudante, et se moqua de lui. ell y a deux voies, dit-il; l'idéal et la vulgarité. Lao-tzeu et après lui les Taoistes, tendent à l'idéal, à tout ce qu'il y a de plus noble, à l'état de Génie. Tandis que les Confucilistes se cantonnent dans la vulgarité, le gouvernement des états, le bien-être du peuple, et autres sujets analogues, bas et mesquins. Primitivement Taoisme et Confuciisme eurent une souche commune. Puis, les Taoïstes conservant les grands principes, les Confuciistes se contentérent de quelques déductions éloignées et d'ordre inférieur. C'est cette plate vulgarité, qui leur a valu tant de disciples. Tous les petits esprits, incapables d'autre chose, vont à eux. - Confucius n'a vu du monde, volontairement, que ce qu'on en voit quand on le regarde par un tuyau, c'est-à-dire une partie restreinte, le peu qui allait à son but. Il ne s'est pas occupé et n'a pas parlé du reste. Donc dire, il n'y a pas de Génies, parce que Confucius n'en a pas parié, ce serait inepte. Confucius fut un entrepreneur d'ordre public, et rien de plus. Il n'entendit que cela, Il ne sut même pas ce qu'il faut entendre par l'état de Génie. Il ne dit d'ailleurs pas qu'il n'y a pas de Génies. Et en cela il fit blen, car autrement il aurait agi comme cet homme qui ayant attaché à son seau une corde trop courte, déclara qu'il n'y avait pas d'eau dans le puits, parce qu'il n'avait pas su l'atteindre. » [ Chaps 7, 8, 12.]

---

O. En résumé, nous avons à considérer Keue-houng dit Pao-p'ou-tzeu, dont l'ouvrage très répandu en Chine y eut un grand retentissement, comme un novateur taoiste. — Il restreignit et humanisa la notion du Principe, préparant ainsi les voies à l'avénement du \*\* Pur Auguste. — Il accrédita plus que tout autre la croyance à la survivance temporaire dans l'état du Génie, supprimant par contre l'ancien dogme taoiste de la succession ininterrompue des deux états de vie et de mort. — Il vulgarisa la recherche de la drogue de longue vie, et donna ainsi un grand essor à l'alchimie taoiste, uniquement occupée de la production de cette



La fée taoiste 西 王 母 Si-wang-mon.

drogue. — Il fortifia, dans l'esprit du peuple, la foi aux formules et aux talismans, aux pouvoirs et performances extraordinaires, semblables aux siddhi des' Yogi. Depuis lors les charmes se multiplièrent à l'infini. — Cet homme cut une grande influence, qu'il n'exerça pas pour le bien. On ne sait pas la date exacte, ni le genre de sa mort. J'ai dit que, s'il ne devint pas Génie, ce fot, selon lui, parce qu'il fut trop pauvre pour acquérir les ingrédients et le matériel nécessaires pour les opérations alchimiques.

Notes. — l'ai observé deux fois que les miracles ne prouvent rien aux Taoistes. Il n'y a pas de miracles, pour ces gens-là. Tonte chose est possible, pourvu qu'on en ait la formule. La littérature taoiste est fantastique à l'excès. Jamais de preuves, jamais de doute, jamais d'étonnément. On constate simplement que le magicien possédait une formule puissante.

G. Nous avons vu que l'alchimie était pratiquée en Chine, des le troisième siècle avant J.-C. - & #t Kone-houng nous apprend, au quatrième siècle de l'ère chrétienne, qu'on cherchait à extraire du cinabre, du mercure et du soufre, l'or comestible, la drogue de pérennité. - De Chine, ces idées passèrent ailleurs. Voici quelques textes intéressants. - Vers le neuvième siècle, l'indien Sayana dans son Raseivara daviana «Le mercure et l'air préservent de toute maladie. Le mercure et l'air entretiennent la vie. Y a-t-il mieux qu'un corps incorruptible? Or c'est le mercure qui rend le corps immortel. Il sauve de la métempsycose; il délivre l'homme des réincarnations : - Au neuvième siècle, l'Arabe Geber dans son Summa perfectionis Argentum vivum est materia metallorum cum sulfure... Principia naturalla motallorum trin sunt, sulfur, arsenicum, et argentum vivum... Quisquis metallum radicitus citrinat et mundat, ex omni metallorum genere aurum facit. - Avicenne (980-1036) dans son Tractatulus Argentum vivum est frigidum et humidum, et Deus ex eo vel cum eo creavit omnia minera... Certum est omnem rem esse ex eo in quod resolvitur. Nam gelu convertitur in aquam, calore mediante. Ciarum est ergo Illud prius fulsse aquam quam glaciem. Omnia vero metalla ex mercurio sunt generata, ideo ipsa in ipsum resolvuntur. . - Albertus Magnus (1205-1280) dans son de Alchemia «Mercurius est materia metallorum cum sulfure, scilicet lapis rubeus de quo extrahitur argentum vivum (cinabre), et invenitur in montibus in multa quantitate, et est fons omnium metallorum. - Rogerii Bachonis (1214-1294) Speculum alchemiae «Principia mineralia in mineris, sunt urgentum vivum et sulfur. Ex istis procreantur cuncta metalia... Nec argentum vivum per se solum, nec sulfur per se sotum, aliquod generat metallum, sed ex amborum commistione diversa metalla diversimode procreantur... Natura semper proposuit et contendit ad perfectionem auri. Sed secundum puritatem et impuritatem prædictorum duorum, scilicet argenti vivi et sulfuris, pura et impura metalla generantur... De jure oportet nos accipere argentum vivum et sulfur, pro lapidis philosophorum materia... Alchemin est scientia docens transformare omne genus metalii in alterum, et hoc per medicinam propriam, quie Etixir nuncupatur, quie quando projicitur super metalla imperfecta, perficit ipsa complete in momento. . - L'élixir est une sorte de

ferment, special pour chaque sorte de métal à produire; sol c'est le ferment d'or, luna c'est le ferment d'argent... Raymondi Lullii (1235-1315) Apertorium «Qui noverit sulfur et argentum vivum tiogere cum sole et luna, ille pervenit ad maximum arcanum» la production de l'or et de l'argent. — Arnoldus de Villanova, dans son Thesaurus Thesaurorum. Arnoldus de nova Villa, Papæ Benedicto undecimo, dans son Semita semitae, anno 1305. «Reverende pater, plas aures inclina, et intellige quod mercurius est sperma omnium metallorum decoctum in ventre terræ calore sulphureo, et secundum varietatem sulphuream ipsius, metalla in terrà generantur diversa. Et sic ipsorum primordialis materia est una. In hoc amnes philosophi concordant. Et hoc demonstrabo taliter: quia certum est, quod amnis res de eo et ex eo est in quod resolvitur. Si glacies commutatur in aquam mediante calore, ergo prius fuit aqua. Sed amnis metalla convertuntur in mercurium. Ergo iste mercurius est prima materia eorum.» — Je dois ces textes à la munificence du British Museum.

Source. - Le traité intitulé 抱 朴 子 Pao-p'ou-treu, par 為 洪 Keue-houng.



Génte taniste

## Cinquante-troisième Leçon.

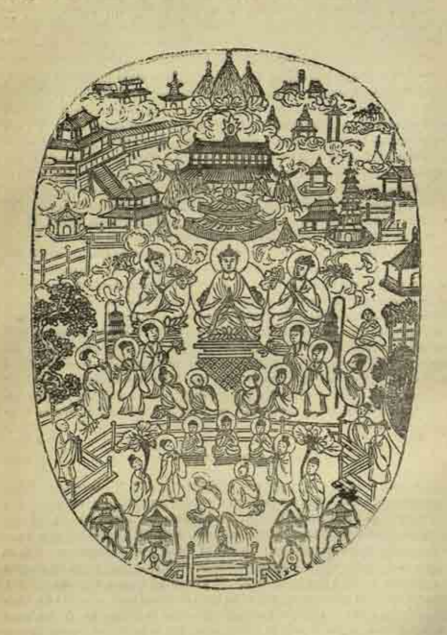
Quatrième au cinquième siècle de l'ère chrétienne. Buddhisme. Moines célèbres. — I. Dharma-raksha. — II. Buddha-janga. — III. Kumăra-jîva. — IV. Fa-hien.

C'est durant cette période, quatrième au cinquième siècle de l'ère chrétienne, que le Buddhisme inonda la Chine, laquelle devint pratiquement un pays buddhiste, le diral bientôt dans quel sens. Ce grand succès eut plusieurs causes. L'empire étant alors réduit à presque rien, les Lettrès ne purent pas s'opposer par la force à l'invasion de la chaude doctrine, qui plaisait au peuple précisément parce qu'elle suppléait à la froideur de la leur. Puis les moines indiens plurent extrêmement aux roitelets barbares qui s'étaient partagé la Chine septentrionale, parce que, outre le Buddhisme, ils leur apportaient quelque chose de la civilisation indienne. Enfin. à cette époque, il y eut, parmi les moines buddhistes, de très habiles gens. Les uns surent choisir, parmi les pratiques disparates artificiellement groupées sous la rubrique Buddhisme, celles qui pouvaient convenir au goût du peuple chinois, Les autres firent servir la faveur personnelle dont ils jonissaient, au développement du monachisme indigène, et par suite à l'extension de la propagande parmi le peuple. Enflu des moines chinois, pieux et braves, pen contents de l'instruction et de la formation incomplètes qu'il recevalent en Chine de moines étrangers, allèrent à leurs risques et périls jusque dans l'Inde, y passérent des années dans les grands couvents buddhistes, apprirent le sanscrit, choisirent les textes, puls revinrent, rapportant dans les couvents de la Chine, et la science doctrinale théorique, et l'expérience pratique de l'ascèse. Ce fut le grand essor. - Je vais tâcher de donner quelque idée de la manière dont ces choses se passèrent, en racontant les œuvres de quatre moines des plus célèbres, d'après l'histoire chinoise. Je citeral, sans commenter, et sans relever les absurdités mêlées aux vérités, dans ces curieux récits.

## 1. Dharma-raksha.

Tant que la capitale de la dynastie 晋 Tsinn fut à 洛 區 Lao-yang (Tsinn Occidentaux), les traducteurs buddhistes n'y chômérent pas. Il y eut parmi eux des hommes de haute valeur. Le plus remarquable fut, sans contredit, 法 護 Dharma-raksha, un Géte, né de parents établis à 後 望 Tounn-hoang, la passe à l'entrée du bassin du Tarim, par laquelle se faisait tout le commerce entre la Chine, l'Inde, le Gandhara et la Sogdiane. Il savait parfaitement trente-six langues ou dialectes. Arrivé à Lao-yang en 266, il y traduisit jusque vers l'an 317, et y mourut âgé de 87 ans. Il nous reste 90 de ses 175 traductions. — Outre ce Géte, un Indien de Kotan la citadelle du Buddhisme dans le Tarim, un Parthe, deux moines et deux laiques chinois, se distinguérent par le nombre et l'importance de leurs traductions.

Plus que tout autre, Dharma-raksha eut l'intuition de ce qui conviendrait au génie populaire chinois. Il traduisit pour la première fois le fameux texte, qui de-



La paradis d'Amitabha.

vint la base en Chine du culte de Avalokitesvara. Il me faut dire lei quelques mots à ce sujet. Nous avons vu (Leçon 49) que le culte du Buddha Amitabha, est un rabais sur le Buddhisme vrai du Buddha Śākyamuni, lequel exige l'effort continuel, pour la destruction du karma ancien, contre la reformation d'un karma nouveau. Movemant un acte bien facile, il fait renaître n'importe qui, dans un paradis théoriquement non-permanent, pratiquement éternel. Dans ce paradis, les assesseurs de droite et de gauche du Buddha Amitabha, sont les deux p'ou-sa (bodhisattva) Avalokitesvara et Mahasthama. Le sens étymologique du nem Avalokitesvara, est Seigneur qui perçeit, qui considere / Jivara Avalokita /. Par erreur, ou intentionnellement, les Chinois traduisirent 数音 Koan-yinn, Celui qui percoit les accents / svara / ; ou 觀 世 香 Koan-cheu-yinn, Celui qui perçoit les accents du monde ; accents du repentir, de la priére, de la supplication. Un texte indien, le saddharma pundarika sūtra, contient un chapitre consacre à Avalokitescara, qui fait de lui le sauveur dans tous les maux de ce monde. Mais, à la fin de ce texte indien, se trouve ce qui suit : « A l'Ouest, dans la terre pure sukhakara (alias sukhavati ), reside le Souvernin Amitabha, dans la terre où il n'y a pas de femmes, dans la terre absolument pure, dans la terre où l'on renatt de la corolle d'un lotus. Là le Souverain Amitabha trône dans un lotus pur et beau. Et le grand Avalokitesvara, debout, tantôt à sa droite, tantôt à sa gauche, l'évente, méditant sur le saint des êtres de jous les mondes, ».. Ce passage qui met Avalokiteivara à sa place classique, place secondaire de p'ou-sa assesseur du Buddha Amitabha, a été omis dans la traduction de Dharma-raksha. Manquait-Il dans le texte indien qu'il traduisit? J'en doute. Je pense que l'omission fut intentionnelle, car elle fut reproduite dans deux traductions faites postérieurement par d'autres traducteurs, en 406 et eu 601. Dharma-raksha pensa sans doute que, Amitabha étant suffisamment connu par les deux textes 無 量 表 纒 Ou-leangcheou king et 河 端 啶 纏 A-mi-toue king dont j'al parlé Jadis, mleux valsit ne pas parler de lui cette fois, pour mettre Avalokitesvara plus en lumière. Il en résulta, en Chine, un culte très étendu de ce p'ou-sa, indépendant de celui de son Buddha et le primant presque. - Le paradis si facile à gaguer d'Amitabha, la protection si facile à obtenir d'Avalokitesvara, sont pratiquement tout ce que le peuple chinois a accepté de Buddhisme. Le hinayana trop exigeant, ne lui plut pas. Le mahāyāna trop abstrait, ne lui entra pas dans la tête. Il se jeta sur l'Amidisme, et son complément le culte de Koun-cheu-yinn. Buddhisme qui n'en est pas un ; religion spéciale introduite sous convert huddhique.

Que Koan-cheu-yinn alt trouvé de nombreux clients parmi les pauvres Chinois si souffrants et si besogneux, cela n'est pas étounant, vu le mirifique boniment que le texte traduit par Dhurma-raksha fait en sa faveur... De quelque malheur qu'un bomme soit atteint, s'il invoque Koan-cheu-yinn, celui-ci écoutera immédiatement son appel 副 其音 章 et le délivrera. Quiconque l'invoque, est sauvé du feu, de l'eau, des attaques des brigands on des démons. Si un condamné l'invoque, le sabre qui devait le décapiter, se brisera sur sa nuque. Le prisonnier qui l'invoquera, sera délivré de ses liens et de ses fers. Si, dans une caravane de voyageurs ou de marchands, il se trouve un dévot qui invoque Koan-cheu-yinn, tonte la caravane échappers é tous les dangers, à cause de lui. Pas n'est besoin, avec Koan-cheu-yinn, de longues paroles. Il suffit de crier, dans son malheur, du fond



Roan-cheu-yinn, type tibétain,

du cœur « O Koan-cheu-vinn je te salue», pour être aussitôt secouru. Quiconque l'invoque, se voit délivré des pensées lubriques, des spasmes de la baine, de l'inintelligence et de l'endurcissement. Toute femme qui recourra à lui pour obtenir un enfant, garcon bien doué ou fille bien faite, sera exaucée, Tous les hommes devraient recourir sans cesse à un p'ou-sa aussi puissant et aussi bou. - Son bonbeur est de travailler à la délivrance (au salut) de tous les êtres. Il revêt pour cela les formes les plus diverses, apparaissant en Buddha, en p'ou-sa, en Brahma, en Indra, en Vaisramana, en Vajrapant, en roi, en brahmane, en moine, en homme du commun, en femme, en nonne, ou sous les traits d'un enfant; en un mot, sous la forme dans laquelle il sait qu'il sera écouté par celui qu'il désire sauver. Invoquez-le donc, et vous n'aurez plus jamais lieu de craindre. ... lei finit le boniment en prose. Il est repris aussitôt en vers, encore plus emphatiques, si possible « Avez en Koan-cheu-ginn toute confiance. Vous eut-on jeté dans une fosse pleine de feu, si vous l'invoquez, ce brasier ardent se changera en un frais étang. Fussiez-vous roulé par la mer en furie, entouré de monstres et de démons, si vous l'invoquez, vous ne serez ni submergé ni dévoré. Si vous tombez du haut d'une montagne, invoquez-le et vous resterez suspendu dans les alre, comme le solell est suspendu dans l'espace. Si vous l'invoquez, tous les méchants prêts à vous détruire, ne pourront pas vous arracher un seul cheveu. A son nom, les brigands qui vous auront pris deviendront humains, aucun bourreau ne pourra vous exécuter, les llens et les entraves ne pourront pas vous retenir. Aucun venin ne vous nuira. Tout sort jeté sur vous, se retourners contre son auteur. Tigres et serpeuts ne pourront rien contre vous. La foudre, la grêle, la tempête, ne vous feront aucun mal. Oh! parmi tant de maux qui environnent les hommes sur la terre, invoquez souvent son nom, car il est le sauveur dans tous les maux terrestres. Pour ceux qui l'invoquent, à quelque monde qu'ils appartiennent, les voies de châtiment se fermeront; ils ne renaltront, ni dans les enfers, ni pretas, ni animaux (mais dans le paradis d'Amitabha); ils seront délivrés des souffrances de la maladie et de la vieillesse... O regard pénétrant, regard pur, regard compatissant, de Celui qui écoute les accents du monde l O Sollicitude sans cesse attentive ! O Lumière sans mélange d'impureté! O Soleil de sagesse qui perce toutes les ombres, dont le rayou dompte tous les manx! Toi qui éclaires le monde entier, miséricorde qui illumines comme l'éclair, charité qui couvres tous les êtres comme un nuage protecteur, douce rosée et pluie hienfaisante? Toi qui éteins les haines et les discordes, les disputes et les procès; toi qui donnes la paix jusque dans les batailles; à Koancheu-ginn !... Oh! que je pense à toi sans cesse! que de ma vie je ne doute de tot!.. Toi si pur et si saint, protège-moi dans les peines et les souffrances, dans les dangers et dans la mort. Sois mon appui et ma force. Alde-mot à remplir tous mes devoirs. Toi qui considéres avec pitié tous les êtres, océan de biénfaisante miséricorde, je t'invoque en me prostermant devant toi. \* (证 法 整 個)



Pour les Buddhistes chinois, Dharma-raksha donna au grand culte national des moris, une forme plus précise et plus tendre. Il traduisit, pour la première fois, le célèbre 工 菌 盆 經 Ullambana-sûtra. — Après le salut au rahais des



Koan-cheu-yinn, toujours secourable. Type chinois.

vivants par l'Amidisme, voici la délivrance des défunts pour presque rien, par des intercessions obtenues pour une légère offrande. Nous sommes loin de la justice inexorable, et des milliers d'années de purgatoire, du hinayana primitif. Aussi la pratique nouvelle obtint-elle un succès grandiose.

Voici le résume de la traduction de Dharma-raksha. « Mou-lien / Maudgalyayana/ le disciple du Buddha, venait d'obtenir les six facultés transcendantes des arbans. Le premier usage qu'il en fit, fot d'examiner ce qu'étaient devenus ses parents défunts. Il vit que feu son père était déjà réincarné, mais que sa feue mère faisait encore pénitence dans l'état de preta famélique. Ému de compassion. Mou-lien remplit son écuelle d'aliments, et se transporta à travers les airs auprès de sa mère, qu'il trouva émaciée au point que sa peau collait à ses os. Mou-lien lul donna l'écuelle. Sa mère la prit et essaya de manger. Mais, au moment de toucher ses lèvres, chaque bouchée se trouva changée en un charbon ardent, Mou-lien pleura amèrement, puis revint demander conseil au Buddha. -Celui-ci lui dit: Par suite de ses nombreux péchés, ta mère est chargée d'une lourde dette; si lourde, que tol seul tu ne pourras pas la délivrer. Tous les brahmes et les uogi n'y pourraient rien. Seule la communauté des moines de mon Ordre, pourra délivrer la mère, par son intercession. Voici ce qu'il te faut faire. Le quinzième jour de la septième lune, dernier jour du synode d'été, tu rempliras une grande écuelle de toute sorte d'aliments et de fruits. Tu ajouteras de l'huile, des bougies, des habits et de la literie, et tu offriras le tout à l'assemblée des moines, pour le bien de ceux qui furent tes parents, et de tes ancêtres durant sept générations, au cas où quelqu'un d'entre eux souffrirait encore dans les étais d'expiation. Les moines ayant reçu ce jour-là ton offrande, formeront un désir Intense que ta mère solt sauvée, par la vertu de tous les moines cénobites, des ermites des forêts, des lituminés de tous les degrés, des p'ou-sa de tous les mondes, qui forment un corps moral. Cela fait, ils mangeront les aliments devant le stûpa de leur convent, et se parfageront le reste selon leurs besoins. C'est là le rit de l'Ullambana, qui delivre les âmes en peine. - Mou-lien fit ainsi. Le jourmême il connut que sa mère avait été délivrée de l'état de preta, dans lequel elle aurait encore dù languir sans cela durant un kalpa tout entier. - Alors Moulien demanda au Buddha: Si d'autres moines accomplissent le même rit, pour leurs parents el leurs ancêtres défunts, obtiendront-ils le même résultat?.. Ils l'obtieudront, dit le Buddha. - Mou-tien demanda encore: Et si n'importe quel Inique fait de même, obtiendra-t-il le même résultat?.. Il l'obtiendra, dit le Buddha. - Puis, résumant lui-même sa doctrine pour l'instruction du peuple, le Buddha dit: Bons hommes et bonnes femmes, tout vral disciple du Buddha doit se souvenir avec reconnaissance de ce que ses parents ont jadis fait pour lui. Il dolt reconnaissance à ses ancêtres, jusqu'à la septième génération. En preuve de cette reconnaissance, il fera bien d'offrir pour leur délivrance, l'Ullambana, au quinzième jour du septième mois. Tout vrai disciple du Buddha devrait faire cela. - Depuis le temps de Bharma-raksha, le rituel de la cérémonie a changé; mais le quinzième jour de la septième lunaison est resté, en Chine, la fête des morts.

Quand, reculant devant les Hons et les Tongouses, l'empire des F Trinn réfugié au Sud du Fleuve Bleu eut établi sa capitale à 🎎 🎼 Kien-k'ang (Nan-kin), des moines buddhistes travalllérent encore dans cette ville, mais ne produisirent guère, chose nouvelle d'ailleurs, que des dhârani, formules d'incantation et de conjuration, non traduites en chinois, mais sanscrites translittérées en sons chinois. -C'est que la Chine du Sud était alors taoiste. Il fallait aux Buddhistes ces formules, pour faire contrepolds à celles de Pao-p'ou-treu et consorts (Lecon 52). - Pourquoi des translittérations, non des traductions?.. Peut-être par amour d'une forme plus cabalistique, l'inintelligible faisant plus d'effet sur les esprits superstitieux. Pintôt, je pense, par craînte du ridicule, Car le fond de ces formules est généralement inepte. - Il y en a, contre les morsures des serpents, contre les brigands si nombreux alors, contre les démons qui remplissent le monde, contre les épidémies, contre les many de dents, contre les many d'yeux, contre l'éclampsie des petits enfants. - Contre les voleurs, on invoque ainsi quatre sœurs: «An-tan-ni avengle-les! Yen-mono-ni arrête-les! Ki-mono-ni empêche-les de fuir! Ou-a-ni fais-leur perdre la raison! - Sur les petits enfants atteints de convulsions, on récile sept fois : « lovo-na-touo-louo mauo-loua-ti-li » - Les maux de dents étant censés causés par un ver qui ronge la racine de la dent, on demande au roi de cette sorte de vermine, d'enjoindre à son sujet de se tenir tranquille. - Avant de réciter un dharani, on invoque toujours dévotement le Buddha, sa Loi et son Ordre. Or le Buddha ne connut rien de ces dévotions tantriques. - Dans les cas graves, si l'on a été exaucé, on allume en l'honneur du Buddha sept lampes, de préférence durant la nuit du vingt-neuvième jour du mois Etc.

## II. Buddha-janga.

l'observe d'abord que les Indianologues ne sent pas d'accord sur le nom de cet homme, que les Chinois appellent 佛 圖 裕 Fout'ou-teng, Fout'ou est certainement la translittération de Buddha, mais teng = janga est douteux. Quoi qu'il en soit, voici ce que l'histoire officielle des 晋 Tsinn, chapitre 95, raconte de lut. - « Buddha-janga était ne dans l'Inde. Des son enfance, il s'appliqua à l'étude de la doctrine buddhique. En 310 il arriva à Lao-yang, où il se donna pour avoir cent ans. Se nourrissant principalement d'air. Il restait plusieurs jours de suite sans manger. Il récitait admirablement les textes et les formules. - Au côté de l'abdomen, il avait une ouverture, qu'il bouchait avec un tampon de coton. Quand il voulait lire, la nuit, il enlevait le tampen. Alors un rayon de sa lumière intérieure, sortant par l'ouverture, éclairait son livre et l'appartement. Aux jours de purification, de grand matin, il se rendait au bord d'une cun ceurante, retirait un à un par l'ouverture tous ses viscères, les lavait, puis les remettait en place. -Mais ce en quoi il excellait, c'était la prévision de l'avenir, par l'interprétation du tiutouin des clochettes suspendues au bord de son toit. Ses prédictions étalent infaillibles. - Sa réputation était déjà très grande, quand il fut présenté au roi hun 不 勒 Cheu-lei, en 311. Celui-ci iui ayant demande un signe, Buddha-janga se fit apporter un bassin rempil d'eau, brûla des parfums et récita ses formules. Soudain, du bassin s'èleva un lotus magnifique, aux fieurs azurées et lumineuses. Le roi lui donna aussitôt toute sa confiance, et le mena desormais partout à sa

suite. - Un jour le moine lui dit : faites faire bonne garde cette nuit... De fait, au milieu de la nuit, on prit des assassins qui cherchaient à s'introduire dans la tente du roi. Celui-ci voulut faire la contre-épreuve. Un autre jour il feignit d'avoir reçu avis d'un attentat imminent, mit le palais en état de défense, et envoya avertir Buddha-jonga de veiller à sa propre sureté. Quand l'envoyé royal se présenta devant celui- ci, sans lui permettre d'ouvrir la bouche, le moine lui dit; les préparatifs de ton maître sont inutiles; il n'y a rien dans l'air. - La ville capitale de Cheu-lei buvait l'eau d'une source située à quelque distance. Un jour la source tarit. Cheu-lei pria le moine de remêdier à ce malheur. Buddha-janga se rendit à la source, s'y mit en oraison, brûla des parfums exotiques, et récita de longues formules. Il prin, sans discontinuer, durant trois jours de suite. Enfin l'eau suinta, puis ruissels, puis un torrent d'eau jaillit qui remplit en peu d'instants les fossés de la ville. - Un jour un chef tongouse vint courir autour de la capitale, à la tête d'une nuée de cavaliers. Cheu-lei les compts, du haut du rempart, et devint fort inquiet. Rassurez-vous, ini dit Buddha-janga; hier mes clocheites ont tinte, que leur chef sera pris demain, avant l'heure du diner... Qui le prendra, dit Cheu-lei. au milieu de ses escadrons?.. Le lendemain, sur le midi, comme les Tongouses voltigealent toujours autour de la ville, Cheu-lei dit au moine; eh bien?.. Eh bien. dit cefui-ci, leur chef est pris... Or ce chef s'étant approché du rempart pour en reconnaître les points faibles, venuit d'être enievé par un peloton de Huns; on l'amena prisonnier peu d'instants après. Cheu-lei lui rendit la liberté, à la condition qu'il s'en trait, ce qu'il fit. - En 328, Cheu-lei marcha en personne contre la roi de Tchao, sur la parole de Buddha-janga, contre l'avis unanime de ses conseillers. Mes clochettes ont tinte, lui dit le moine, que vous ferez un prisonnier de marque. Et appelant un jeune novice qui venalt de garder l'abstinence durant sept jours, il prit dans la paume de sa main un peu d'hulle et de farine, et en pétrit une boniette qu'il fit avaler à l'enfant. Entrant aussitôt en extase, celui-ci s'écria: Je vois une foule de cavallers. Je vois un homme de haute taille, vêtu de blanc, à qui on lie les bras avec des cordons rouges... C'est le roi de Tchao, dit le moine à Cheu-lei; il est à vous... Cheu-lei partit plein d'enthousiasme, et prit le rei de Tchao. -- Cheu-pinn l'enfant chéri de Cheu-lei étant mort, dans se donleur celui-ci dit an moine; Jadis le médecin Pien-ts'iao fit revivre par son art le fils défunt de son prince; pourquoi n'en feriez-vous pas autant pour le mien, par vos prières?.. Buddha-janga prit un rameau de penplier, le trempa dans l'eau, et aspergea le cadavre du petit prince, en récitant ses formules; puis, le prenant par la main, il lui dit de se lever... Aussitôt l'onfant revint à lui. Quelques instants après, il était plein de vie. - En 333, alors qu'ancun souffle n'agitait l'air, sondain une des clochettes de la pagode se mit à carillonner. Ceci, dit le moine, c'est le glas du roi. Pen de jours après, Chau-lei mourut. - - Quand 石 烷 Cheu-hou se fut fait roi, il vous à Buddha-janga une vénération et une confiance plus grandes encore. It te fit habilier magnifiquement, et lui donna une suite splendide. Quand le moine venait assister, de cinq en cinq jours, aux cours plénières, le prince héritier et les principaux officiers allaient à sa rencontre, et toute l'assistance se levalt quand il faisait son entree. Cette faveur accordée à un moine. donna, dit l'Histoire, un essor prodigieux au Buddhisme. Les Buddhistes devinrent lérion, dans la Chine septentrionale. Ils bâtirent nombre de temples. Beaucoup de

Chinois se firent moines. - Une grande sécheresse désolant le pays, Cheu-hou députa le prince royal pour demander la pluie nécessaire. Le ciel resta d'airain. Alors Cheu-hou pria Buddha-janga de prier pour le peuple. Dès que celui-ci eut commence ses incantations, la pluie tomba par torrents, - Il faisait chercher A Kachgar, par ses disciples, les parfums venus du pays des Parthes, qui lui servaient dans ses opérations transcendantes, Durant leur long voyage, il les suivait en esprit et les protégeait. Un jour il dit à ceux qui l'entouraient : à cette heure. à tel endroit, mes envoyés sont attaqués par des brigands. Et allumant des parfums, il se mit à réciter ses formules... Les envoyés étant revenus, racontérent que, tel jour, à tel endroit, ils avaient été attaqués par des brigands, qu'un singulier parfum avait soudain mis en fulle. - Un jour que Cheu-hou se promenalt avec Buddha-janga sur une terrasse, le moine s'arrêta soudain et dit; il y a un malheur au Nord. S'étant fait apporter un gobelet de vin, il le souffia dans cette direction, puis dit en souriant: le malheur est conjuré. On apprit quelques Jours plus tard, qu'un grand incendie menagant les magasins royaux de Youtcheou, soudain une nuée noire, venue du Sud, avait éteint le feu sous les torrents d'une pluie qui sentait le vin. - Le général Kono-heileau combattait les Tibétains, dans la haute vailée de la Wei. Un jour, durant sa confemplation, le moine soupira: mon ami Kono est en grand danger... Puis, un cheval, dit-il; pur le sud-est... Enfin, avec un soupir de soulagement: mon ami Kouo est sauvé... Quand le général fut revenu, on apprit de lui que, cerné par les Tibétains, il alfait être pris, quand un inconnu lui présenta un cheval frais en lui disant: fuvez par le sud-est qui n'est pas gardé. On constata que la chose s'étalt passée, au jour et à l'heure de la vision du moine. - Un jour de grande fête à la cour, soudain Buddhajunga se recueillit et gémit: O palais! la ronce des ruines pousse déjà sous tes fondements!.. Cheu-hou fit examiner, dans les caves, s'il y poussait réellement des ronces. On comprit plus tard, que le moine avait prophétisé l'extermination future des & Cheu, par l'homme dont le nom d'enfant avait été la Ronce. -Peu de temps après, dans une extase, Buddha-janga se parlant à lui-même, dit: trois ans? deux ans? un an? cent jours? pas même un mois? Il avait eu révélation de sa très prochaine transmigration. Revenu à lui, il dit à ses disciples: le matheur commencera en l'an 348; les Chen finiront en l'an 349; je vais m'en aller, pour ne pas voir ces choses... Il mourut à la capitale, dans le couvent attenant au palais. Son corps ne fut pas incinéré; on l'ensevelit dans un sarcophage en pierre. Peu de jours après, un moine arrivé à la capitale, raconta qu'il avait rencontré Buddha-janga allant vers l'Occident, Cheu-hou ordonna d'ouvrir le sarcophage. Le corps n'y était plus (page 407)... - Inutile que l'insiste sur l'importance de pareils textes, insérés dans l'Histoire dynastique, sans un mot de critique.

# III. Kumāra-jīva.

La biographie de ce moine célèbre, se trouve dans le même chapitre 95 de l'Histoire officielle de la dynastie 晉 Tsinn. En voici le résumé. Son père, noble Hindou, ministre d'un rajah, renonça au monde, quitta l'Inde, et passa dans le peradis buddhiste du Tarim, Kotan, Yarkend, Kachgar. Le roi de Koutcha ayant entendu vanter son mérite, l'invita à venir se fixer auprès de lui, pour être son

conseiller. Il fut si content de ses services, que, pour se l'attacher définitivement, il lui fit épouser sa sœur, jeune fille de vingt ans, très helle et très recherchée. Instruite par son mari, celle-ci devint fervente buddhiste. Elle concut Kumarajiva. Ce nom signifie Mûr des le bas ûge. Le père étant mort, la mère donna aux moines son fils âgé de sept ans, et se fit nonne. Il se trouva que l'enfant était doué d'une mémoire prodigieuse. Il apprit tous les textes buddhistes, et de plus les sciences profanes, surtout les mathématiques et l'astronomie. Esprit libertin, de mœurs dissolues. Kumāra-jīva meprisa l'austère hinayāna, et se douna pour mission de propager le facile mahayana. A l'age de vingt ans, sous le patronage du rol son oncle, il commenca à enseigner à Koutcha, et gagna peu à peu à ses vues presque tous les couvents du Tarim. En 383, les Chinois ayant pris Koutcha, l'oncle disparut et le neveu fut fait prisonnier. Le général chinois trouva plaisant de mettre sa vertu à l'épreuve. Il le fit enfermer avec sa cousine, après avoir enivré les deux jeunes gens. Dans ces conjonctures, dit l'Histoire, Kumara-jiva ne put pas ne pas épouser la princesse. Il devint ministre de ce général, quand celui-ci. sur ses consells probablement, se fut fait roitelet de Leang. Pris une seconde fois, en 401, par les Tibétains alors maîtres de 長 芽 Tch'ang-nan, il gagna la confiance de leur rol, qui le mit à la tête de tous les moines buddhistes de ses états. Kumāra-jiva introduisit parmi eux le laxisme mahayaniste. Ses mœurs furent toujours mauvalses, et l'Histoire cite des anecdotes que je ne puis pas répéter. Certains de ses moines ayant voulu l'imiter, il leur dit qu'il le permettrait à ceux qui feraient ce qu'il allait faire. Sur ce, ayant fait remplir d'aiguilles à coudre l'écuelle qui lui servait à quêter, il les mangea toutes, par cuillérées, comme on mange un polage. Aucun n'ayant osé l'imiter, les moines de Tch'ang-nan durent garder la continence. - Kumāra-jīva laissa une œuvre écrite très considérable, à laquelle je consacreral trois Leçons. Ayant constaté que la forme diffuse des textes indiens répugnait aux Chinois, et que l'incorrection des traductions existantes les choquait, Il publia un nombre considérable d'ouvrages indiens condensés, tassés, abrégés quant à la forme non quant au sens, et rendus en bon chinois. Ces livres lui firent une grande réputation, et eurent une influence très étendue. La tradition veut qu'il forma plus de trois mille disciples. Cinquante ouvrages considérables, signés par lul, existent encore. - Kumāra-jīva mourut à Tch'ang-nan après 412. Son corps fut incinere, à la mode indienne. On trouva, dans les cendres du bûcher, sa langue parfaitement intacte ; ce qui fut considéré comme un signe que, si sa vie avait été peu édifiante, sa doctrine par contre avait été excellente.

## IV. 法 關 Fa-hien.

C'est le plus célèbre des moines chinois pélerins. Il naquit dans la vallée de la partieure, des convulsions durant la dentition, le père de l'enfant craignant pour lui un sort sembiable, le consacra au Buddha et le mit en pension dans un couvent. Quand il eut fait ses dents, il le ramena chez lul. L'enfant tomba aussitôt gravement malade. Le père le reconduisit au couvent, où il guérit sur-le-champ. Devenu grandelet, l'enfant s'affectionna tellement au genre de vie des moines, qu'aucune séduction ne lut plus capable de le-faire retourner dans le siècle. Il avait dix ans.



Moine chinois pélerin, en grand costume.

quand son père mourut. Sa mère se logea dans une cellule, près du couvent, pour voir du moins passer et repasser son fils. Quand elle aussi fut morte, Fa-hien ensevellt ses parents, puis fut admis à faire les promesses des moines. Il se distingua entre tous, par son esprit de foi et son zèle pour la discipline. L'observance était très imparfaite dans les couvents chineis. Ce n'est pas que les traités de vie monastique manquassent; mais l'expérience manquait, les moines chinois pen nombreux n'ayant pas vu, jusque là, fonctionner le rouage d'une grande communauté. Âme ardente éprise d'idéal, Fa-hien sentit vivement ce déficit, et résolut d'aller apprendre dans l'Inde parfaitement la pratique de l'observance. Parti de Tch'ang-nan en 399, il traversa le désert de Gobi, attendit à Tourfan l'occasion d'une carayane, franchit en treute-cinq jours de marche, avec des souffrances inexprimables, les plaines de sable du Tarim, et arriva à Kotau. Cette ville était alors un éden buddhique. Un seul convent comptait plus de trois mille moines, Tous prenaient leurs repas dans un réfectoire commun. Ils y entraient graves et recueillis, s'asseyalent dans un ordre déterminé, recevalent et mangeaient leur portion en silence. On n'entendait aucun bruit de vaisselle, aucun mot prononcé. Les indications nécessaires se donnaient par un geste des doigts... Ces choses fureut une révélation pour Fa-hien, qui n'avait vu jusque la que des moines flanant pour cause ou sous prétexte de quêter leur pitance quotidienne. - De Kotau, Fahien passa, en cluquante-quatre étapes, dans le Ladak; puis, en suivant le cours de l'Indus, dans le Pendjah. - Nous ne suivrons pas Fa-hien dans sa pérégrination à travers une trentaine des petits royaumes de l'Inde, de couvent en couvent, de lieu saint en lieu saint. Il releva, sur les lieux, un à un, tous les souvenirs buddhiques. Il étudia l'observance de diverses communantés, copia leurs régles, fouilla leurs bibliothèques. Finalement Il descendit le Gange jusqu'à son embouchure, et passa par mer à Ceylan, où il fit encore un long et fructueux séjour dans un convent dont dépendaient plus de cinq millé moines. Enfin, après quinze années de voyages et d'observations, jugeant qu'il avait assez glané, en 414 il prit passage à Ceylan sur une jouque de commerce qui faisait volle vers l'Orient. Il y avait à bord plus de deux-cents hommes. Durant une tempête, la jonque fit eau. Le patron fit jeter les marchandises à la mor. Craignant d'y voir jeter aussi sa caisse de livres, fruit de ses longs voyages, Fa-hien prin ardemment Koan-cheu-ginn de lui venir en alde, pour l'amour des moines de la Chine à l'intention desquels il avait tant travaillé et souffert. Les livres ne furent pas letés à la mer. La jonque échoua, à marée haute, sur un banc de suble. A marée basse, les navigateurs purent aveugler la vole d'eau. La marée suivante remit la jonque à flot. Reprise par une violente tempête, ballottée durant quatre-vingt-dix jours par les flots d'une mer phosphorescente, elle finit par être jetée sur la côte de Java. Après cinq mois d'attente, Fahien s'embarqua pour la Chine sur une autre jonque de commerce, laquelle portait aussi plus de deux-cents personnes. Il y avait pour cinquante jours de vivres et d'eau. Or la jouque fut le jonet des vents et des flots durant quatre-vingt-deux jours. Fa-hien priaît toujours Koan-cheu-ginn, à l'intention des moines de la Chine. Le capitaine avait perdu toute notion de situation géographique; nous approchons de Canton, disait-il. Au moment où tous allaient mourir de soif, ils apercurent la terre. Quand ils eurent abordé, ils apprirent qu'ils étaient en Chine, au ili À Chan-tong. Le préfet du lien ayant su qu'il y avait à bord un moine qui

rapportait des livres de l'Inde, le fit conduire à Kien-k'ang (Nankin) avec son trèsor. Fa-hien consacra le reste de sa vie à promouvoir l'observance dans les couvents de la Chine. Il mourut à l'âge de quatre-vingt-six ans. — Nombreux furent, à partir de cette époque, les moines chinois qui l'imitérent. Plus des quatre cinquièmes payèrent leur entreprise de leur vie. Puisse Dieu avoir trouvé des ames de bonne volonté, parmi ces hommes qui se donnérent tant de peine et souf-frirent tant de maux, pour ce qu'ils croyaient être le vral et le bien.

Sources. — 晉書 l'histoire de la dynastie Tsinn, parmi les histoires dynastiques; chap. 95. — Le sûtra 正 法 牵 题 Tcheng-fa-hoa king, Le sûtra 孟 蘭 盆 题 U-lan-p'enn king. Le recueil biographique 高 僧 傳 Kao-seng tch'oan. La biographie de Fa-hien 高 僧 法 顯 像 Kao-seng Fa-hien tch'oan. Tous ces textes, dans le Tripitaka chinois.

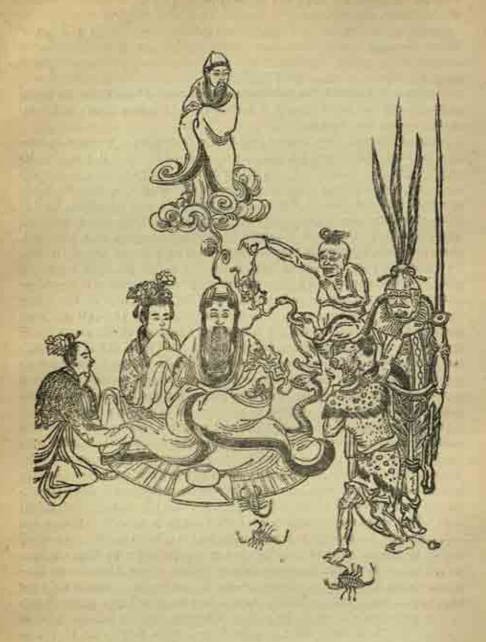


## Cinquante-quatrième Leçon.

Du quatrième au cinquième siècle de l'ère chrétienne. Buddhisme. Mahāyāna. La contemplation

Jusque la la contemplation buddhique, âme du monachisme, n'avait été traitée en chinois que très insuffisamment. Kumāra-jīva lui consacra quatre traités didactiques, dont voici le résumé.

«Quand celui qui désire avancer dans la voie, demandera sa première instruction, le Mattre l'interrogera d'abord pour savoir de lut comment il a observé les cinq préceptes des laiques, et s'il est encore tourmenté par des passions charnelles. Si oui, il commencera par lui apprendre à méditer sur l'impureté du corps. afin de lui faire concevoir un profond dégoût pour les formes corporelles. Qu'il se figure d'abord le cadavre d'un homme qui vient d'expirer, froid, sans mouvement, sans parole. Qu'il voie ensuite ce cadavre se décomposer sous ses yeux, lentement, phase par phase, moment par moment, considérant en détail ce que deviennent les cheveux, la peau, les yeux, le cœur, le fole, les chairs, etc. Qu'il contemple enfin le squelette qui reste, noir, pais couleur de terre, enfin dessèché et blanchi. -Que l'aspirant, ayant reçu cette instruction, se retire aussitôt dans un lieu écarté. et secret, ou sous un arbre en forêt, ou dans sa cellule vide. Là, qu'il fixe avec une attention intense les scènes que le Maitre lui a suggérées, s'efforçant, à chacune, de concevoir le dégoût le plus profond possible, car c'est là la fin de cette contemplation. Qu'il se pénètre de cette vérité, que ce qu'on appelle vulgairement un corps, n'est qu'un amas des plus immondes ordures, le corps personnel aussi bien que les corps d'autrui. Cela falt, qu'il invective, qu'il gourmande son cœur, en lui disant: Voilà ce que in aimes! Voilà ce pourquoi tu m'obliges à rester dans la roue des transformations, à naître, à vieillir, à mourir, à renaître sans cesse. Mon existence actuelle va encore passer comme les précédentes, avec la rapidité d'un éclair. Or cette fois j'ai trouvé un bon maître, j'ai entendu la doctrine salvifique du Buddha; si je perdais cette occasion, quel dommage! Sans doute mes rébellions intérieures sont nombreuses, sans doute les attaques extérieures de Mara (le tentateur) et des mondains ne discontinuent pas. Eux sont forts et moi je suis faible; mais si l'entretiens ma résolution par la contemplation, je vaincrai. Si je ne le fais pas, il n'y aura pas de salut pour moi, même sous la robe du moine; je ne serai, comme les laïques, qu'un pécheur. Oui, je veux par l'exercice du bien, réprimer en moi le mai. Je ne veux pas me condamner, par ma paresse, à renaître sac d'ordures, comme je le suis actuellement. — Après qu'il aura ainsi fouetté son cœur (sic) jusqu'à la conviction profonde, quand il aura conçu un dégoût parfait, l'aspirant se remontera le moral par les pensees suivantes: Tout est contenu dans la règle du Buddha, et l'observation de cette règle est facile. Si je servais un roi, je serais sans cesse dans l'anxiété; avec un aussi bon maître que le Buddha, je serai toujours dans la paix. Tous les arhans se sont affranchis des misères de l'existence, en observant sa règle; pourquot mot ne le pourrais-je pas? Oui, si je le veux vraiment, moi aussi l'arriveral à réduire mon cœur à l'obéissance, à le régler, à ini faire produire des actes de vertu. C'est là l'unique voie du salut. Mes ennuis inté-



Moine on contemplation.

Tentation; crainte et volupté. En Chine, la grenouille est le symbole de l'obscénité. — L'âme extériorisée plane dans les hauteurs seroines. rieurs ne sont pas plus sérieux que des bouffées de vent; je les laissarai passer. Les attaques extérieures n'iront pas jusqu'à me faire une violence irrésistible; je n'y céderai pas. — Voilà la contemplation par laquelle l'aspirant fortifiera peu à peu sa volonté, et s'affermira dans sa résolution. C'est un fait d'expérience que, si cet exercice est fait sérieusement, les mouvements passionneis violents seront domptés en sept jours; les mouvements modérés, auront cessé après trois fois sept jours; les mouvements légers seront éteints après neuf fois neuf jours. Comme la crême battue se fige en beurre sous les coups redoublés, ainsi le cœur fustigé (sic) par la méditation, se fixe et cesse son libertinage. — Que si quelques-uns, malgre la contemplation assidue, n'arrivent pas à cesser de pécher, il faut croire que leur karma ne permet pas qu'ils deviennent moines durant leur existence présente; ils ne sont apparemment pas mûrs. Que, retournés dans l'état laique, ils fassent des aumônes et contribuent au culte, se préparant ainsi à monter plus haut dans teurs existences subséquentes.

Ceux qui profilent, qui avancent, pourront se consoler et s'encourager dans leur labeur, par les considérations suivantes... Qu'ils fixent du regard leur corps, à la place du cœur, et voient comme celui-ci commence d'abord à briller à la manière d'un miroir, puis arrive peu à peu à luire de sa propre lumière. - Qu'ils pensent souvent aux puisatiers qui creusent un pults. Tant qu'ils ne retirent que de la terre séche, ces hommes out peu d'entrain. Mais voict que la terre retirée devient humide; leur ardeur s'éveille; l'eau n'est pas loin. Enfin voltà la terre monillée, puis la boue; leur zéle s'enflamme; ils touchent à l'eau... Ainsi de l'aspirant, Son travail est d'abord dur et paraît stèrile; mais peu à pen il reconnaît qu'il approche, aux actes de vertu posés, plus intimes et plus faciles. Que ces succès le consolent et l'encouragent. La source de la vraie joie est là, et là seulement. Bien fous sont ceux qui la cherchent dans les plaisirs du monde. Devant l'effort sérieux, tout obstacle finit par céder. Dans ce monde matériel, sauf la tendance energique à l'affranchissement, tout est misère. - Vollà le premier degré de l'art de contempler. Il enlève les illusions qui convraient le cœur. Tel un fort coup de vent, qui crève l'ècran des nuages, et fait que les rayons solaires puissent passer. Il se résume en cette décision ferme; je veux sortir de la rone, je ne veux plus renattre. Cette sentence, il fant se la rememorer, chaque fois que, comme un voleur, comme un cobra, une pensée désordonnée cherche à s'introduire dans le cœur. - Rejetez les plaisirs mondains, même ceux qui ne sont pas criminels. Qui a soif, s'il boit une hoisson épicée, il aura plus soif ensuite. Qui souffre d'un eczéma, s'il se gratte, il sera tourmente de démangeaisons pires. Ces petites sensualités et complaisances vous feront renaltre. N'est-ce pas la précisément ce que vous vouliez éviter? Quant aux jouissances criminelles, si pareille peusée s'éléve en vous, figurez-vous que le bourreau vous saisira aussitôt la chose faite, figurezvous qu'il vous tient déjà. Qui craint les maux de la vie, doit craindre à plus forte raison ceux des enfers. - Encore une fois, la vrale joie ne s'obtient que par la contemplation. Pas de vraie joie, hors de là. Tant que vous n'aurez pas pratiqué la contemplation jusqu'à avoir trouvé la joie, veus n'aurez rien fait, vous languirez, vous serez tenté d'inconstance.

Prenez garde à cet état (la tièdeur), où le cour étant comme engourdi, ne discerne plus entre le bien et le mai, comme il arrive à ceux qui sommeillent.

Secouez-vous vite! Dites-vous: alors que le suis entouré d'ennemis, irais-je bien m'assoupir?! Est-ce qu'on dort sur un champ de bataille?! Alors que le n'ai pas encore mérité ma délivrance, alors que je suis encore exposé à tomber dans les trois voies d'expiation, je me laisserais aller à la somnolence? quelle folie! - Et si cela ne suffit pas pour vous éveiller, levez-vous, marchez, lavez-vous le visage avec de l'eau froide; examinez la campagne si c'est le jour, le ciel étoilé si c'est la nuit... La mort vous guette, Elle viendra comme un voleur. Le glaive est levésur votre nuque. Et vons dormiriez, vons un disciple du Buddha, vous qui savez ce que vous pouvez perdre et ce que vous devez espérer?! - Durant la contemplation, ne vous laissez pas non plus aller aux distractions. Que votre esprit soit întimement accolé à votre sujet. Ne le laissez pas divaguer comme un singe échappé de sa cage, qui gambade sur les arbres... La distraction volontaire a pour suite la tristesse et le remords. Si vous vous en êtes rendu coupable, ne restez pas tranquille là-dessus, mais formulez au plus tôt votre repentir en ces termes: l'ai manqué à mon devoir; je m'en repens; je ne le ferai plus... Car les fautes négligées s'étendent sur le cœur, comme un voile qui l'aveugle ; et produisent, si elles ne sont pas reniées, une dette de péché qui l'endurcit. Donc, quand il le fandra, grondez-vous, secouez-vous, repentez-vous. Tenez votre cœur bien lié. Ne le laissez pas flâner. — Déflez-vous surtout des pensées qui iraient à ébrauler et à ruiner votre foi. L'incrédulité rend la vie malheureuse, et précipite dans les eufers après la mort. Une faute d'incrédulité annule tous les progrès faits, et empêche d'en faire de nouveaux. Comment marcherait-il vers le but, ceini qui a perdu son orientation? Quel chemin prendra-t-il, celui qui ne sait plus où il veut aller? Rejetez à l'instant même toute pensée contraire à la foi buddhique. Dites-vous: le Buddha qui savait tout, a enseigné in distinction du bien et du mal, a défini les régles qui conduisent au salut, a indiqué la voie à suivre et les obstacles à éviter. Quel grand bonbeur pour mol! Je ne veux pas perdre cet immense avantage, par mon incrédulité et mon obstination. La foi est mon arme contre mes ennemis; saus elle je serais sans défense. Que les mécréants disent ce qui leur plaira; moi je suis un disciple du Buddha; j'ai accepté sa loi; comment irais-je bien la rejeter ensuite? L'incrédulité affole. Refuser de croire, c'est une sorte de suicide. Comment, quand je suis malade, l'al foi aux médecins, à cause de leur science; et je ne croirais pas le Buddha, qui sait tout, quand il s'agit de la grande cure de mon salut?.. Voilà comment il faut se gourmander, dés qu'un doute s'élève, car ce danger est très grand. - Telles sont les considérations qui aident à la contemplation du premier degré, qui font l'adepte du premier degré, insensible à la volupté et à la jouissance, avide seulement de bien et de vertu. Il a calmé ses ardeurs dans le bain froid de la contemplation, il a guéri sa folie par le médicament calmant de la contemplation. Il est heureux comme un pauvre qui aurait trouvé un tresor.

-4-4-

Mais cette joie, trop naturelle, souvent exagérée, devient alors un obstacle au progrés futur. Avant la contemplation du premier degré, le cœur de l'homme était comme de la boue, un mélange d'eau et de terre, de hien et de mai. La contemplation du premier degré a clarifié l'eau en faisant déposer la terre. Mais cette

eau maintenant pure, ne reflète pas encore parfaitement la vérité entière. Pourquoi?.. parce que le frémissement de la joie ride sa surface. Pour que l'eau reflète en perfection, il faut qu'elle soit, non seulement limpide, mais absolument calme. L'obtention de ce calme, est le but de la contemplation du deuxième degré. La contemplation du premier degré a éteint la peur; la contemplation du deuxième degré doit éteindre la joie, doit procurer 無喜之樂 le bonheur sans joie. Ce bonheur sans joie prépare à la contemplation du troisième degré, dont l'objet est 慧 la sapience, la félicité abstraite. Exemple: Soit un homme qui se baigne, à la chaude saison. Tout en se lavant, il jouit de la fraicheur de son bain; premier degré, bonheur et joie. Il n'agrée de son bain que la propreté de son corps; deuxième degré, bonheur sans joie. Il se perd dans l'idée abstraite de purification, de pureté, au point d'ignorer le bain qu'il prend; troisième degré, félicité abstraite.

Cet état est entaché d'une dernière impureté. Qui dit félicité, dit crainte de la perdre. Quelque atténuée qu'elle soit, cette crainte est une crainte. Mais elle tient indissolublement à la félicité acquise par les trois premières contemplations, puisqu'elle en est comme le revers. Il faut donc, pour la détruire, détruire 🚎 💥 cette félicité abstraite, obtenue par tant d'efforts. Il faut lui substituer 🕏 🔯 la quiétude stone, ce qui est l'effet du quatrième et dernier degré de contemplation. Quietude sans pensée, atonie sans un sentiment, niredua anticipé qui prépare au nirouna futur, extinction avant l'annihilation. Vollà quel doit être l'exercice final de l'arhan, du Buddha, de celul qui touche ou qui est au terme. Renonciation même à la félicité abstraite, voilà le pas décisif dans leur voie. - Les trois premières contemplations sont une préparation graduelle, la quatrième est la fixation. Les trois premières sont comme l'ascension de la montagne, in quatrième est le repos sur le sommet. De là son nom de quiétude atone. État sans peine et sans joie, sans perception et sans pensée. État de simplicité et de pureté parfaite. État du vase d'or fondu par l'orfèvre avec un metal absolument pur, et qui reste toujours inaltérable et immuable.

Pour aider à l'extase du premier degré, Kumāra-jīva indique des procédés de détail très nombreux et très originaux, que je ne saurais tous exposer. — Ainsi, dans la contemplation du squeiette décharné, il conseille de procéder de la manière suivante... D'abord fixer le grand orteil de l'un de ses pieds, jusqu'à captivation complète et immobilisation de l'esprit. Ensuite évoquer dans son imagination une lumière blafarde, comme celle de la lune éclairant faiblement. Puis, dans cette lumière, évoquer le squelette et le fixer d'un regard intense. Vouloir d'abord le voir noir, et le fixer jusqu'à ce qu'on le voie noir. Vouloir ensuite le voir brun, et le fixer jusqu'à ce qu'on le voie brun. Vouloir ensuite le voir blanc, et le fixer jusqu'à ce qu'on ait cette vision... Tous les sujets et objets sont ainsi débités en détail, et l'effort doit toujours être continué jusqu'à ce que l'image soit fixée sur l'écran de l'imagination comme sur un cliché photographique.

Pour les états de contemplation deux trois et quatre, les sujets ne sont plus des figures positives, comme pour le premier état. Le sujet des trois degrés supérieurs est unique, creusé de plus en plus profondément; à savoir, l'irréalité de

tout en ce monde, dont la conviction croissante induit le contemplatif à tout jeter par-dessus bord, pièce par pièce. - Au fond, les objets vus par l'œli, existent-lis en réalité? Et s'ils ont quelque réalité, l'analyse intellectuelle ne les réduit-elle pas en parties, en ponssière, en atomes? Donc l'agregat n'était qu'une forme accidestelle, occasionnelle, impermanente, irréelle; une bulle sur l'eau, un fantôme, un mirage, une erreur. La seule vérité invariable, est la notion de la fantasmagorie universelle, la science que tout est impermanent et irréel. C'est elle qu'il faut loger seule dans 虚 望 le vide du cœur. Possèder cette science consciemment, c'est le troisième degré. La possèder sans plus s'en rendre compte, c'est le quatrième degré. - Le pas décisif, c'est le pas entre ces deux degrés, c'est la perte de la conscience, chez le possesseur de la sapience. Aucun moyen, aucun acte positif, n'aide à faire ce pas, car il est une cessation, non un progrès. Chez ceux qui aboulissent, le pas se fait soudainement, landis qu'ils fixent d'un regard intense le mirage cosmique le vide universel, par l'entrée dans une sorte d'extase hypnotique. Finsiste sur ce mot. Appeler meditation on contemplation les opérations mentales imposées aux moines buddhistes pour les conduira 入 無 邊 唐空 au vide sans limites, c'est un abus de mois. Tous les procedes indiques, tiennent de la suggestion, et aboutissent à l'hypnose.

Au quatrième degré se rattachent (1) des facultés extraordinaires, qui sont la caractéristique de cet état. Faculté de s'élever dans les airs et de se transporter dans l'espace. Faculté de répandre de l'eau ou de souffler des fiammes. Faculté de se rendre invisible ou de changer du forme. Faculté de produire tel objet ou tel effet à volonté. L'oreille céleste 天 其 qui permet d'entendre, non seulement les plaintes et les prières, mais les désirs et les aspirations du cour de tous les êtres. L'œil céleste 天 襄 qui permet de voir à toute distance, non seulement ce qui est visible, mais aussi ce qui est caché, jusqu'an secret des cœurs et des consciences. Enfin 知 衛 命 in révélation du karma qui pése sur chaque être, de tous ses antécedents au cours de toutes ses existences antérieures, de son doit et avoir morai tout entier; et par conséquent, jusqu'à un certain degré, la révélation de son avenir.

Les quatre états de contemplation ou d'extase, correspondent à l'état mental des habitants de quatre groupes de sièges supraterrestres, les dix-huit cieux supérions à la région sensuelle. Le premier degré est l'état mental des habitants des trois cieux de Brahma, onzième au treizième ciel. Le second degré répond aux trois cieux sulvants, de has en haut, quatorzième au seixième. Le troisième degré est l'état mental des habitants des trois cieux sulvants, dix-septième au dix-neuvième. Le quatrième degré cafin répond aux neuf cieux suprèmes, vingtième au vingt-huitième, — Durant chaque grande période de soixante-quatre kolpas, le premier groupe est détruit cinquante-six fois par le seu, le deuxième sept fois par l'eau, le troisième une fois par le vent. Le quatrième groupe n'est jamais détruit. Bênéficiant de l'immutabilité de ses habitants, it est seul permanent dans l'univers.

-4-4-

Tout ce qui précède, sur les quatre degrés d'extase, est du mahdydua, mais acceptable pour les Himyanistes, le système aboutissant au nérodeu, leur but unique à eux. La catégarie, spéciale au mahâyâna, des P'on-sa sauveurs, s'y ratiache par un lien lâche, comme un appendice que les Hinayanistes rejettent. Les P'ou-sa (bodhisattea) sont des extatiques du quatrième degré, lesquels décident volontairement da différer pour un temps le nirvâna qui leur est acquis, en vue d'enseigner aux hommes la voie du salut, durant une période apostolique courte ou longue à leur gré. Kumâra-jiva a heaucoup écrit sur 🛜 🎋 b le cœur de P'ou-sa, c'est-à-dire cette intention salvifique qui fait le bodhisattva mahayaniste. Voici le sommaire de ses deux principaux traités...

« La racine, dit-il, de cette intention salvifique universelle, est la pitié. Emu de compassion pour le malheur des êtres innombrables qui ne savent ou ne peuvent pas se lirer des misères de l'existence, celui qui a pris la noble résolution de se dévouer en son temps au rôle de Pou-sa sauveur, doit poser avec énergie les actes de volonté que voici... Tout ce que j'ai acquis de mérites et d'aptitudes, dans loutes mes existences antérieures, je veux le consacrer au salut de tous les êtres; et je veux que, d'existence en existence, ce vœu de dévouement universel reste fixe dans mon cœur. l'uissé-je renaître sur cette terre, aux époques où il y aura un Buddha, pour me faire son auxiliaire, son serviteur, son ombre, afin d'apprendre de lui comment on sauve les hommes en les instruisant. Que jamais le découragement ou le dégoût, qu'aucun rebut aucun outrage, ne me détourne de cette vole. Puissé-je y marcher toujours avec joie et entrain! - Puis, quand l'aurai acquis les facultés transcendantes, le me transporterai successivement dans les mondes des divers Buddhas, pour apprendre d'eux à prêcher et à opèrer la délivrance. Puisse ma parole convertir et sauver tous les êtres; puisse mon nom seul les faire penser à la doctrine du salut! Que, par mes efforts, eux aussi tendent à cette sapience, qui donne le nirvana. Je sacrifieral à cet effet, dans toutes mes existences à venir, tous les biens qui pourront m'echoir, y compris ma vie. Poisséje être toujours le messager et le propagateur de la doctrine qui sauve. Que mon rôle de sauveur dure autant qu'il y aura des êtres; et s'il doit toujours y avoir des êtres, je m'y dévoue pour toujours.»

Ce qui précède est le vœu de l'aspirant P'ou-sa, du bodhisativa futur. A l'objection que, chez le bodhisativa formé, l'exercice de cette sollicitude du saint d'autrui, est incompatible avec l'état de quiétude atone qui fait le quatrième degre, Kumāra-jīva répond; non, il n'y n pas incompatibilité, «Car celui qui désire alasi le salut des autres, les envisage, non en eux-mêmes, non au concret, mais dans l'abstrait. Il les considère, comme un mirage, comme un rêve, comme le refiet de la lune dans l'eau, comme l'écume des flots, comme l'écho d'un son, comme le sillage de l'oiseau qui a passé dans l'air.» — Mais, reprend le contradicteur, peut-on appeler pitié réelle, la pitié pour des êtres envisagés d'une manière si impersonnelle, si abstraite?.. Out, dit Kumāra-jīva. Parce que le P'ou-sa offre vraiment pour les êtres ainsi envisagés, tonte sa peine et tous ses mérites, qui sont réels.

Il est clair que les réponses de Kumāru-jīva ne satisfont pas. Car enfin, le quatrième degré suppose l'inconscience... Aussi est-il dit souvent, plus simplement, dans les histoires des bodhisattras et des buddhas sauveurs, qu'ils sortent volontairement de leur état de quiétude atone quand ils préchent et agissent, pour y rentrer la nuit ou dans la solitude, quand ils ont besoin de repos.

On sait que le Buddhisme n'admet aucune divinité. Le monde éternel est régli par une loi morale, servie par les phénomènes physiques. Tont acte de la volonté crée un karma, un poids, qui agira sur la destinée de son auteur, dans le sens qu'il a voulu et autant qu'il a voulu. Ainsi s'explique l'efficacité du je veux des futurs P'ou-sa, qui n'est pas un vœu ou un dèsir. Du jour où il a été prononcé, s'il n'est pas révoqué par lui, le poids de ce je veux entraînera cet être, jusqu'à réalisation de ce qu'il a voulu. D'existence en existence, il explera, il avancera, il aboutira. De par son je veux, tout ce que nous appelons lois naturelles, fléchira devant lui, se mettra à son service. Car, comme j'ai dit plus haut, pour les Buddhistes, la seule loi est la loi morale. C'est elle qui règue, servie par les phénomènes naturels.

Sources. — Dans le Tripitaka chinols, les traites 証法要解tch'an-fa yao-kie; 思惟略要法seu-wei leas yao-fa; 証聽及法經 tch'an-mi yao-fa king; 坐禪三昧夢 tsouo-tch'an san-mei king. — 資等混心經fa p'ou-t'i-sinn king; 雜度語別說經Wei-mouo-kie chouo-choue king. — Le lout, non traduit jusqu'ici.



## Cinquante-cinquième Leçon.

Du quatrième au cinquième siècle de l'ère chrétienne. Buddhisme. Mahāyāna. L'ascétisme.

En l'an 406, Kumāra-jīva tradnisit un texte, qui eut une influence considérable sur le mahāyāna en Chine, car il servit depuis lors, et sert encore, de catéchisme des vertus propres de leur état, à tous les moines mahayanistes. Il s'agit du Fan-wang-king 类 新 题 Filet de Brahma. Ce titre est une expression employée dans le texte, pour exprimer que les mondes, en nombre înfini, sont disposés dans l'espace régulièrement, comme les mailles d'un immense filet. L'idée est que les principes ascétiques contenus dans le trailé (si tant est qu'on puisse appeler cela de l'ascétisme, sont universels, valent pour tous les mondes.

Premier acte. - Le texte commence par un tableau majestueux. L'antique Buddha Rocana siège dans le cœur du Lotus aux mille pétales, chaque pétale étant un monde. Un rayon de lumière, jaillissant à travers les espaces, convoque autour de son trône les l'ou-sa de tous les mondes. Puis, laissant transparaître à travers son corps matériel, le corps mystique dans lequel tous les Buddhas sont un, Rocana dit: « Disciples des divers Buddhas, après avoir pratique le renoncement durant des kalpas sans nombre, l'ai obtenu la sapience. Apprenez de moi comment vous atteindrez la perfection de votre état. 清 心 Renoncez absolument aux biens de ce monde. 或 & Observer exactement les dix préceptes fondamentaux. 忍 心 Supportez les difficultés avec patience. 進 必 Efforcez-vous d'avancer nvec zéle. 定 為 Soyez constants dans vos propos. 瑟 🎝 Contemplez le néant de tout à la lumière de la sapience. 📓 💍 Ayez toujours le désir de vous dévouer pour le bien d'autrui. 🎏 💍 Veillez à l'intégrité de la doctrine, à sa conservation. à sa propagation, à sa mise en pratique. 夏 必 Soyez toujours joyeux. 頂 必 Ayez la passion des sommets, c'est-à-dire visez toujours au plus parfait. - Avec autrui, soyez doux, compatissants, désintéresses, généreux. Almez à parler au prochain de sujets qui puisseat lui être utiles. Almez à lui procurer son avantage. Aimez à voir les autres profiter et avancer. Songez que les autres êtres et vos personnes ne font qu'un tout unique, et tâchez de promouvoir les intérêts de ce tout. - Soyez ferme dans la foi. Pensez, réfléchissez, efforcez-vous de pénètrer la doctrine. Marchez avec constance dans la voie du mahāyāna altruiste, sans vous laisser sédnire par l'égoiste hinayana. Alasi arriverer-vous à la quiétude atone (page 441), à la permanence, au nirvâna anticipe. Cet état vous procurera, dans votre mission de Pou-sa sauveur, la lumière échatante de l'intelligence, l'ardeur brûlante du cœur, le resplendissement extérieur du corps, la voix victorieuse (littéralement le rugissement de lion | des Buddhas.

Deuxième acte. — Après avoir remarque que les mondes sont le filet de Brahma, c'est-à-dire que Brahma le créateur les a disposés dans leur ordre; après avoir rendu visite dans son palais à Mahesvara qui n'est autre que Ŝiva, le Buddha Śākyamuni descend de la gloire des cleux supérieurs sur cette terre... Cet exorde, absolument inutile pour la doctrine, révêle, et la révélation est intéressante, que notre texte mahayaniste est frotté d'Hindouisme. Brahma y étant reconnu comme le créateur du monde visible, et Séva comme un grand dieu. — Après avoir ainsi donné à entendre qu'il était en communion avec les dieux du Brahmanisme, Sākyamuni déclare qu'il est en communion avec tous les Buddhas du Buddhisme; qu'il a, dans le temps présent, l'autorité et le pouvoir qu'eut Rocana dans le temps passé. Rocana, dit-il, a dicté jadis une loi abstraite, un ensemble de directions plutôt que de règles. Moi Sākyamuni je vais énoncer les règles concrètes, qui devront régir l'orbe buddhique mahayaniste... Suit un long discours, dont voici le résumé.



D'abord dix fautes griéves font que celui qui est coupable de l'une d'entre elles, est retranché, est rejeté. Il ne s'agit pas d'une excommunication, d'une expulsion, par une autorité. La chose est plus simple. Par le fait de sa faute, le coupable perd le fruit de sa couversion antérieure, et retombe dans les voies d'aveuglement, d'endurcissement, de châtiment. Il est, dit le texte, 家 佛 海 溪 外 rejeté par la mer buddhique. Cette comparaison du rejet par la mer, revient souvent dans les sûtra, où elle a toujours le même sens. La mer est coosée ne garder dans son sein aucune impureté. Ses eaux rejetteut, sur le rivage, tout cadavre, toute épave. Ainsi le moine infidéle sera rejeté du sein de l'église buddhique, de la doctrine salvifique, dans le monde, dans le malheur, comme par une force luterne lohérente à la communauté, laquelle ne supporte aucun mélange d'impureté. — Donc, par les dix grandes fautes, le moine s'excommunie lui-même. Ces dix grandes fautes sont :

- Tuer volontairement, de quelque manière que ce soit, soi-même ou par d'autres, directement ou indirectement, un être vivant quelconque. L'approbation d'un meurire équivant à l'acte.
- 2. S'approprier le bien d'autrui, par un procédé injuste; ne fot-ce qu'une aiguille, un brin d'herbe.
- La luxure commise avec autrui. Il n'est pas fait mention des autres formes d'impureté.
  - 4. Le mensonge délibéré, cu vue de tromper.
  - 5. La vente de liqueurs alcooliques.
  - 6. La divulgation des fautes secrètes des moines ou des nonnes.
  - 7. Déprécier autrui pour se faire valoir soi-même.
  - 8. Le refus formel de l'aumône matérielle ou spirituelle.
  - 9. La baine volontairement entretenue, et toute vengeauce.
  - 10. Toute parole dite contre le Buddha, contre sa Loi ou son Ordre.



Suivent quarante-huit actions ou omissions, qui n'éteignent pas la vie buddhique, mais qui seront punies en ce monde ou en l'autre, si clies ne sont pas expiées à temps par la pénitence.

 Quiconque manque de soumission ou d'obéissance à un supérieur, de respect et de détérence à un égal, a failli.

- Quiconque hoit une liqueur enivrante pêche. Pour avoir versé du vin à autrui, on remaît cinq cents fois de suite manchot.
  - 3. Quicoque mange de la viande, pêche contre la charité.
  - 4. Quiconque mange des alliacées, pêche par sensualité.
- Quiconque n'avertit pas celui qui agit mal, ou ne le dénonce pas à qui doit le redresser, se rend coupable.
- Quicoque manque de sollicitude pour les hôtes, ne leur donne pas tout ce dont ils ont besoin, ne teur demande pas quelque avis pour son bleu spirituel, celui-là pêche.
- Quiconque perd volontairement l'occasion d'assister à un sermon sur la loi qui lui aurait profité, calui-là peche.
- 8. Quiconque doute en son cœur de l'enseignement mahāyāna, et se demande si le hinayāna n'est pas plutôt la vraie parole du Buddha, celui-là pèche. A fortlori s'il s'éprend de doctrines hétérodoxes.
- Quiconque, ayant rencontré un être humain malade, ne lui donne pas ses soins comme il les donnerait au Buddha en personne, celui-là a péché.
- 10. Quiconque détient et conserve un objet, arme ou autre, pouvant servir à la vengeance, pêche. Car toute vengeance est défendue, même pour le meurtre de père ou mère. Et avoir une arme sous la main, peut induire à s'en servir.
- 11. Quiconque porte des ordres officiels à des chefs, ou se met en contact avec les soldats d'une armée, pêche par connivence ou complicité avec la dureté et la crusuté des gens de guerre.
- 12. Quiconque vend des esclaves, des animaux domestiques, des cercueils ou du bois pour cercueils, pêche, car ce sont ià des commerces inhumains.
  - 13. Quiconque calomnie un homme de bien, pêche.
- 14. Quiconque cause un incendie de maison, de forêt ou de steppe, pêche, car il occasionne la mort de nombreux animaux.
- 15. Quiconque, par maiveillance ou par négligence, n'enseigne pas le saint ou le progrès à qui it pourrait l'enseigner, celui-là pêche. A fortieri, s'il lui enseigne le hinayâna, ou quelque doctrine hérétique.
- 16. Quiconque, enseignant un disciple, lui célerait les pratiques difficiles, comme les cautérisations et les moxas, nurait péché. Car ces brûlures sont obligataires, pour assurur la persévérance. Tout moine doit être disposé à donner son corps en pâture aux tigres ou aux pretas. A foction doit-il être disposé à se laisser marquer par le feu, pour son propre bien. (Je parieral plus lein de ces brûlures.)
- 17. Quiconque, jouissant de la faveur des grands, en abuse pour manifester des exigences ou se conduire avec insolence, a pêché.
  - 18. Quiconque, étant ignorant, se mèle d'enseigner, pêche.
- Quiconque cherche des occasions de quereller, dans les faits et gestes des autres, a péché.
- Sit Quiconque omet de sauver la via d'un être quand il le peut; quiconque ne soulage et un console pas un mourant qu'il peut secourir, au moins par sa prière, a pêché.
  - 21. Quiconque rend injure pour injure, ou coup pour coup, pêche.
- 22. Quiconque, étant de noble extraction, méprise le moine qui l'enseigne ou le dirige, parce qu'il est de bosse origine, a péché.

- 23. Celui qui refuse à un autre l'exhortation qui le conduirait à une repentance parfaite, a pêché.
- 24. Celul qui, par des lectures frivoles ou hérétiques, entrave ou diffère en soi l'illumination, celui-là pèche.
  - 25. Celui qui, ciant charge d'un office monacal, s'en acquitte mal, pêche.
- 26. Celui qui empêche les moines étrangers de passage au couvent, d'avoir part aux aumônes des fidèles du lieu, pour n'en pas priver les moines de son couvent, a péché.
- 27. Quiconque accepte une invitation pour lui seul, à l'exclusion des moines ses frères, a pêché.
- Le bienfaiteur qui invite un moine seul, à l'exclusion des moines ses frères, pêche aussi.
- Quiconque s'adonne, pour gagner quelque argent, à un mêtier vulgaire, à la divination, à la magie, à l'alchimie, a péché.
- 30. Quiconque fait croire à autrui qu'il est doué de pouvoirs transcendants, pour lui soutirer des aumônes, a pêché.
- 31. Quiconque ne s'oppose pas au trafic des images des Buddhas, des Pou-sus, des moines et nonnes, d'un père ou d'une mère, des livres de doctrine, a péché.
- 32. Quiconque conserve des armes dangereuses ou des ustensiles pour mal faire (par exemple de faux poids), quiconque éléve des porcs des chiens ou des chats (qui dévorent beaucoup de petits animaux), quiconque détruit des objets utiles, a péché.
- 33. Quiconque contemple avec complaisance les exercices des jongleurs, des lutteurs, des musiciens et des bayadères; quiconque consulte les sorts, au moyen des baguettes, des formules, ou d'un crâne, a pêché.
- 34. Que le moine s'entretienne sans cesse exclusivement de pensées mahayanistes, s'exhortant à progresser vers l'état final de Buddha. S'il consent à une pensée hinayaniste ou hérétique, il a péché.
- 35. Quiconque ne forme pas souvent des souhaits et des vœux pour son avancement dans le bien, en science et en vertu, celui-là a pêché.
- 36. Quiconque ne prononce pas souvent contre lui-même des exécrations, pour le cas où il manquerait à ses règles, celui-là a pèché. Il faut prononcer les exécrations en cette sorte: Que je sois précipité dans les feux infernaux, que je sois jeté aur la montagne bérissée de glaives, si je commets jamais un acte impurt Que mon corps soit enveloppé d'un réseau de fils de fer rouges de feu, si j'accepte jamais le don d'un vêtement contre la règle! Que je sois condamné à avaier des balles de fer rougies, si j'accepte jamais des atiments contre la règle! Etc. A péché aussi, celui qui omet de renouveler souvent en son cœur, le vœu que les êtres vivants devienment finalement tons Buddhas.
- 37. Quiconque manque d'assister au chapitre bimensuel, a péché. Quiconque ne rentre pas en communauté à la saison des pluies, pêche, et parce qu'il manque à la règle, et parce qu'il expose son corps à des dangers plus fréquents alors (serpents, fauves, maladies).
- 38. Quicouque manque, dans la communauté, aux convenances ou à la politesse, pêche.
  - 39, Quiconque ne fait pas son possible, pour l'expansion de l'Ordre, pour le

bien de l'État, par sa prédication, ses prières et ses efforts, celui-là pêche. Il faut redoubler de prières, en temps de calamité publique, en cas de malheur privé; quand les hommes sont stupides, quand les mœurs sont mauvaises.

- 40. Quiconque fait acception des personnes qu'il instruit, préférant les unes, traitant froidement les autres, celui-là pêche. La charité doit être uniforme, comme la couleur des robes des moines. Celui qui ferait seulement attendre un homme qui est venu de loin pour lui demander d'être enseigné, aurait pêché.
- 41. Quiconque est trop indulgent et facile dans l'examen des aspirants, surtout s'il se laisse acheter par argent, leur nuit et pêche. L'aspirant doit d'abord s'appliquer tout entier, et de jour et de nuit, à la repentance de ses pêchés passés. Il le fera au moins durant sept jours, durant deux ou trois fois sept jours, ou durant une année entière et plus, jusqu'à ce que le signe que sa contrition est agréée lui soit donné. Et quel sera ce signe?.. Par exemple, que le Buddha apparaissant, lui caresse le sommet de la tête; ou qu'une douce lumière luise à ses yeux; ou qu'un objet beau et consolant se montre à lui. Tant que le signe n'aura pas été reçu, le fruit de la repentance n'est pas atteint.
- 42. Quiconque prêche devant de mauvaises gens, notoirement dépourvues de toute bonne intention, pêche, parce qu'il expose la doctrine à la dérision. Exception est faite pour l'exposition de la Loi faite à un prince mécréant qui l'exige.
- 43. Quiconque ayant accepté la Loi et s'étant fait moine, conçoit ensuite délibérément le projet de nuire à la Loi et aux moines, celui-là pêche grièvement. De ce moment, il n'a plus droit aux dons des fidèles. Il abuse du sol sur lequel il marche, et de l'eau qu'il boit. Une foule de démons le suit sans cesse, l'appelant entre eux le rebelle. Partout où il est allé, ils effacent aussitot avec soin la trace de ses pas néfastes. Dans la famille du Buddha, le révolté contre la loi déchoit audessous d'un animal.
- 44. Les écrits mahâyâna devant être sans cesse lus et récités, qu'on les conserve avec le plus grand soin. Qu'on les recopie souvent. Qu'on les serre dans des étuis précieux. Quiconque leur manque de respect, a pêché.
- 45. Chaque fois qu'un moine rencontre un être humain, il doit lui souhaiter la délivrance par l'acceptation de la Loi et la pratique des préceptes. Chaque fois qu'il rencontre un animal, il doit lui souhaiter l'entrée dans la voie du salut, par l'éveil de la raison nécessaire. Qu'en tout lieu, montagne ou plaine, le disciple du Buddha ait au cœur ce vœu pour tous les êtres vivants de la région, même pour ceux qui sont invisibles à ses yeux. Celui qui laisse éteindre dans son cœur le désir du salut de lous les êtres vivants, a pêché.
- 46. Învité à expliquer la loi, par un bienfaiteur, par une assemblée, le moine ne pariera pas debout, ni placé au même niveau que ses auditeurs. Il doit prêcher assis sur un siège plus élevé que les sièges de l'auditoire, après que des parfums auront été brûlés et que des fleurs lui auront été offertes. Les auditeurs lui doivent au moins autant de respect qu'à leur père et mère. Quiconque explique la Loi sans ce cérémonial, a pêché.
- 47. Péchent griévement, les princes ou officiers qui s'opposent à la prédication de la Loi, qui empêchent leurs sujets de se faire moines ou nonnes, qui défendent de bâtir de nouveaux temples ou couvents et de multiplier les écrits buddhiques, qui interdisent les dons des laïques ou confisquent les biens des communautés.

48. Si, un moine étant en grand crédit auprès de quelque puissant du monde, un nutre moine détruit sen crédit par jalousie, le jaloux a péché griévement. Tout disciple du Buddha doit avoir pour la prospérité de sa Loi, la tendra sollicitude qu'un enfant a pour les affaires de son père et de sa mère. Quand il entend un hérétique blasphémer le Buddha et insuiter à sa Loi, il doit en ressentir une douleur plus vive, que si des centaines de lances ini perçaient le cœur, que si des milliers de sabres et de hâtous s'abattalent sur son corps. Il doit, en son cœur, préférer souffrir les tertures de l'enfer durant cent kalpas, que de voir la lei du Buddha souffrir le moindre dommage.

Enfin Sakyamuni conclut: Vollà les dix preceptes et les quarante-hult règles du mahāyāna. Tous les P'ou-sas du passé les ont observés, tous les P'ou-sas à venir les observeront. Embrassez-les, coplez-les, axpliquez-les, afin que tout ce qui a vie se convertisse, et arrive à la contemplation des mille Buddhas. Que ces mille Buddhas vous tendant une main secourable, vous retirent des voies d'explation, vous fassent monter gradueitement vers les degrés supérieurs.

On aura remerqué le décousu de ces régles. Il en est ainsi de tous les écrits buddhiques. La précision n'est pas leur fort. L'ardre leur est indifférent. Les divisions sont rarement nettes. Des maximes élevées voisinent d'ordinaire avec des platitudes. — Mais n'est-il pas piquant d'entendre, dans cette pièce qui ent sur le Buddhisme chinois une si grande influence; d'entendre, dis-je, le pauvre Sâkyamuni anathématiser le himayana, sa propre doctrine, et recommander des choses auxquelles il ne pensa jamais?

Il me faut revenir sur trois des régles du Filet de Brahma, la quarante-etunième, la quarante-cinquième, et la seizième, qui sont à expliquer plus au long.

La quarante-et-unième règle enjoint à l'aspirant de se repentir de ses pechés passés, Jusqu'à ce qu'il ait obtenu un signe de leur rémission. Voici l'acte de contritton qui doit être produit à cet effet, d'après le formulaire 大乘三聚 懂 悔 Tu-teh'eng son-tsu telean-hoes-king ... . Mol le disciple un tel, je me repens du plus profond de mon être. Depuis des temps sans commencement, jusqu'à ce jour, lorsque l'ignorais le Budoba sa Loi et son Ordre, je ne savals pas la différence entre le falen et le mal, je ne connaissais pas la dectrine du salut. Alors, à chaque sollicitation, chaque fois que l'en avais l'occasion, le péchais, par mon corps, par ma bouche, par mes pensées. Par mon corps, j'ai peut-être tué, voié, commis des actes de luxure. Par ma bouche, Jul peut-être menti, trompé, calomnié. Par mes pensées, j'ai peut-êire pêche en convoltant, en baissant, en repoussant la vérité. l'ai peut être commis de grands crimes, et viole de nombreux préceptes. J'ai peutêtre înduit autrui à mal faire, on me suis réjout du mai fait par d'autres. Aujourd'hui je confesse mes pèchès que je connais, et ceux que je ne connais pas; tout le mai que j'ai peut-être fait, je m'en repens, sans exception. Baignent le Buddha, sa Loi et son Ordre, avoir pitié de moi, et faire disparaître mes péchés; comme la givre fond au soleil. Puissé-je redevenir entièrement pur et sans souillure. Je désire aussi que tout obstacle à mon progrès, venant de mes péchés passès, disparaisse. Je désire que mon aveuglement cesse, et que la fumière luise pour moi. : - Un autre formulaire ajoute: « Si dans mes existences précédentes, et dans ma via-présente, j'al fait quelque blen, secouru des hommes ou des animaux, je désire que cela me soit compté, en vue de l'extinction de mes fautes et de mon avancement vers mon but. La où se dirigérent tous les Buddhas du passé, là moi aussi je veux tendre, « — Puis vient, dans tous les formulaires, la phrase finale « Je mets mon espoir dans le Buddha, sa Loi et son Ordre, »

A noter que les signes de pardan demandès, apparition du Buddha qui Impose les mains, apparitions lumineuses ou consolantes, sont des hallucinations qui peuvent être produites par vole de suggestion et d'hypnotisation. l'ai déjà dit (Leçon 54) que les méthodes buddhiques de contemplation, d'intuition, de fixation, tendent toutes plus ou moins à l'hypnose. — A noter aussi, que la notion d'intercession, ignorée du hinayāna, s'introduit dans le mahāyāna, adoucissant, exténuant la doctrine du harma mathématique inexorable. Les Buddhas devienment de plus en plus des dieux, semblables à ceux de l'Hindouïsme, rivalisant de générosité à l'égard de leurs clients humains, se disputant à qui teur offrira le paradis à meilleur marché. Un vrai polythèisme, duquel l'Amidisme finira par émerger comme une sorte de monothèisme, Amitabha et son paradis ayant fait oublier les autrés.



La quarante-cinquième règie prescrit aux moines de vouloir du bien à tout être vivant, homme ou snimal. Les mahayanistes croient que tout acte intense de la volonté, produit sur autrui un effet réel, en bien ou en mal. Vouloir du mal. fait du mal; vouloir du bien, fait du bien. Ce que la règle prescrit, ce n'est pas un simple bon souhait, c'est ce bon vouloir énergique et efficace, le bien fait à autroi mentalement. Nous avons vu que les règles quinze et vingt prescrivent au moine de lui en faire aussi de bouche et de fait, chaque fois qu'il en aura l'occasion. - Pour tous les fluddhistes, les animoux sont des êtres de même nature que l'homme, des frères affligés présentement de déraison et de mutisme, pour peine des pêches qu'ils commirent ladis. Le mahayana oblige tout laique à leur conserver la vie durant laquelle lis peuvent être éclairés, et oblige tout moine à les remettre sur la voie du saint en les éclairant. - De là, dans les sûtra, tant de prédications à des animaux. De là, dans les rituels, des pièces comme celle que je vais citer. Ces textes paraissent ridicules, à qui n'en connaît pas la signification profende; ils touchent au contraire, quand on sait. Entretien de la vie des bêtes, parce que la vie est le temps de l'instruction et du progrès possibles; prédication aux bêtes, dans l'espoir qu'elles s'éléveront, dans l'échelle des êtres, vers un sort meilleur.

«Quand un pieux laïque a apporté au convent des animaux vivants, quadrupêdes oiseaux ou poissons, auxqueis il vent rendre la liberté, et les a présentés à un moine, celui-ci doit d'abord, conformément à la règle quarante-cinquième, leur dire cordialement: «Oh! que vons êtes plongés dans l'ignorance!. Oh! que j'ai pitié de vous!. Oh! que je desire votre salut!» — Puis il récitera sur eux la formule suivante: «Finvoque le Buddha, sa Loi et son Ordre. Votci des êtres vivants qui, ayant été pris dans des filets, étalent près d'être mis à mort. Fort heureusement ils out rencontré un tel, homme pieux et compatissent, qui leur a sauvé la vie. Maintenant mol le moine un tel, le veux, d'après le rituel du mahdyana, les amener à se recommander au Buddha, à sa Loi et à son Ordre. Mais ils sont, en peine de leurs péchés passès, privés d'intelligence au point de ne pouvoir me comprendre. Je prie donc le Buddha, sa Loi et son Ordre, d'éclairer les ténébres de leur entendement, et de les attirer miséricordieusement vers eux. v.. Puls, après une pause, l'illumination étant censée obtenue, s'adressant aux animaux, le moine dit: « Étres vivants qui êtes |ci présents devant moi, recommandez-vous au Buddha, à sa Loi et à son Ordre. » - Les animaux étant censés avoir obel, le moine les appellera désormais disciples du Buddha. Il leur enseigne le .\* dogme fondamental, que la succession des existences est le grand mal; qu'on se tire de cette roue, par la foi au Buddha et par la pratique de ses préceptes. Il les exhorte à croire et à pratiquer, à perséverer et à avancer durant leurs existences futures, à se bien préserver des enseignements hérétiques, etc. l'abrège ce long catéchisme. Enfin le moine dit aux animaux; «Disciples du Buddha, vous voltà admis et Instruits. Je vais maintenant confesser pour vons vos péchés passés, afin que vous en obteniez la rémission. Suívez, en vous repentant, les paroles que je vals prononcer... Tout le mal que l'ai fait dans les temps passès, par suite de mon ignorance, de mes convoitises, de mon insoumission; tous les péchés que je puls avoir commis, de corps, de bouche, ou par peusée, je les confesse et m'en repens. . - Ensuite le moine asperge les animaux, avec de l'eau sur laquelle il a préalablement prononce cette invocation #O Buddhas qui habitez dans les hauteurs, faites descendre votre vertu dans cette eau, afin qu'une force y soit déposée pour la purification de tous les êtres, . L'aspersion étant faite, le moine conclut: « J'espère qu'après cette libération, ces disciples du Buddha ne retomberont plus dans les mains des méchants, ne seront plus enlacés dans des filets, n'avaleront plus d'hameçons. l'espère qu'ils vivront libres et paisibles, jusqu'à leur mort naturelle. l'espère que, après cette mort, ils renaitront hommes ou devas, feront le bien, s'avanceront dans la voie, arriveront finalement au terme... J'espère aussi que leur bienfaiteur un tel, sera béni dans cette vie, et éclairé de plus en plus.» (金光明經)



Il me reste à parler des cautérisations faites, au fer rouge ou avec des moxas, pour assurer la persévérance, comme dit la régle seizième. Ces brûtures indélébiles, marquent le moine buddhiste. Elles doivent lui rappeler sa dévotion première et ses engagements, sans doute; mais elles sont plus encore, je pense, une précaution prise par l'Ordre, contre les défections possibles. Le moine ainsi marqué, sera toujours reconnu par les laiques comme étant un défroqué, s'il apostasie. — La cérémonie de ces cautérisations n'est pas décrite dans les rituels, parce qu'elle n'est pas accompagnée de paroles. Mais nous en avous une excellente description, par M· J J. M. De Groot, un témoin sûr, qui y assista au couvent 演录 中 de la Source jaillissante, sur le mont 鼓 山 Kou-chan, province du 海 建 Fou-kien. Je cite en abrègeant.

« Vers trois heures après midi, les candidats viennent un à un s'agenouiller, dans la salle qu'ils occupent d'ordinaire, devant le Maître des cérémonles, qui leur

Imprime à l'encre sur le crane resé, au moyen d'un timbre en bois, des ronds marquant les places qui devront être brûlées. Ces ronds doivent être au nombre de trois, neuf, douze ou dix-huit, au gré du candidat, et disposés par rangs de trois. -Cependant des moines anciens ont préparé dans la saile du Triraina des tables longues, devant lesquelles sont rangés des agenouilloirs ronds. Ils placent sur les tables, à intervalles réguliers, des clous d'encens, des chandeliers allumés, et, sur des feuilles d'arbre, une pâte brune très gluante, faite avec la chair d'une espèce de néfle. Droit en face de la grande image du Buddha, se dresse le siège destiné à l'Abbé, devant lequel on met une petite table et un agenouilloir unique. Derrière le siège de l'Abbé, est une peinture représentant le moine premier fondateur du couvent. - Le peuple est admis à la cérémonie. Longtemps d'avance, la foule attend impatiente, criant, crachant, griguotant de la canne à sucre, comme font les foules chinoises. Enfin les portes s'ouvrent devant la longue file des initiés, qui s'avancent revêtus de la robe jaune. Ils vont directement s'agenouiller en file devant les tables, que la foule entoure déjà. Deux moines au moins s'emparent de chaque patient. L'un lui tient des deux mains la tête par derrière. L'autre, à côté de lui, ou dehout derrière la table, lui enduit rapidement chaque rond fait à l'encre, avec un peu de la pâte de nelles, et lui colle par ce moyen sur la tête le nombre vouln de clous d'encens, longs de deux centimètres environ. Cela fait, il allume à l'une des hougies un bâtonnet d'encens, et, avec ce bâtonnet, tous les clous collés sur le crâne du néophyte. On voit le feu descendre peu à peu, et atteindre enfin la peau. La pâte de néfie se met à cuire, puis l'encens tombe en cendres. Pendant toute l'opération, le patient, les mains respectueusement levées, invoque sans discontinuer le Buddha; et le moine qui lui tient la tête, ini passe avec force ses pouces sur les tempes, ce qui, dit-on, atténue la douleur. - Le premier de la promotion, est agenouillé devant le siège de l'Abbé, qui lut colle lui-même les clous d'encens, mais laisse à ses acolytes le soin de les allumer. Cependant l'Abbé est censé avoir marqué la tronpe entlère, et chaque initié se prosternera devant lui à la fin de la cérémonie, pour le remercier. — Tous ces moines occupés à brûler ainsi leurs nouveaux collègues, chantent à tue-tête, pendant tout le temps, « salut à tol, ò notre maître Sakyamuni / s.. Pour que cela aille en mesure, on frappe à chaque syllabe un coup sur une houle de bois creux et sur des sonnettes en mêtal; et le commencement de chaque salut est marque par un grand coup sur la grosse caisse et sur la grosse cloche. C'est un bruit assourdissant, auquel se mêle le murmure de la foule. Celle-ci, enflévrée, se bouscule autour des tables, pour ne rien perdre du spectacle. Ces masses grouillantes, dans le demi-jour de la vaste salle; ces cris, ces chants, ce tintamarre; ces odeurs d'encens et de peau brûlée ; tout cela forme une scène inimaginable, qu'on ne saurait oublier après y avoir assisté. - Du reste, l'opération ne semble pas causer des douleurs aussi atroces, qu'on le supposerait. Du moins on peut voir ceux qui viennent de la subir, se prosterner pleins d'extase devant les saintes images ; d'autres, la figure rayonnante, se prosternent devant tous les moines anciens qu'ils rencontrent. Enfin, rentrés dans leur dortoir, ils se couchent ; car, dit-on, la douleur devient plus forte après quelque temps. - La croûte de cendre d'encens et de pâte de nelle reste en place, jusqu'à ce que, la brûlure étant guérie, elle se détache d'elle-même. Les cheveux ne repoussent plus là où les brûlures ont été pratiquées.

de sorte que les moines portent les marques indélébiles de leur consécration.

Sources. — Dans le Tripitaka chinois, 处 網 經 Fan-wang-king; 大桌 三 聚 議 協 遻 Ta-tch'eng san-tsu tch'an-hoei king; 金 光 明 約 Kinn-koang ming king. — J.J. M. De Groot, in Verhandelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen te Amsterdam, Afdeeling letterkunde. Deel 1, nº 2, 1893.



#### Cinquante-sixième Leçon.

Du qualrième au cinquième siècle de l'ère chrétienne, Buddhisme, Mahāyāna. Philosophie de Harivarman et de Nāgarjuna.

L'effort principal, comme traducteur, de Kumāra-jīva, fut l'introduction en Chine de la philosophie buddhiste mahayaniste. C'est évidemment ceile de Năgarjuna, lequel vécut probablement du deuxième au troisième siècle de l'ère chrétienne, qu'il voulut introduire. Mais, en très habile homme qu'il était, il n'osa pas produire d'emblée ce nihilisme dialectique, qui aurait trop choqué les Chinois. Il commença par traduire, par manière de préparation, le traité de fond de l'école Sautrântika, œuvre de Harivarman; puis il consacra au système madhyamika de Nâgarjuna, un effort qu'on peut, sans exagération, appeler colossal.

#### 1. Harivarman.

Le mot néant avait été le point d'orgue final de tous les discours du Buddha Sikyamuni. Pas d'âme, pas de mol, rien de réel, le néant. Il exigea de ses vrais disciples la foi aveugle en sa parole, leur interdisant de raisonner, de philosopher. A sa mort, c'en fut fait de ce fidéisme rigide. Les premières générations de disciples, élaborérant une philosophie, qui sara qualifiée plus tard de hinayana, la voie Inférieure. Ils donnérent une interprétation adoucle des termes néant et non-moi employés par le Mattre. Les shandhus, complexe qui fait l'être, sont réels, direntils. Le moi est un phénomène instantané, et successif en série (page 364). C'est dans ce sens que le finddha a dit de lai qu'il n'est pas, parce qu'il n'existe pas durablement. Le groupe principal de ces réalistes / Vaibhāshika /, fut celui des Sarvastivada, lesquels se réclament de Râtoula, le propre fils du Buddha. Ils ajoutérent aux textes sûtra dont le disciple chéri Ananda est principalement responsable, des dissertations idstra conques dans le sens susdit. - Cela fut accepté, ou du moins toléré, jusqu'au troisième concile (vers 246 avant J.-C.). Mais, peu après cette époque, Kumara-labdha s'insurgea contre l'interprétation réaliste des survéstivada, rejeta leurs dissertations autra, déclara qu'il fallait s'en tenir strictement aux textes sătra, et Interprêter les négations du Buddha dans le sens absolu. Pas de skand/ins réels, pas de moi réel même successif, puisque le Mattre a dit que tout est irréel. - La doctrine de cette école phénoméniste sautrântika, fut exposée magistralement par Harinarman (date imprécise, deuxième siècle avant l'ère chrétienne probablement), dans le Satya-siddhiŝāstra. C'est ce traité, que Kumāra-jiva traduisit en chinois, à sa manière, c'està-dire en l'adaptant, sous le fitre A ff là Tch'eng-cheu-lunn, discours pour la production de le vécité. Je ne puis pas analyser ici en entier ce traité non traduit jusqu'ici, à canse de sa longueur. Je me bornerai à en extraire les passages caractéristiques du système, pour montrer la position prise par les sautrântika;

-0--

· Lors de la renaissance, y a-t-il un être qui sub-iste entre la mort et la naissance, qui passe, qui transmigre, ou n'y en a-t-il pas? — Les uns prétendent tirer

des sutra qu'il y en a un. Car un texte dit: les êtres désincarnés, profitent du commerce d'un homme avec une femme, pour se réincarner; ils subsistent donc dans un état intermédiaire, ils passent, ils transmigrent. - En autre texte dit: les êtres vont de-ci de-là, se réincarner sur la terre; donc ils subsistent, passent, transmigrent. - Un antre texte énumère, en les mettant sur le même niveau, quatre stades de l'être, le stade du vivant, le stade du mourant, le stade întermédiaire, le stade du naissant. Or comme, d'après ce texte, dans les trois antres sindes l'être existe, dans le stade intermédiaire il subsiste aussi. - D'autres textes disent que Yama juge et condamne les pécheurs; donc ils subsistent. - Dans d'autres textes nombreux, le Buddha o raconté tout une suite de vies, comme ayant été vécues antérieurement par un même être : donc, durant les intervalles entre ces vies, l'être a subsisté. - Dans d'autres textes, il est dit que le Buddhn, par sa vue transcendante, vit que, tel être étant mort, était rené dans tel lieu et sous telle forme; donc, de la vie antérieure, à travers la mort, jusqu'à la renaissance, cet être avait subsisté, identique, le même. - Une foule de textes disent que, après cette vie, il y en aura une autre, il y en aura une série d'autres. Cela ne pourrait pas se réaliser, si, à la mort, l'être cessait d'exister. - Tels sont les arguments de ceux qui soutiennent que l'être subsiste, passe, transmigre réellement. - - Voici maintenant les raisons de ceux qui soutiennent le contraire. Bien des textes nient formellement la subsistance et le passage, taxant cette opinion d'erreur, et l'assimilant au dogme des Brahmanes qui croient que dans le corps réel de l'homme habite une ame réelle, laquelle survit au corps. - Les textes qui disent que les êtres vont de-ci de-là chercher un père et une mère, sont métaphoriques. - Le jugement de Yama s'exerce, non sur l'être fini, mais sur sa vie passée. - Ce que le Buddha a raconté des vies d'un être, prouve qu'il connut ces vies; mais ne prouve pas que l'être subsista personnellement entre ces vies. Il suffit que son karma, sa dette morale ait subsisté, pour que tous les récits du Buddha s'expliquent. Quand un être meurt, c'est le doit et avoir du mort qui subsiste. Ce doit et avoir s'impose à un être qui naît. Si vous tenez à appeler cela improprement un passage, dites qu'une dette morale a passé d'un corps dans un autre; ou mieux, qu'une dette morale ayant ôté son habit usé, a mis un habit neuf. Mais, sous quel état subsiste cette dette morale, alors que le corps dans lequel elle fut produite, que la volouté qui la conçut, n'existent plus? Question insoluble. --Et Harivarman conclut: Voità les deux thèses opposées. Leurs arguments se contre-balancent. Qui a raison? Cela n'est pas évident. Or le Buddha a dit: ne philosophons pas! Croyons sa parole et restons en là.

-0-0

Y a-t-il un moi réel, ou n'y en a-t-il pas? Les uns affirment, les autres nient. — Ceux qui nient, disent: Le Buddha a dit du moi, que c'est un appeliatif, un vocable; donc une non-réalité. — Le Buddha a dit, que le moi c'est la douleur, donc une modalité transitoire, non une entité réelle. — Le Buddha a dit que, parier de soi comme d'un être réel, c'est parier comme fait le vulgaire ignare. — Les textes affirment à chaque page, que le monde est une immense fantasmagorie; que ce que l'homme prend pour connaissance, est un rêve qu'il fait évelllé; que tout est

vide; que le vide est tont; qu'il n'y a aucun être, donc pas de moi. - D'autres textes disent qu'il n'y a qu'une chaine d'illusions momentanées; que croire à fa réalité des êtres extérieurs, c'est l'erreur qui perd les hommes. Si rien n'est réel, il n'y a donc ni moi, ni mitrui, ni êtres quelconques. Il n'y a qu'une sarabande de groupements changeants / skandhus /, qui tourbillonnent, se faisant et se defaisant sans cesse. Ces combinaisons sont faites d'atomes physico-moraux (# dharma), que la loi des rétributions (葉 on 果 報) agglomérera puis dispersera, tant que l'état d'équilibre ou plutôt d'inertie ne sera pas produit. C'est parce qu'il pensait aînsi, que, dans des passages sans nombre, le Buddha a évité de parier du moi, on a dit qu'il n'y a pas de moi - Truitant de la gnosiologie, des textes nombreux disent que, partant de la science de l'irrealité des formes, la connaissance abouttr à des agrégats d'atomes, et s'arrête là; aucun texte ne disant qu'elle découvre jamais un moi. - Un jour un moine ayant objecté au Buddha: mais alors, quand on mange, qui est-ce qui mange?.. le Buddha répondit: je n'ose pas dire que quelqu'un mange (qu'il y ait un mangeur réel). Il dit cela, parce qu'il savait qu'il n'y a pas de personne, pas de moi. - Et quand le roi Bimbisara tul eut fait visite, la gioire du roi ayant trop impressionné les molnes, le Buddha leur dit: Le monde est fatt d'irréalités, auxquelles on a donné de vains appellatifs. Il n'y a que des combinaisons changeantes. Pas de moi, donc pas de vraie dignité ni grandeur. C'est à un agrégat impermanent, que s'autressent les noms et les fitres. - Enfin le Buddha a dif expressément : Celui qui aura pénétré l'irréalité de tout le monde extérieur, et qui aura arraché de son cœur la croyance à son moi personnel, celuilà touchera au terme et ne renaîtra plus. - Tels sont les arguments de deux qui nient la réalité du moi. — - Voici maintenant les arguments du parti adverse. S'il n'y a pas de moi, disent-lis, il n'y aurz pas de vie tuture; nous peinons donc en vain, pour nous en préparer une meilleure. S'il n'y a pas de mol, on ne renaft pas. - Le Beddha a dit: qui fait le bien, se réjouira dans cette vie et se réjouira dans l'autre. C'est donc le même être qui, après cette vie, renaitra dans l'autre. Il y a donc un moi. - Le Buddha a parlé d'hommes qui consolent, qui affligent, qui purifient, qui sonillent les autres. Il y a donc des moi personnels distincts. - A toutes les pages des sûtra, le Buddha se donne comme l'illuminateur de tous les etres. Comment ceta pent-il être, si le Buddha n'a pas son moi propre, si les êtres n'ont pas le leur? - S'il n'y a pas de moi, il n'y a pas de criminels, pas de supplicies non plus; et décapiter un homme ne sera pas plus que démotir un bœuf d'argile. - Sil n'y a que des appellations fictives, alors inutile de faire le bien, un vain mot comme les autres. - S'il n'y a pas de moi, les enseignements de tous les Sages et du Buddha lui-même sont sans finalité, sont une duperie; car ils ne peuvent être compris que dans l'hypothèse d'un moi auquel ils s'appliquent, d'un moi pour le bien duquel on les pratique. - S'il n'y a rien de réel, alors à quoi bon lire les sûtra et discuter sur la valeur de leurs termes. A quoi bon s'appliquer à is contemplation? a quoi bon pratiquer l'ascetisme? - Tels sont les arguments des partisans de la réalité du moi. - - Et Harivarman conclut: Les deux théses se contredisent. Les arguments se contre-balancent. Qui a raison? Cela n'est pas evident. C'est donc le cas d'appliquer ta maxime du Buddha; ne philosophons pasi Croyons sa parole et restons-en la.

Telle est la structure du 成 資 論 Tell'eng-cheu-lunn. C'est un exposé magnifique du pour et du contre, sur toutes les questions difficiles du Buddhisme, tous les textes étant tirés des satran exclusivement. La question posée, élaborée, est finalement laissée en suspens, n'est pas tranchée. Non pas que l'auteur soit indécis. On sent, à son exposé même, que, quoi qu'il en ait, l'une des deux opinions en conflit l'emporte dans son esprit. Mais il ne formule pas son jugement, par déférence pour le vœu du Mattre, que les siens ne philosophent pas. Chaque question se termine par la profession de fidéisme des vrais fils du Buddha, par un acte de foi en sa paroie. — En laquelle de ses nombreuses paroies?.. En celle-ci, dit le texte: 深风图 资 無 quiconque verrait le fond de toutes choses, constaterait que toutes choses sont pur néant. — Donc un phéneménisme, non de raison, mais de foi.

## II. Nagarjuna.

Năgarjuna, le grand dialecticien buddhiste du deuxlème-troislème siècle de l'ère chrétienne, jugea que, cinq cents aus après la mort du Buddha, le fidéisme était périme, l'ère de la foi terminée; et que, les hommes de son temps étant par trop inintelligents (sic), lui Năgarjuna devalt leur prouver, par la dialectique, la vérité capitale, la vérité unique, le grand dogme du Buddhisme, la projña, à savoir que tout est mêant. Il consacra à ce sujet abstrus de nombreux ouvrages, dont l'un en cent livres. Trois traites (deux de lui, et un de son disciple D-ca/adaptés par Kumāra-jīva, devinrent en Chine les livres de fund d'une école de nihilistes dite l'école : la se des trois bistra. Les titres de ces adaptations chinoises, donnent à penser que ceux des originaux indiens furent madhyamika-bistra, dvād-sia-nikāya-sāstra, et sāra-sāstra. Je vais citer, de ces trois traités non traduits jusqu'ici, et dont la doctrine est identique, ce qui sera nécessaire pour l'intelligence du système de Nāgarjuna.

---

Et d'abord l'exorde, un pompeux éloge du Mahāgāna, est très habile. Le Mahāgāna seul contient tout, résout tout. Il se résume dans la sapience projūn, dans la science du vide universel. C'est lui qui a formé les P'ou-sa Avalokneisvara Mahasthāma Mañjuēri Materega i ainst sont accaparès les chefs des sectes mahayantstes non nimitistes). Le hānayāna lui est bien inférieur (voità toute observance et toute contrainte dépréclees 1.— Le monde actuel est plein d'opinions diverses. Les uns prétendent que l'univers a été fait par 大 自 在 天 le deva Šiva, les nutres sontiennent qu'il est l'œuvre du deva 系 初 Vishna. D'autres lui donnent pour anteur l'harmonie, ou le temps, ou la nature, ou l'évolution, ou le hasard, ou un concours d'atomes. Presque toutes ces opinions dérivent de la croyance erronée à une chaîne dos causes. — Il est vrai que le Baddha, quand il instruisait un commençant, lui expliquait d'abord les douze anneaux [nidana] de cette chaîne. Mais il faisait cela, par manière d'exercice intellectuel seulement. Dés qu'il avait reconnu dans son élève une capacité suffisante, il lui ensoignait la mahāyāna, la doctrine supérieure, la pon-permanence des atomes physico-

moraux, et par conséquent de tous les complexes; la vérité que le cosmos n'est pas une unité, et qu'il n'y a pas d'êtres distincts; le dogme que, en dernière analyse, tout est vide, que rien n'existe. En un mot, il élevait qui en était capable, à la sapience prayña, à l'intelligence de l'irréalité universelle. — Mais voici que, cinq cents ans après la mort du Buddha, une génération d'hommes de faible esprit prétend que la doctrine des causes, avec laquelle le Buddha essayait la portée de ses élèves, était sa vraie doctrine et devait être prise au sens littéral; que le mahôgâna était une doctrine nouvelle; etc. Ce mouvement m'a engagé, moi Nâgarjana, à écrire ce livre, pour montrer que le mahâgâna et spécialement la prajña, la science du néant universel, fut la véritable et fondamentale doctrine du Buddha.



Après avoir exposé le pour et le contre, les Sautrântika déclaraient l'un et l'autre irréfutable, et se réfugiaient dans la foi. Tout autre est le procèdé de Nâgurjana. S'emparant des listes d'arguments pour et contre dressées par les Sautrântika, il les puivérise, article par article, avec le marteau de sa sophistique, concluant chaque tois triomphalement que, aucune mison n'ayant tenu, la question n'existait pas, était néant, comme le liuddha l'a si bien dit. — Et quel est comarteau unique, toujours le même, qui servit à Nâgurjana à pulvériser toutes les questious? C'est la negation de toute causalité, ainsi formulée dans son exorde: «Il n'y a pas d'effets, donc il n'y a pas de causes. S'il y avait un effet, il aurait été dans la cause, ou il n'y surait pas été. S'il ne fut pas dedans, il ne put pas en sortir, du fait qu'il n'y était pas. S'il fut dedans, il fut un avec la cause, et ne put encore pas en sortir, du fait de cette union. Donc il n'y a pas d'effets, Donc il n'y a pas de causes. \*

Je ne m'attarderal pas à qualifier ces sophismes, ni à citer leurs verbenx développements. J'ai dit qu'un des traités de Nagarjuna compte cent livres. Voici, en bien peu de lignes, la somme de tout ce baffouillage, le système phénoméniste de Nagarjuna le puiverisateur.

«Puisqu'il n'y a ni couse» ul effets, alors, en réalité, rien ne devient, rien ne cesse; rien ne dure, et rien n'est intercompu; il n'y a, ni unité, ni différence; rien n'entre et rien ne sort.

Il n'y a pas de temps; pas de succession d'un passé, d'un présent, d'un futur. Car, pour expliquer la succession, il faudrait dire que le présent était contenu dans le passé, que le futur est contenu dans le présent. Or, ce qui est contenu, ne peut pas sortir. Donc le passé, le présent, le futur, sont un. Il n'y a, ni commencement, ni durée, ni cessation, de quoi que ce soit.

Aucune matière, ni substance, ni agrégal, n'existe en réalité. Aucune distinction réelle n'étant possible, il n'y a pas d'êtres distincts réels. Tout ce qu'on dit être, n'existe qu'en vertu d'une bypothèse, laquelle est sans fondement. Il n'y a qu'une fantasmagorie, un mirage. Aucun terme ne peut être vérifié dans la réalité. — La théorie des éléments skandha réels, formant des composés réels, est donc insoutenable. Il ne peut y avoir, ni conjonction, ni séparation réelle. Prêter aux êtres une nature, est un vain mot. Les atomes physico-moraux qui produisent la fantasmagorie cosmique, sont irréels. S'ils étaient réels, ils seraient immuables; la

crême serait déjà heurre, le beurre serait encore crême; ce qui n'est pas le cas. Qui dit changement, dit irréalité.

Il n'y a pas d'ame, pas de principe vital réel. Certains disent que, dans le corps de l'homme, habite un pa esprit; et ils prétendent le prouver par la raison que, sans cela, le mouvement de la respiration seruit inexplicable. Ils sont dans l'erreur. - S'il y avait une âme, elle serait logée à l'intérieur du corps, ou elle envelapperait le corps à l'extérieur. Si elle était dans le corps, comme le soutien de l'organisme, l'ame existant toujours par définition, le cerps existerait aussi toujours, ce qui est contre l'expérience. Si elle entournit le corps comme une cuirasse, d'abord on ne verrait pas le corps; ensuite elle entretiendrait aussi le corps indéfiniment, ce qui n'est pas le cas. - Il est inadmissible, par définition, que l'on puisse couper une partie d'un esprit. Or on coupe à des hommes un pied ou une main, donc un morceau de leur âme, dans l'hypothèse... Lors de ces amputations, l'esprit se retire dans le tronc, dites-vons. Alors pourquoi ne s'y retire-t-il pas aussi, quand on coupe la tête à un homme? - S'il y avait un esprit, il adhérerait au corps. Alors, tel corps, tel esprit; mêmes dimensions. Donc, dans les grands corps, il y aurait de grands esprits. Les hommes grands seraient donc les plus intelligents, comme les grosses lampes sont les plus lumineuses. - Et où serait l'esprit des fous? Ils font des choses inconvenantes. Si un esprit habitait en eux, cela n'arriverait pas. - Non, aucun esprit n'habite dans le corps, lequel n'est d'ailleurs pas apte à servir d'habitation, n'étant qu'un agrégat d'atomes irréels.

Il n'y a, en réalité, aucun moi. Il n'y a, ni agent ni action, ni patient ni passion. Si le pot était dans le potier, comment en est-il sorti? Si la natte était dans les joncs, comment s'en est-elle tirée? Non, le potier n'est pas la cause du pot, la natte n'est pas l'effet des joncs. — Et, du moment qu'il n'y a, ni moi réel, ni action réelle, il n'y a donc ni pêché ni mérite. Il n'y a pas de karma, de doit et avoir moral. Il n'y a pas de morale, pas de sanction, pas d'enfers, pas de nirvâna. Il n'y a ni Buddha, ni Loi, ni Ordre. La vie et la mort sont irréelles. La joie et la douleur n'existent pas, Tout le hinayâna s'écroule, son fondement étant néant.

Enfin, un dernier coup de marteau putvérise aussi le mahâyāna, en détruissant la foi à saṃsāra la roue, à la chaine des renaissances, fondement de tout Buddhisme. À la fin de son livre, Nāgarjuna déclare que cette doctrine fut inventée par 無 河 者 des hommes inintelligents; que ceux 營 者 qui ont atteint la sapience, n'y croient plus... Pauvœ Buddha! Et dire que c'est la découverte de ce dogme, qui constitua son illumination.

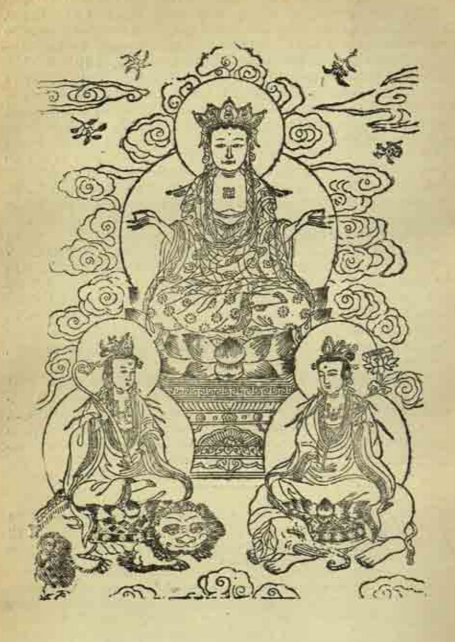


Năparjuna crut-il à son système?.. l'avone que l'en doutal assez longtemps, voici pour quelles raisons. Il appelle souvent it in discours pour jouer, sa dialectique pulvérisante. Il la vante, comme seule capable de mettre l'adversaire à quia dans tous les cas, comme permettant d'avoir le dernier mot dans toutes les disputes. Ne l'envisagen-t-il pas comme une sorte d'escrime intellectuelle, dont les victoires prouvaient seulement les faiblesses de l'esprit humain? Au fond, dans la pratique, ne fut-il pas ildéiste? ne crut-il pas lui aussi, de foi aveugle, à la parole du Buddha, après avoir pulvérisé dialectiquement sa doctrine?.. D'autant

qu'il fut l'auteur d'un traité sur la voie des P'ou-sa, dans lequel il parle en termes élevés de ces hommes « pour lesquels la mort est un hôte chéri ; qui quittent la vie, comme on va à une fête, sans crainte aucune des états de châtiment, parce qu'ils ont acquis beaucoup de mérites. » Bien plus, dans lequel il préconise la contemplation assidue du ciel d'Amitabha, et le désir fervent d'y renaltre. -Hélas! l'étude approfundie précisément de ce traité 十 住 艇 變 始 論 dasabluimi-vibhāsha-sāstra, m'obliges à renoncer à cette Illusion. - Nāgarjuna crut à son phénoméniame absolu; et si lui, qui ne connut ni bien ni mal, conseilla à ses disciples de faire ce qu'en appelle le bien plutôt que le contraire, ce fut dit-il, parce que faire le bien rend la vie plus agréable, procure une cartaine jouissance esthétique supérieure aux jouissances plus vulgaires. Il permet donc aux laïques d'être maries, d'avoir des propriétés, de jouir de tout, pourvu qu'ils gardent un certain décorum, et croient bien que tous leurs plaisirs sont in 21 une fantasmagorie, un rêve. Il déconseille fortement aux moines les austérités des fakirs, les exhorte à être joyeux, leur conseille de jouir, mais en intellectuels plus raffinés que le commun. La vie monacale est, dit-li, plus excellente que la vie ordinaire, Somme toute, tous les hommes ne font qu'un rêve; mais le rêve du moine est plus beau que les rêves des laiques. Les contemplations amidistes sont de magnifiques féeries, plaisir intellectuel d'artiste. Que chacun se procure, durant cette vie irréelle, tous les plaisirs irréels qu'il pourra; n'importe lesquels, puisqu'il n'y a ni bien ni mai; mais le plaisir esthétique vaut mieux, puisqu'il est d'ordre plus relevé - Et Nagarjuna finit par ce mensonge, que ce fut là l'idée mère du Buddha, lequel eut selon jui deux doctrines; 不 了 義 l'exotérique, la chaîne des causes, pour les esprits ordinaires; 7 & l'ésotérique, la science du néant, pour les esprits supérieurs.

Ces théories qui rappellent «l'ombre d'un carrosse brossé avec l'ombre d'une brosse», cette félicité impalpable d'esthète, dirent-elles quelque chose aux Chinois?. Nenni L. Ce peuple aussi positif que les Hindous sont réveurs, ne comprit rien à ces belles choses. On ne persuada jamais, même aux moines chinois, que le riz qu'ils travaillaient avec leurs hâtonuets, que la sensation de plénitude stomacale qui suivait ce travail, étaient des phénomènes irréels.

Sources. — Dans le Tripitika chinois, les traité 成 實 論 Tch'eng-cheu lunn; 中 論 Tchoung-lunn; 十 三 門 論 Cheu-cull menn lunn; 百 論 Pai lunn; 十 住 就 婆 沙 論 Cheu-tchou pi-pouo-cha lunn. Aucun de ces traités n'a encore été traduit, que je sache.



Le Buddha. Typs mahayaniste. Maudgalyāyana. Šūriputra.

## Cinquante-septième Leçon.

Du quatrième au cinquième siècle de l'ère chrétienne. Buddhisme. Hinayana. Milinda et Nagasena.

Le philosophisme de plus en plus outrancier des mahayanistes, appela une réaction. Les circonstances la favorisérent. L'occupation du Nord de la Chine par des Barbares, Hans Tongouses et autres, gens simples et sans culture, réduisit à neant, dans ces provinces, l'influence des Lettres, dont les moqueries avaient rendu jusque la impossible la prédication du vrai vieux Buddhisme hanayana, si gentil dans sa naiveté, et si faible devant la critique. De ce Buddhisme authentique, quelques historiettes, sans conleur doctrinale définie, avaient seules été traduites jusque là ; si bien qu'il n'était guère connu que par les anathèmes des mahayanistes. Vers la fin du quatrième siècle, parut le premier traité dans lequel les fondements du système sont franchement et clairement exposés. La traduction n'étant pas achevée, n'est ni signée, ni dutée. En tout cas, son auteur fut un habite homme. Pour faire estimer su doctrine par les roitelets barbares d'alors, pour en imposer nux Lettrés, il jeta son dévolu sur les dialogues entre le roi grec de Bactriane Ménandre, et le philosophe buddhiste Nagazena, le chef-d'œuvre de la littérature pûli, au jugement des savants compétents. Il ne traduisit pas servilement ce texte, car les choses indiennes qu'il contient auraient rendu une traduction littérale inintelligible. Il le résuma et l'adopta, restant parfois au-dessous du texte pati, disant parfois mieux que lui. Le roi grec Menandre, bien connu des historiens et des munismates, règna en Bactriane, entre 140 et 115 avant J.-C. (T. W. Rhys Davids). Dans l'ouvrage chinois que je vais analyser, Ménandre, en pāti Milinda, est appele 强 渝 Milan; Nāgasena est appele 郡 先 Nasien.

-0-0-

Après des préliminaires longs et alambiqués, comme c'est l'usage dans tout écrit buddhique, Milan, hienveillant et narquois, dont le plaisir est de rouler les philosophies, est mis en présence de Nasien. La joute commence dès la première phrase... « Vons vons appelez? demande le roi. — Nasien, sire. — Et qui est ce Nasien? Est-ce votre tête, votre nez? Sont-ce vos yeux, vos oreilles?.. Non, n'est-ce pas?.. Alors je sontiens qu'il n'y a pas de Nasien — Ô roi, demande Nasien, comment êtes-vous venu ici? — En char. — Qu'est-ce qu'un char? Est-ce le timon, est-ce la caisse, sont-ce les roues?.. Non, n'est-ce pas?.. Alors je soutiens qu'il n'y a pas de char ... Ô roi, char est le nom d'un complexe; Nasien est aussi le nom d'un complexe. — Dogme fondamental du vieux Buddhisme, qui nie l'âme et sontient une personnalité complexe, L'homme est l'agregat formé par les cinq éléments dits skandhas, la forme, la sensation, la perception, l'activité, la réflexion.

Content d'avoir trouve son homme, le rol Milan invite Nasien à venir le lendemain, discuter à l'aise dans son paiais. — Le rol fait chercher Nasien par un officier. Chemin faisant, ceiui-cl cherche à s'instruire. « Moi, dit-it, je pense que ce qui fait l'homme, c'est son souffie. — Alors, dit Nasien, si le souffie exhalé ne rentrait pas, c'en serait fait de l'homme? — Bien sûr, dit l'officier. — Dans ce cas, demanda Nasien, comment se fait-il que les musiciens qui souffient dans leurs trompettes, que les orfèvres qui souffient dans leurs chalumeaux, continuent de vivre, alors que leur souffie sort sans cesse et ne rentre pas? — Vous étes trop fort pour moi, dit l'officier. »

Au palais, Milan fit d'abord manger Nasien, comme le veut la règle buddhique. Pais la discussion commença... « Yous n'êtes pas un sot, dit le rei. Alors pourquoi avez-vous embrassé un pareil genre de vie? — Pour échapper, dit Nasien, aux misères de la vie, et surtout aux maux d'après la vie, aux renaissances malbeureuses. — Tous les hommes renaissent-ils, après la mort? — Non; ceux-là seuls renaissent, qui, au moment où ils expirent, se prolongent par des affections, par des désirs. Celui en qui toute affection tout desir est éteint, ne renait plus. — Comment en arriver là, demanda le roi? — Par le discernement et la décision. Discernement de son intérêt, retranchement de tout ce qui n'est pas utile. Tel le moissonneur qui saisit les épis d'une main, et de l'autre donne un coup de faucille qui les détache et les lui livre. » — Deuxième dogme de l'égoiste doctrine hinayāna. Le salut personnel, unique but à poursuivre. Pas un mot d'altruisme, du rôle de P'ou-sa sauveur, etc.

« Et sur quoi, demande le roi; sur quoi appuyez-vous cette tendance sontenue, votre persévérance? - Sur la foi, répond Nasien», énonçant l'article fondamental du système hinayaniste, la foi aveugle; la foi à laquelle tout doute, toute discussion, toute recherche même est défendue... « Foi dans toute parole du Buddha, de l'Illuminé; de celui qui ayant vo, instruit pour sauver. Croire que tout ce qu'on fait dans une vie, se paie dans une antre vie. Croire que le bien rapporte du bonheur, et que le mal rapporte des malheurs. C'est la foi qui dissipe les troubles intérieurs; comme cette pierre précieuse fabuleuse, qui trempée dans de l'eau bourbeuse, la clarifie en un instant. C'est la foi qui soutient ceux qui tendent à l'état d'arhan. C'est la foi qui leur fait finalement santer le torrent des passions qui arrête les autres bommes, et obtenir le nirvana. Or cette foi se puise dans l'étude de la doctrine du Buddha; elle s'entretient par les bonnes actions. Il faut la protéger, en s'écartant de la mondanifé; comme on protège un parfam contre l'évaperation, dans un flacon bleu bouché; comme on protège son or contre les voleurs, dans une caisse bien fermée. Il faut la protéger, même coutre ses propres pensées, rejetant aussitöt les mauvaises, ne conservant que les bonnes. Il faut l'efayer par la méditation assidue, la consolider par la concentration du cœur en un. Comme un édifice repose sur une pierra fondamentale, comme une armée est appuyée sur un seul chef, ainsi tout l'ensemble des pratiques buddhiques est assis sur la contemplation recueillie et fréquente. La vie passe comme une eau qui coule, Seul ce qui est assis sur la méditation, est fixe, syant son point d'appul en dehors du flux. s

-0-0-

Les principes fondamentanx du hinayana étant ainsi éclaireis, Milan en relève très habilement les points faibles. Le point le plus faible, c'est la négation de l'ame; c'est l'assertion que l'homme est un complexe dont le moi est fonction, ce moi étant successif et pourtant un; ce moi passant enfin, difficulté suprême, d'un corps précédent mort dans un corps suivant vivant, alors qu'il n'a pas d'être propre, indépendant et subsistant. Les Indianologues discutent si ce fut bien là la doctrine personnelle du Buddha. Je pense que ce fut sa doctrine personnelle, et qu'il l'adopta pour séparer nettement son école des deux écoles sâmkhya (Kapila) et yoga (Nataputta), toutes deux animistes, Quoi qu'il en soit, la littérature buddhique chinoise hinayāna, ne dérive pas des Permanentistes (Pudgalavādins buddhistes animistes, s'il y en eut jamais), mais des Momentanistes (Skandhavādins, tenants du moi instantané, qui se reproduit en série). Soit la flamme d'un cierge. Elle est eu réalité faite de la déflagration successive des atomes de la cire brûlée. Elle est un être unique (flamme), fait d'éléments momentanés (déflagrations) successifs en série continue. Voità l'idée hinayaniste, que Milan va tourner et retourner.

Il va droit au fait ... « O Nasien, l'homme qui renatt, qui a repris un corps, son sit chenn a-t-il passè du corps ancien dans le corps nouveau? est-ce le même homme?».. Nous savons que le terme chinois chenn, employé par le traducteur, désigne une ame subsistante, indubitablement. - « O roi, répond Nasien, êtes-vous le même, que l'enfant portant votre nom, qui têta jadis? - Je ne suis pas le même, dit le roi. - Alors, dit Nasien, votre mère ne vous a pas non plus conçu vous; elle en a enfanté un nutre; vous n'êtes pas le fils de votre mère. -Se ravisant, le roi dit: Je suis le même. Je voulais dire que j'al passé par des états divers. - Très bien, dit Nasien; votre vie de tant d'années a été une succession d'états divers. Et maintenant, dites-moi, la lumière qui éclaire votre chambre à coucher le matin, est-elle la même que celle qui éclaira votre chambre à coucher le soir? - Non, dit le roi. - Alors, dit Nasien, il y eut dans votre chambre deux veilleuses, une le soir et une le matin? - Non, dit le roi; la même veilleuse a brûle dans ma chambre durant toute la nuit; mais la fiamme du matin fut autre que la flamme du soir. - Et si la flamme avait baissé? - Si la flamme avait baissé, de cette veillense on en aurait allumé une autre. - Très bien, dit Nasien. O roi, ainsi en est-il de l'homme. Son corps dure un temps donné, mais sa vie se renouvelle par instants en série; et, à la mort, s'éteignant dans un corps, elle se rallume dans un autre, sans qu'on puisse dire proprement qu'elle a passé du corps ancien dans le corps nouveau. - Pourquol, demanda le rei, ne pas admettre qu'il y sit passage? - O roi, dit Nasien, quand, dans votre enfance, votre maître vous enseignait, c'est sa science qui a passé de lui en vous, n'est-ce pas?-Non, dit le roi; ma science est née en moi, par l'influence de la sienne. - Fort bien, dit Nasien. Ainsi en est-il de la renaissance. Le premier acte vital est produit dans l'être nouveau, par l'influence du dernier acte vital de l'être ancien. Rion n'a passé. L'être continue cependant, du fait de cette influence.

-4-4-

<sup>«</sup> Peut-on savoir d'avance, demanda le roi, si après cette vie l'on renaîtra ou non? — Oul, dit Nasien. — Par quel signe? — Que l'homme s'examine, dit Nasien. S'il se découvre une attache, quelle qu'elle soit, il renaîtra encore. S'il est vraiment libre de toute attache, il ne renaîtra plus... Au printemps, le paysan salt-il s'il récoltera du millet en été, quoiqu'aucun signe de végétation ne soit encore visible? — Out. — Pourquoi le sait-il? — Parce qu'il a conscience d'avoir déposé

en terre des graines de millet. Il sait que ces graines germeront, croftront, muriront. S'il n'avait rien semé, il aurait conscience que rien ne poussers. - Ainst en est-il de l'homme. Les affections et les attaches sont les graines de la renalssance. Quiconque est conscient que son cœur en contient, cet homme sait qu'il renaftra après sa mort. C'est la stirilisation définitive du cœur, qui met fin aux renaissances. I

«Que fut, demanda le rol, l'illumination qui fit le Buddha Sikyamuni" -L'Illumination du Buddha, dit Nasien, ce fut une vue intérieure, instantanée et chlouissante, de l'impermanence et par suite de la souffrance universelle; ce fut l'intuition de cette vérité unique, qu'il n'y a de repos possible que par l'obtention da la stabilité. - Mais, dit le roi, cette illumination ayant été instantanée, maintenant il n'en reste rien. - Pardon, dit Nasien. O roi, quand une idée vous étant venue durant la unit, vous la dictez à un secrétaire ; une fois la dictée fiule et la lampe soufflee, reste-t-il quelque chose? - Sans donte, dit le roi ; il reste ce que le secrétaire a écrit. - Ainsi de l'illumination, dit Nusien. Le Buddha, l'Illuminé, a écrit pour les hommes sa Loi, fruit de son illumination. Cette Loi éclaire qui la lit, et l'oriente vers sen illumination personnelle à venir.

« Celui gul sait qu'il ne renaîtra plus, souffre-t-il eucore ? demanda Milan. il ne souffre, dit Nasien, d'aucune peine morale, car il se sait arrivé au terms et près d'entrer dans le repos. Mais il souffre encore des maux physiques, car cette dernière existence fult encore partie de l'expiation due pour son passé. Il achève

de payer sa dette. »

Ponrquoi, demanda le roi, les hommes étant tous des hommes, sant-ils faits de tant de manières, ont-ils tant de destins divers? - Pourquoi, demanda Nasien, les végétaux sont-ils si différents, les uns sucrès, les autres acides, etc.? - Parce que, dit le roi, ils sont issus de graines différentes. - Très bien, dit Nasien. Et toutes les différences entre les hommes, viannent de la graine diverse qui cause les renaissances, le doit et avoir moral personnel, le kormu propre qu'un chacun s'est fait. >

« Nasien dit: La cause première de la mangue qui murit maintenant sur l'arbre, c'est l'homme qui mit en terre la graine d'on cet arbre est sorti. Ainsi en est-il dans chaque ligne de causalité, benne ou manvaise, Certains actes sont le point de départ d'une longue lignée de consequences. - Quand l'homme meurt, son doit et avoir moral, qui est comme l'ombre de sa vie écoulée, subsiste. Le corps meurt, le karma ne meurt pas. Les karma s'additionnent, de vie en vie, Des saustractions sont aussi faites de cette masse. Masse saus cesse changeante; compte

tonjours onvert. a

«Mais enfin, dit le roi, je ne comprends pas comment vous pouvez appeler votre système samsara succession. Je ne vois pas où est la succession, s'il n'y a pas de transmigration. - Il y a succession, dit Nasien L'être qui vient de mourir ici, renait ailleurs immédialement. Son moi ne se transporte pas. C'est le karma de set ancien moi, qui fait renalire son nouveau moi. Et le karma de ce moi nouveau, fera renaître un autre moi en son temps; et ainsi de suite. Tel un arbre fruitier, qui produit une graine. La graine plantée ailleurs, reproduit l'arbre. Et ainsi de suite, en serie. Vous voyez qu'il y a succession.

«Pour faire le bien, demanda le roi, faut-il s'y prendre de bonne heure, ou peut-on différer à plus tard? — O roi, demanda Nasien, c'est quand vous avez soif, que vous faites creuser un puits; c'est quand vous sentez la faim, que vous faites fabourer et ensemencer la terre; c'est quand la guerre est declarée, que vous faites entourer vos villes de remparts; n'est-ce pas? — Oh non! dit le roi. Je fais faire ces choses longtemps à l'avance, — Pourvoyez donc aussi d'avance, dit Nasien, à votre sort futur. Toujours se dire qu'on se conduira mieux plus tard, c'est bien risqué. Ce temps ne viendra peut-être pas, et l'on en est réduit à un repentir stérile »

• Le roi dit: Vous autres Buddhisies, vous prétendez qu'une pierre jetée dans les enfers y est réduite en cendres, tant le feu infernal est inteose; et d'un autre côlé vous assurez, que des pécheurs brûleut dans ce feu durant des milliers d'années, sans être réduits en cendres. Comment ces deux propositions peuvent-elles s'accorder? — O roi, demanda Nanieu, les femelles des crocodiles digèrent-elles dans leur ventre les caliloux qu'elles avalent? — Out, dit le roi (croyance indienne). — Et digèrent-elles aussi les œufs qu'elles ont dans le ventre? — Non, dit le roi. — Pourtant, dit Nasieu, les caliloux sont durs, et les œufs sont mous. — C'est sans doute, dit le roi, que le karma des caliloux et des œufs n'est pas le même. — Instement, dit Nasieu. Si les pécheurs sont brûles dans les enfers sans être réduits en cendre, c'est que tel est précisément leur karma, la formule de leur expintion. — Ils renaissent dans les enfers, pour y être torturés, donc avec un corps que le feu infernal fait souffrir, mais qu'il ne détruit pas. Ils vivent dans ces tortures jusqu'à satisfaction complète, puis meurent et renaissent allleurs sous une forme nouvelle. »

-0-0-

\*Et le nirvana auquel vous Buddhistes aspirez, qu'est-ce au juste? demands le roi. — C'est, dit Nasien, ne plus recommencer à être, après avoir une dernière fois cessé d'être. C'est la fin, l'arrêt, obtenu en tranchant l'attachement, lequel cause la succession, la continuation. — Alors, dit le roi, quiconque a tranché toutes ses attaches, entre à sa mort dans ce non-être? — Il y entre aussitôt, dit Nasien, s'il a préalablement payé tout son doit moral. Sinon, il entrera dans le non-être, à sa première mort qui suivra le palement entier de sa dette:

\*Le roi demanda; Les moines buddhistes alment-lie leur corps? — Non, dit Nasien. — Alorx, dit le roi, pourquoi le soignent-lis? — O roi, dit Nasien, vous avez fait la guerre blen souvent, vous avez été blessé plus d'une fois? — Saus doute, dit le roi. — Et vous avez mis, sur vos blessures, les meilleurs emplaires? — Bien sûr, dit le roi. — Vous les aimiez donc bien, ces blessures? — Mais du tout! dit le roi: je voulais continuer à vivre. — O roi, dit Nasien, c'est uniquement pour entretanir leur vie jusqu'à son terme, sans affection ni attache, que les moines soignent leur corps. Parce que la vie est pour eux temps d'expiation et d'avancement.

« A quoi, demanda le roi, faut-il s'appliquer davantage; à faire le bien, ou à éviter le mai? — A faire le bien, dit Nasien. Car le bien détruit le mai. Faire le bien, rend la vis plus courageuse et plus joyeuse, élève au lieu de déprimer. Un nomme auquel on aura coupé les deux mains, et qui offcira au Buddha, avec ses

moignons et de tout cœur, une simple fleur de lotus; cet homme n'ira pas dans les enfers, durant 91 kalpas, croyez-le bien.

«Vous prétendez, vous Buddhistes, dit le roi, que, quelque mai qu'un homme ait fait, si avant d'expirer il invoque le Buddha, il renait dans les cieux, non dans les enfers. Cela n'est pas croyable. — O roi, dit Nasien, une toute peilte pierre posée sur l'eau, s'enfonce-t-elle? — Oui, dit le roi. — Et une très grosse pierre, posée sur un radeau, s'enfonce-t-elle? — Non, dit le roi. — Pourquoi pas? fit Λα-sien. — Parce que, dit le roi, la puissance du radeau détruit l'effet de la pesanteur. — Justement, dit Nasien; et la bonne œuvre d'avoir invoqué le Buddha, détruit le poids des péchés antérieurs.»



\*En toute occasion et en dernière instance, dit le roi, vous en appelez au Buddha. Vous Nasien avez-vous vu le Buddha? — Non sire, dit Nasien. — Alors mol je soutiens qu'il n'y a pas de Buddha, dit le roi. — Et mol, dit Nasien, je soutiens que le Gange n'a pas de source. — Comment cela? fit le roi. — Parce que vous ne l'avez pas vue.

«Et où est maintenant le Buddha? demanda le roi. — On ne peut plus lui assigner aucun lieu, dit Nasien, puisqu'il est nirvané. Quand un feu est éteint, dites-moi, en quel lieu est sa flamme? — Elle n'est dans aucun lieu, dit le roi, puisqu'elle a cessé d'être. Ainsi en est-il des nirvanés, dit Nasien.«

«Et-il vrai, demanda le roi, que le Buddha naquit avec trente-deux marques, couleur d'or par tout le corps, et rayonnant de lumière? — C'est vrai, dit Nasien, — Alors ses parents étaient-ils faits de la sorte? — Non, dit Nasien; ses parents étaient des hommes comme les autres. — Alors, demanda le roi, pourquoi leur fils ne leur ressembla-t-il pas? — O roi, dit Nasien, n'est-elle pas merveil-leusement belle et pure et parfumée, la fleur de lotus à cent pétales? Et pourtant, elle est née de la boue. Pourquoi ne lui ressemble-t-elle pas?»



«Quelle distance, demanda le roi, y a-t-il d'ici au ciel de Brahma? — La distance est telle, dit Nasien, qu'une pierre tombant du ciel de Brahma, mettrait six jours (dans le texte pâli quatre mois : à atteindre la terre. — Et cependant, dit le roi, vous Buddhistes prétendez, que tout arhan peut s'élever jusqu'au ciel de Brahma, et cela instantanément. — O roi, dit Nasien, vous êtes né à Alassanda. A quelle distance d'ici est cette ville? — A plus de deux cents lieues, dit le roi. — I allez-vous parfois en pensée? — Oh! bien souvent, dit le roi. — Et combien de temps prend ce voyage? — Le temps d'y penser, dit le roi. — C'est ainsi, dit Nasien, que les arbans s'élèvent dans les cieux supérieurs. »

\*Et, continue le roi, si deux hommes mouraient ici au même moment, et que l'un dût renattre à Kaboul, et l'autre dans le ciel de Brahma, lequel sern arrivé et réincarné le premier? — Ils arriveront et renaîtront tous les deux au même moment, dit Nasien. — Malgré la différence de distance? fit le roi. — Sire, demanda Nasien, mettez-vous plus de temps à penser au ciel de Brahma qu'à Kaboul? — Non, dit le roi. — Malgré la différence de distance? fit Nasien... Le transfert du

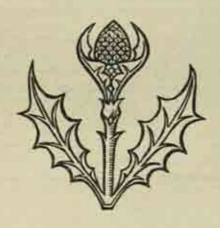
karma, lors des renaissances, est plus rapide que la pensée, est instantané, abs-

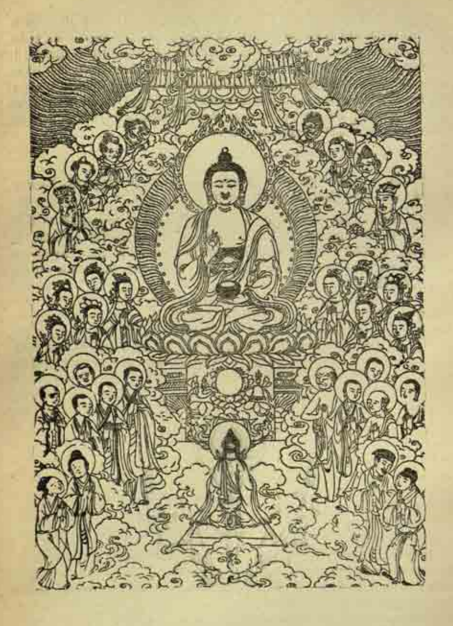
--

Finalement, convaincu et devenu Buddhiste dans son cœur, le roi congédie Nasien avec de grands honneurs. «Ah! lui dit-il, au moment des adieux, je me sens, dans mon palais, comme un lion captif dans une cage dorée. Combien je voudrals tout quitter, et vivre illire comme vous!». Le texte chinois finit ici. Le texte pāli ajoute «Mais je ne le puis pas, hélas! Car j'ai tant d'ennemis, que si j'abdiquais, je serais assassiné le jour même, ».. Le traducteur chinois malin, a jugé qu'il ne fallait pas dire cela aux roitelets huns et autres, auxquels il destinait son œuvre, lesquels étaient tous dans le même cas.

Notes. - Alassanda, une ville hatle dans une lle de l'indus (T. W. Rhys. Davids); ou Alexandrie en Egypte (P. Pelliot).

Sources. Dans le Tripitaka chinois, 於先氏語 Nasien bhikahu king — The Questions of King Milinda, traduction d'un texte pâli considérablement augmenté par des additions postérieures, je pense. T. W. Rhys Davids. The Sacred Books of the East, vols 35 et 36. — L. Wieger S.J. Buddhisme chinois, tome I, Introduction.





Le Buddha instruisant tous les êtres.

# Cinquante-huitième Leçon.

Du quatrième au cinquième siècle de l'ère chrétienne. Buddhisme. Hinayana. Les àgamas.

C'est à la fin du quatrième, et au commencement du cinquième slècle, que furent produits les si importants il se a A-han-king, recueils hinayanistes pour l'enseignement systématique. A-han est la translittération du sauscrit ägama. Ils sont au nombre de quatre, répondant évidemment aux quatre collections bien connues des Indiacologues, Dirghàgama, Madhyamāgama, Ekāttarāgama, Samyuktāgama-sūtra. Mais quel massacre les traducteurs ont fait de ces pauvres textes! L'ordre des pièces est bouleversé; beaucoup manquent; le reste est écourté, paraphrase, adapté. Quoi qu'il en soit, les âgamas dont la somme égale à pen prés un in-folio, sont bien intéressants et bien lustructifs. C'est le vieux buddhisme du Buddha, pieux, pénétrant, avec ses envoiées parfois admirables, et ses puérilités souvent risibles. Il me faut me borner à citer quelques échantillons de ces recueils, dans lesquels il y a de tout.



"Un jour un homme qui traversait un désert, fut attaqué par un éléphant sauvage. Près de là se trouvait un vieux puits desséché, dans lequel un grand arbre
avait prolongé l'une de ses racines. Saisissant cette racine, l'homme se laissa glisser dans le puits, pour échapper à l'éléphant. Il ne descendit pas jusqu'an fond,
car il aperçut un serpent venimeux qui l'y guettait. Quand il leva la tête, il vit
deux rats, l'un blanc l'autre noir, qui rongeaient la racine à laquelle il se tenait
suspendu. Dans cette position précaire, notre homme aperçut, dans une fente, un
rayon de miel construit là par des abeilles sauvages. La convoitise fut plus forte
que le sentiment du danger, et il étendit une main vers le miel, au péril de sa
vie — Voilà, en raccourci, le monde moral, Suspendu entre la vie et la mort par
su destinée, le lot de temps qui lui est concédé, que le jour et la nuit rongent et
diminuent sans trève; guetté par des ennemis de tous les côtés; l'homme oublie
et aggrave sa situation, risque lous les dangers et souvent se perd, pour un plaisir
futile et passager.»



«Un prince de la caste des Brahmes, avait un ministre brahmane, qu'il vénérait comme son maître et dont il faisait toutes les voiontés. Un jour un voleur nyant dérobé quelques fruits de son jardin, le Brahmane exigea du roi que cet homme fut exécuté, ce que le roi lui accorda. — A peu de temps de fû, un paysan battit un bœuf qui avait brouté un peu de son riz, si cruellement qu'il lui cassa une corne. Le front saignant, l'animal se précipita dans la salla où le prince rendait la justice, et déposa plainte... Que veux tu que je fasse à celui qui l'a ainsi mutilé? demanda le prince; dois-je le faire mourie?.. On nou! dit le bœuf; faites seulement renouveler votre défeuse de traiter cruellement les animaux. — Touché, le roi se dit

que ce bœuf était meilleur que son ministre. A force d'y penser, il en vint à douter de la doctrine des Brahmanes. Finalement il convoqua une assemblée de ceux-ci, et leur demanda: parfaitement pratiquée, votre doctrine sauve-t-elle de la métempsycose?. Non, dirent les Brahmanes. — Le prince fit atteler son char, et alla trouver le Buddha. Pout-on se tirer de la métempsycose? fui demanda-t-il... Oui, dit le Buddha. Et il lui expliqua, doucement, aimablement, le mérite de l'aumône, les préceptes essentiels, la possibilité de l'amendement et de l'avancement progressif. Si bien que le prince devint sur l'heure un adepte convaincu.



Le fils d'une riche et noble famille venait de se marier. Durant les fêtes de la noce, il se promemit dans le parc avec sa jeune femme. Celle-ci eut envie d'une fleur de shorea. Le jeune homme grimpa à l'arbre, tomba et se tua sur le coup. Ce fut une désolation inexprimable. Le père tenuit les pieds du mort. La mère pressalt su tête sur son sein. Tous les deux se lamentaient à cœur fendre. - Le Buddha passa par lá. Qui pleurez-vous ainsi? demanda-t-it. - Notre fils, dirent les parents. - Votre fils, dit le Buddha. Cet être redescendu du ciel d'Indra, où les devas le pleurent encore, s'est réincarné chez vous pour un temps, puis vous a planté là ainsi. Depuis que vous le pleurez, il est déjà rene reptile, et a déjà été dévoré par un grand oisean, de sorte qu'on le pleure maintenant en trois endroits; Inutile de vous dire ce qu'il deviendra ultérieurement, en continuant sa course, sous le poids de la dette morale qui le pousse. Mais, je vous le demande, est-ce bien la peine de s'attacher à un liôte de passage, au point de le regretter comme vous faites, quand il s'en va? Le monde n'est-il pas une fantasmagorie, où rien ne dure, où rien n'est réel? - Co discours du Buddha éclaira les parents du jeune homme, qui cessérent de pleurer et se résignérent.



«Le fils d'un Brahme (défunt) se levait chaque jour de grand matin, se lavait, se haignait, mettait sa robe, puis se prosternait successivement vers les quatre points cardinaux, vers la terre et vers le ciel. - Le Buddha étaut venu dans son pays, co jeune homme alla le voir. Par sa science transcendante, le Buddha connut son cas. Pourquoi, lui demanda-t-il, te prosternes-tu chaque matin vers les six directions?.. Je n'en sais rien, dit le jeune bomme; c'est feu mon père qui m'a impose cette pratique... Ton pere, fit le Buddha, n'a pas voulu que tu te presternasses de corps seulement... Le jeune homme s'agenouillant, dit au Buddha; Veuillez m'instruire... Écoute bien, dit le Buddha. - 1. Voict le sens du prosternement vers le Nord. Pour honorer ses parents comme il faut, un fils doit faire cinq choses; se préoccuper de leur conserver la vie, faire préparer à temps leur nourriture par les serviteurs, ne jamais les contrister, se souvenir toujours de leurs bienfaits, les soigner dans leurs maladies. Aux parents incombent aussi cioq devoirs; préserver leurs enfants du mal et leur apprendre le bien, leur faire donner l'éducation convenable, leur enseigner les préceptes de la morale, leur choisir une femme, leur préparer un héritage. — 2. Voici le sens du prosternement

vers le Sud. Pour honorer leur maître comme il faut, les disciples doivent faire cinq choses; le respecter, lui être reconnaissant, accepter son enseignement, s'appliquer sans se lasser, parler de lui avec éloge. Aux maîtres incombent aussi cinq devoirs; ne pas laisser leurs élèves perdre leur temps, les rendre supérieurs aux élèves des autres mattres, leur apprendre beaucoup et faire qu'ils le retiennent, résoudre leurs doutes et difficultés, tacher de les rendre un jour supérieurs à solmême. - 3. Volci le sens du prosternement vers l'Ouest. Pour honorer leur mari comme il faut, les femmes doivent faire cinq choses; quand le mari rentre à la maison, la femme doit se lever et s'avancer à sa rencontre; pendant que le mariest debors, la femme doit s'acquitter avec soin des travaux du ménage; elle ne doit pas aimer un autre homme, ni se montrer mécontente quand son mari la gronde; il ne lui est pas permis de s'approprier quol que ce soit en cachette; elle doit tenir compagnie à son mari durant la nuit. Aux maris incombent aussi cinq devoirs; ils doivent respecter leurs femmes, leur fournir les aliments et les habits necessaires, leur acheter des bijoux, leur donner part à tout ce qu'il y a à la maison, ne pas leur manquer de fidélité dehors. - 4. Voici le seus du prosternement vers l'Est. A l'égard de ses parents et amis, un homme doit faire cinq choses; quand Il les volt mal agir, il doit les reprendre et les exhorter en secret; il doit voler à leur secours, chaque fois qu'il les sait dans la dêtresse; il ne doit pas divulguer leurs secrets; il doit les respecter; il doit leur donner quelque chose de son hien. - 5. Voici le sens du prosternement vers la terre. A l'égard de ses esclaves, un mattre dolt faire cinq choses; il dolt les nourrir et les habiller, les faire soigper dans leurs maladies; il ne doit pas les battre sans motif ou avec excès; il ne doit pas leur ravir leur pécule; il doit les faire tous participer également à ses bienfaits, sans preferences. Aux esclaves incombent aussi cinq devoirs; ils doivent se lever de grand matin sans attendre qu'on les y force; lis doivent faire avec soin ce dont ils sont charges; ils ne doivent pas détériorer ce qui appartient à leur maître: ils doivent être pour lui pleins de prévenance et de déférence; ils doivent parier de lui en bonne part, et taire ses défauts. - 6. Voici le sens du prosternement vers le ciel. Envers les moines, les laignes doivent remplir cinq devoirs; lis dolvent les voir avec plaisir, leur parler avec douceur, les saluer poliment, les simer cordiniement, les vénérer comme l'élite des hommes et les prier de leur enseigner la voie du salut. Quant aux moines, voici feurs six devoirs à l'égard des laïques; qu'ils se gardent de toute avarice quand ils reçoivent leurs libéralités; qu'en feur enseignant à ne pas pêcher, ils ne péchent pas sux-mêmes; qu'ils soient patients et non colères, zélés et non paresseux; qu'ils se gardent, dans leurs rapports avec eux, de toute légéreté, de toute maladresse. - Fais toutes ces choses, conclut le Buddha, et tu auras rempli les vœux de feu ton père. »

---

c Rāhula, le fils du Buddha, novice sous la direction de son père, ne fut pas parfail du premier coup. Il était porté à l'impertinence et su mensonge. Le Buddha son père lui dit : pulsque tu habites un couvent, surveille tes pensées et ta bouche, observe exactement la règle... Râhula reçut cette instruction avec respect, salua, se retira, et médita durant 90 jours entiers dans la honte et le repentir. Au bout de ce temps, le Buddha alla le visiter. Très content, Râhula salua son père

et disposa son siège. Le Buddha s'assit et dit- mets de l'eau dans le bassin, pour ome je inve mes pieds. Rāhuta obeit. Le Buddha se inva les pieds, puis dit à Rabula : vois-tu cette eau?.. Oui, le la vois .. Peut-elle encore servir à apprêter la nourriture, à préparer une hoisson ?.. Non, elle n'est plus bonne à rien ; jadis elle était propre, mais maintenant elle est soulliée; elle ne peut plus servir à rien ... Alnsi de toi, dit le Buddha. Tu es né mon dis, le petit-fils d'un rei, le rejeton d'une race illustre. Bien plus, tu as eu l'honneur d'être reçu moine. Si maintenant tu ne survellies pas ta bouche, si tu laisses ton cour s'emplir de soutilures, comme cette eau tu deviendras un rebut propre à rien. Vide le bassio! - Quand Rāhula cut obči, le Buddha lui demanda : ce bassin peut-il servir à contenir des aliments ou des bolssons?.. Non, dit Rahula, car c'est un bassin pour bains de pieda : quoiqu'il suit vide maintenant, c'est toujours un objet immonde... Ainsi de toi ! dit le Buddha. Si tu continues à mentir et à dire des imperimentes, si tu ne remplis pas les obligations d'un vrai moine, l'infamie s'attachera à la personne, tu déviendras un être ignoble comme ca bassin. - Ce disant, to Buddha donna un coup de son pied au bussin vide, leguel se mit à souter et à rouler, Quand il se fot arrêté : as-tu eti peur qu'il ne se brisat 7 demanda le Buddim à son fils... Pas trop, dit Hahula. Un bassin pour bains de pieds, on y tient un peu, mais pas beaucoup, l'objet n'ayant pas une valeur considérable... Ainsi de toi ! fit le Buddha. Sous ta robe de moine, tu n'es qu'un être sans valeur. Si tu continues à malédifier la communauté par tes manyaises paroles et la manyaise conduite, al lu le rends odieux à tout le monde, un jour til seras expulsé ; cosuite tu finiras mal ; au lieu d'arriver à la délivracé, ton Ame tombera dans les enfers, puis renaltra preta ou animal; lu rouleras sans fin à travers les existences, sans qu'aucun Buddha ni l'ousa ait pitié de tol. - Ce sermon de son père convertit Hâhula. Il devini, en peu de temps, fervent, doux, patient et recueilli au possible, un véritable arian.

- A- 10-

t Un jeune homme désireux de perfection, songealt à embrasser la secte des yogi. Quelqu'un l'engages à faire d'abord visite au Buddha, qui le reçut simablement, le fit asseoir et lui dit : Les yogi vont tout uus, couvrant leur honte avec leurs mains, ou avec des haillous enlevés aux cadavres et jetés près des crémutoires. Ils mendient, mais n'acceptent de nouvriture, que dans les maisons où il n'y a ni chiens ni mouches. Ils ne font qu'un repas de sept houchess par jour, ou tous les deux jours, tous les trois ou quatre jours, tous les éinq six sept jours et plus, ingérant entre temps, pour calmer les affres de la faim, de l'herbe on des argols, Ils dorment sur un fumier, ou sur des lagots. Ils s'immergent dans l'eau, trois fots le jour et trois fois la nuit. Ils laissent pousser, sans jamais y toucher, leur barbe et leur chevelure. Les uns se tiennent debout sur un pird, les autres tiennent tonjours un bras levé, d'autres ne s'assectent jamnis. Yous trouvez cette vie pure? - Je in trouve pure, dit le jeune homme. - Noi, dit le Buddha, le la trouve lampure Parce que ceux qui la pratiquent, le font pour qu'on les admire, pour qu'on les vénère, pour qu'on leur fasse l'aumône. Très détaches en apparence, ils sont liés par des liens très forts. Sous prétexte de contemplation extatique, ils ne font attention à personne, se répondent à personne, se conduisent en tout lieu

comme s'il n'y avait personne. Ils critiquent et dénigrent tous ceux qui vivent autrement, et déconseillent de leur faire l'aumône. Ils ne tendent, ni au repentir, ni à la paix, ai à la supience. Tous leurs efforts vont à se rendre semblables aux animaux. Et plus ils avancent dans cette voie, plus ils deviennent orgueilleux, obstinés, méprisants. Moi je trouve ce genre de vie impur. Et vous, qu'en pensezvous? demanda le Buddha. - De fait, dit le jeune homme. - Voici, dit le Buddha. la vie que moi je considére comme pure. Ne pas chercher à se faire honorer et bien traiter. Agir de la même manière, en tout lieu et en tout temps, en secret comme en public. Ne mésestimer et ne dénigrer personne. Ne pas critiquer ce qu'on ne comprend pas. Ne pas tuer, ne commettre aucune impudicité, ne pas mentir, ne pas se laisser aller à l'envie ou à la colère. Etre assidu à méditer, afin de progresser en sapience. Tendre à una perfection humaine, non à une perfection animale. Surtout, être humble, être modeste, être déférent. Vollà ce que mol l'appelle une vie pure. C'est celte que mes moines pratiquent, acceptant mes instructions et observant un règle. Je tiens pour erronée et impure, toute manière de vivre qui aboutit à l'orgueil et à l'arrogance. »



Deux jeunes Brahmes s'étant décidés à embrasser la loi du Buddha, leurs parents lear firent les plus vifs reproches. Avez-vous oublie, teur dirent-ils, que nons Brahmes, nous avons une origine supérieure, étant sortis de la bouche de Bruhma, Grace à nos rits, sur cette terre nous sommes les purs, et nous serons aussi les purs dans l'autre monde. Comment pouvez-vous vouloir vous ravaler au niveau des castes inferieures? - Les deux leunes gens rapportèrent ces paroles au Buddha. Quelle n'est pas, leur dit celui-ci, l'Ignorance et l'arrogance de ces genslà?!. Moi je ne reconnaîs pas de castes. L'abandon de tout esprit de caste, et la reconnaissance que tous les hommes sont Agaux, est la première condition que j'exige de quiconque prétend entrer dans mon Ordre. C'est à prendre ou à laisser. Les disciples que j'ai reçus, sont sortis de toute caste et de tout rang social. Il ne parait plus rien de ce qu'ils furent dans le monde. A quiconque leur demandemit «de quelle caste étes-vous?»,, la consigne est de répondre «je suis un moine buddhiste». Il n'y a, en ce monde, qu'un seul être plus noble que les autres: c'ast le Buddha; parce qu'il est l'œil et la science de ce monde, la loi qui dirige et la rosée qui console. Les Brahmes ont tort de croire, qu'ils enrent une origine et sont une race spéciale. - Voici ce qui en est, des castes en général, et des Brahmes en particulier. A chaque destruction du monde, tous les êtres non nirvanés, ronaissent dans le seizième clei. La leur pensée est leur nourriture, et la splendeur de leur corps est leur lumière. Ils possèdent toutes les facultés transcendantes, penvent voler à travers l'espace, etc. Une fois la terre nouvelle ressortie des ténébres et du chaos, les devas du seixième ciel, dont le lot de jouissance touche à son terme, y descendent, encore glorieux. De la terre renouvelée jaillit une source sucrée. En deva y trempe son doigt et la goûte. Les autres l'imitent. Aussitôt tous perdent leur gloire et les facultés transcendantes. Puis l'un d'entre eux goûte su riz né spontanément de la terre vierge. Les autres l'imitent. Aussitôt leur corps se matérialise, s'épaissit. Ceux qui ont maugé beaucoup de riz, prenneot une teinte

plus sombre; ceux qui en ont peu mangé, gardent un teint plus clair. Alnsi se différencient les races des hommes. Les sexes aussi se différencient. La nourriture matérielle fait fermenter les passions. La première qui s'éveille est l'esprit de propriété, que suit la jalousie son inséparable compagne. Alors certains arrachent anx autres et accaparent les fruits produits spontanément par la terre. Aussitôt celle-ci cesse de les offrir, et il faut que les hommes travaillent pour vivre. Ils se partagent les terrains, bâtissent des maisons et des magasins. Puis viennent, par suite des intérêts particuliers, les rivalités et les disputes. Un homme plus fort et plus habile que les autres, se fait roi pour maintenir la paix, et la plébe reconnaissante lui donne en tribut une partie de ses produits; ainsi se constitue la caste des kshatriyas. Ensuite certains hommes qui se distinguent par des talents spéciaux, constituent la caste des sudras, Enfin, les miséres et les ennuis se multipliant dans le monde, l'idée vient à un hompe intelligent et parifique, de les éviter en allant vivre en solitaire dans les bois. Il le fait, a des imitateurs, et vollà la caste des Brahmes constituée. Ces mêmes choses se passent, à chaque renouveau du monde. Quant à la dignité morale des membres de ces castes, elle dépend entièrement, non de leur appartenance à telle caste, mais du karma, du doit et avoir de chaque individo. L'effet principal du karma, est la renaissance en fonction du karma. Chacun renaît selon ses œuvres. Le Brahme ne renaîtra peut-être pas Brahme, ni le sadra sudra. La condition variant ainsi avec chaque vie, les castes ne sont rien. C'est ce que reconnaît le moine de mon Ordre, lequel porte un costume spécial et se rase la tête, pour se différencier de toutes les castes : et qui se préoccupe, non de mesquines prérogatives d'état social, mais de son ascension dans l'échelle des êtres, de renaissance en renaissance, »



Il y avail un vieux Brahme, chef d'un village, riche et considéré, mais absolument incrédule. Il disait à qui voulait l'entendre : non, il n'y a pas d'autre monde, Il n'y a pas de renaissance; il n'y a pas de rétribution, ni pour le bien, ni pour le mal. - Un jour, du hant de sa terrasse, il vit quantité de ses vassaux qui sortaient du village... Où vont-ils? demanda-t-il... Ils vont, lui dit on, entendre discourir la célèbre nonne Kia-ye, laquelle traverse le pays avec une bande de moines... Ces sots vont se laisser endoctriner, dit le Brahme. Qu'ils attendent! J'iroi avec eux. -Aussitôt que son char fut attelé, suivi de la foule de ses vassaux, le vieux Brahme se rendit au bois où Kia-ye discourait, dejà entourée d'un nombreux auditoire. Il se présenta, la salua, puis énonça avec empliase sa thèse favorite « non, il n'y a pas de rétribution, ni pour le bien, ni pour le mal! Je ne crois rien de tout cela. r -- Ponrquol pas? fit la nonne Kia-ye. -- Parce que, dit le Brahme, ceux qui le disent, sont tous des vivants. Jamais un mort n'est revenu, pour attester la vérité de ces dires. J'avals un parent, auquel je dis avant sa mort: D'après les moines, étan, donne ce que tu as fait, tu iras au fond de l'enfer. Si cela l'arrive, reviens saus faute pour me le dire, et je croirai qu'à la mort tout n'est pas fini... C'était mon parent Il n'a pas pu me manquer de parole. Or il n'est pas revenu. Done il n'y a rien après la mort. - Ah! dit Kia-ye. Eh tien, je suppose que sur la place où l'on torture des condamnés, l'un de ceux-ci dise au bourreau... permet-

tez-moi de m'absenter, l'ai une visite à faire... Croyez-vous que sa requête lui sera accordée? - Bien sûr que non, dit le Brahme. - Il en aura été de même pour votre parent dans les enfers, dit Kia-ye. S'il n'est pas revenu, ce n'est pas parce qu'il n'y a pas d'enfer, c'est parce qu'on ne lui permet pas d'en sortir. Et quand on le lachera, ce sera pour renaltre, et non pour venir vous faire visite. - - Je ne crois pas non plus, dit le Brahme, qu'il y ait des cieux. Et voici ma raison, J'avais un ami, un excellent homme. Avant sa mort, je lui dis: Si ce que les moines disent est vrai, tu renaltras certainement dans quelque ciel. Si cela l'arrive, viens me le dire, et le croirai qu'il y a des cieux... Or il n'est pas revenu, lui monami. Donc je ne crois pas qu'il y ait des cieux. - Ah! fit Kia-ye. Eh blen, je suppose qu'un homme soit tombé dans une fosse d'aisance. On l'en retire. On le racle, on le lave, on l'essuie, on l'oint, on le parfume, on l'habille, on l'installe dans une belle salle. Et vollà qu'il manifeste le désir de retourner dans la fosse. -- Pas possible, dit le Brahme. - Pas possible, dites-vous. Vous avez raison. Et vollà pourquoi votre ami n'est pas redescendu des spiendeurs des cieux dans les ordures de ce monde. Qu'il ne soit pas revenu, cela ne prouve pas qu'il n'y a pas de cieux. Cela prouve au contraire que votre anclen ami s'y trouve si bien, qu'il a oublié ce monde et vous. - - Quoi que vous disiez, dit le vieux Brahme, il n'y a pas d'autre monde; car je ne l'ai pas vu. - Alors, dit Kin-ye, le suppose qu'on dise à un aveugle-né, qu'il y a un soleil, une lune, des couleurs, des éléphants; et qu'il réponde, allons donc, vons m'en contez, je n'ai rien vu de tout cela .. Cela prouvera-t-il qu'il n'y a, ni soleil, ni tune, ni conleurs, ni éléphants?.. Non, n'estce pas?.. Done le fait qu'on ne l'a pas vue, ne prouve pas qu'une chose n'existe pas. Reflechissez a cela. - - Il n'y a pas d'autre vie, dit le vieux Brahme, car il n'y a pas d'âme qui survit. Et ceci, j'en ai la preuve expérimentale. Comme chef de village, je fais exécuter les malfaiteurs. Ayant une fois pris un brigand fameux, je le fis distiller dans un alambic de fer, Je pris toutes mes précautions. L'alambic était entouré d'un cordon de gardes. l'observai moi-même l'orifice, sans détourner les yeux un seul instant. Or ni moi ni personne ne vit partir son âme. Finalement, ayant fait ouvrir l'appareil, je constatai qu'il ne restait que des cendres... Une autre fols je fis dissèquer un criminel tout vif, et on n'y trouva pas davantage une âme. Donc il n'y a pas d'âme survivante, et par conséquent pas d'autre vie. Et je suis curieux de voir, ce que vous répliquerez à celle-là. - Ce que je répliqueral, lit Kia-ye... Vous est-il jamais arrivé, quand vous dormiez, de voir des moutagnes et des fleuves, des villes et des rues pleines de monde? - Bien souvent, dit le Brahme. - Bien souvent, dit Kia-ye ... Alors votre épouse qui couchait avec vous, a vn sortir et rentrer votre âme bien souvent? - Jamais, dit le Brahme. - Pourtant, dit Kia-ye, votre âme est sortie et rentrée. Les rêves sont des randonnées de l'âme, chacun sait cela. Et si votre éponse n'a pas vu votre ame surtir et reutrer. c'est que l'œil charnel est un instrument trop grossier pour pouvoir voir la pure substance de l'ame. - - J'ai, dit le vieux Brahme, une autre preuve expérimentale de la non-existence de l'âme. J'ai fait peser un mourant, puis j'ai fait repeser son cadavre après qu'il eut expiré. Le pesage fut fait avec le plus grand soin. Or on ne trouva ancune diminution de polds. Done il n'y a pas d'âme. Que répondezvous à celle-là? - Savez-vous, demanda Kia-ye, si un morceau de fer chauffé à blanc, qui luit et qui brûle, est plus lourd ou plus leger que le même morcean

obscur et froid? - Le poids est exactement le même, dit le Brahme. - Alors, dit Kia-ye, il n'y a ni chaleur ni lumière, puisque leur présence n'augmente pas, et que leur absence ue diminue pas le poids. - La chaleur et la lumière sont impondérables, dit le Brahme. - Et l'ême aussi est impondérable, dit Kea-ge; voilà ce que le réponds. Et maintenant je vous exhorie, pour votre salut futur, à renoncer à votre incrédulité. - - Comment y renoncerais-je? dit le Brahme, après tant d'années, alors que j'y suis si babitué? - Écoutez, dit Kia-ye. Deux hommes récoltérent chacun une charge de chauvre, qu'ils portérent au marché. Lá, de boutique en boutique, le premier s'informa, trouva des acheteurs, vendit petit à petit tout son chanvre. Au contraire, de houtique en houtique, le second refusa de céder son chanvre, disant toujours: vollà si longtemps que je le parte; j'y suis habitnê... Et il rapporta son chanvre à la maison. Et quand sa famille s'étonna; je n'ai pas pu m'en séparer, dit-il, après l'aveir porté si longtemps... Brahme, cet homme, c'est vous! Vous faites mai votre négoce. Vous vous préparez la pauvreté et des regrets dans la longue muit.» - L'histoire finit par la conversion du vienx Brahme et de tous ses vassaux.



Deux Brahmes, dont les familles étaient nobles et honorées depuis plus de sept générations, que tout le monde vénérait et consultait, discutérent un matin sur la voie qui mêne à l'union avec Brahma, chacun vantant la doctrine de son mattre. Comme ils n'arrivaient pas à s'accorder, ils conviorent d'aller demander l'avis du éramana Gautama (le Buddha), dopt on pariait besucoup aiges. Etant donc allés trouver le Buddha, ils le saluérent avec respect et s'assirent. - Avant qu'ils lui eussent posé aucune question, le Buddha qui sait tout, leur dit: Vous avez discuté sur la voie, ce matin, chacun soutenant l'opinion de son maître. -Les deux Brahmes se regardérent stupéfaits. - Le Buddha reprit : Vos maîtres qui vous ont parlé de l'union avec Brahma, ont-ils jamais vu Brahma? - Jamais, dirent les deux Brahmes, - Et leurs maîtres à eux? - Pas davantage. - Et les armites anciens, les célébres rishis qui ont les premiers prêché cette doctrine, avaient-iis vu Brahma? - Nou, dirent les deux Brahmes; personne n'a jamais vu Brahma. - Alors, demanda le Buddha, quelle confiance peut-on accorder à ceux qui enseignent comment on peut s'unir à lui?.. Si quelqu'un disait: je suis l'amunt de la plus belle femme qui soit au monde, seulement je ne sais pas où elle habite... ne rimit-on pas de lui? Ainsi en est-il des rapports avec Brahma, de ceux qui prétendent pourtant enseigner aux autres comment s'unir à Brahma... Et le soleil, et la lune, que ces Maltres saluent matin et solr, joignant les mains et faisant des offrandes, parce que, disent-ils, des dieux hubitent dans ces ustres; ces dieux, les ont-ils vus? - Non, dirent les deux Brahmes. - Et leurs mutres à eux? et les anciens? - Pas davantage. - Mais alors, dit le Buddha, quand ils dogmatisent, ces hommes sont comme une chaîne d'avengles qui tous, jusqu'au dernier, repeteralent ce que le premier a imaginé sana l'avoir vu. Et quand lisenseignent la manière de s'unir à Brahma, ils sont comme un bomme qui tenterait de dresser une échelle en pleine campagne, sans aucun appui, peur permettre aux gans de monter au ciel. Ne sont-lis pas de vains parieurs? - Ce sont de

vains parlours, dirent les deux Brahmes. — Oui, dit le Buddha, leurs propos ne sont que billevesées, paroles vides auxquelles ne répond ancune réalité. Comment ces hommes, dont plusieurs furent notoirement soulllés de divers vices, passeraient-lis à volonté dans l'intimité avec Brahma, et y feraient-lis passer les autres? — Si quelqu'un, debout sur cette rive d'un grand fleuve, disait à l'autre rive; viens cà, à rive, pour que je passe et fasse passer mes gens... ne rirait-on pas de lui? — Et si quelqu'un se faisait fort, de faire passer à ses clients l'immense mer, sur un faible radeau de son invention, ne serait-ce pas tà une prétention bien outreculdante? — Tous tes maîtres grandiloquents du Brahmanisme, ont péché ainsi par présomption, promettant aux hommes bien plus qu'ils ne pouvaient tenir. »



Voici quel fut le dernier discours du Buddha à ses disciples, la nuit où il mourut... Avant tout, gardez fidélèment la règle, et tenez régulièrement les chapitres.
Tant que vous ferez cela, tout ira aussi bien que si j'étais encore présent au milieu
de vous. Ne faites aucune sorie de trafic. N'ayez pas de propriétés, pas d'esclaves,
pas de bestiaux. Craignez la richesse comme on craint le feu. Ne labourez pas la
terre, n'abattez pas les hois, n'exercez ni la médecine ni la divination. Ne recherchez pas la faveur et le commerce des grands. Méditez souvent votre règle. Elle
vous affranchira des maux terrestres, et vous procurera le bonheur. Ceux-tà seuls
qui l'observent bien, obtiennent la paix, dès en ce monde:

Surveillez et contenez vos pensées et vos désirs, comme un berger surveille et contient ses bétes, les obligeant à brouter, ne leur permeitant pas de folâtrer. Matez votre corps, comme un cavalier mate un cheval trop fringant, par le mors et la martingale, pour ne pas être jeté dans un fossé par un caprice de sa monture. — Les convoitises sont une hande de voleurs; traitez-les en conséquence. Défiez-vous surtout de votre cœur. Sés écarts sont à redouter, plus que la morsure d'un cobra. Ne commettez jamais la faute, de considérer l'appât seulement, oubliant le piège qu'il amorce; autrement il vous arrivers ce qui arrive aux singes et aux éléphants; vous perdrez votre liberté; vous deviendrez esclaves.

Mangez, comme on prend médecine, pour ne pas mourir, ni plus ni moins, et sans examiner si les aliments plaisent ou déplaisent au goût. Mangez, comme font les nbeilles, si délicates, qui ne souillent ni les fleurs ni elles-mêmes. N'acceptez des bienfaiteurs que le nécessaire. Dans votre carrière de travail mental, non de labeur physique, vous n'avez pas besoin d'être foris comme des bœufs.

Burant le jour, faites le bien avec zéle; ne perciez pas le temps paresseusement. Vers le milieu de la nuit, entre le sommeil du soir et celui du matin, récitez des prières afin que la nuit, partie considérable de l'existence, ne passe pas sans quelque fruit. — Songez que le monde brûle, c'est-à-dire que l'impermanence le réduit en cendres moment par moment. Ne dormez pas au point d'oublier votre salut. — Les passions vous guettent comme des assassims. Ne dormez pas au point de négliger votre sécurité. — Le mai caché au fond de votre cœur, est plus dangereux que le cobra peut-être caché sous votre lit. Il faut l'arracher de son glie, avec le crochet de la vigilance. — La pudeur et la continence sont les premières vertus à cultiver, sans lesquelles les autres ne serviraient à rien. Quand on s'habille, on met d'abord

les plèces qui couvrent la nudité, ensuite celles qui embellissent. Ainsi faut-il faire aussi au moral.

N'offensez personne, ni par vos actions, ni par vos paroles. Cédez aux autres. Ne vous fâchez pas. Ne gardez pas rancune. Que votre bouche ne profère aucune parole méchante. La patience triomphe de tout; c'est la grande force, Quiconque ne s'est pas exercé à la patience jusqu'à se réjouir des injures qu'il reçoit, celui-là n'a pas encore fait le premier pas dans la voie.

Vous qui vous rasez la tête, portez un panvre habit et quêtez votre nourriture, pour manifester à l'extérieur que vous avez renoncé à tonte vanité mondaine; si vous alliez après cela montrer de l'orgueil et de l'arrogance, quelle inconséquence! Les laiques ne vous le pardonneraient pas. Humiliez donc votre cœur, tandis que vous mendiez. — La duplicité, l'intrigue, la flatterie, sont aussi choses contraires à votre profession. Soyez simples et droits. Moine et fourbe, sont deux termes qui s'excinent l'un l'antre.

Heureux ceux qui ont peu ou pas de désirs. Qut en a beaucoup, s'attire bien des tracas. Les désirs tourmentent. Leur absence est la condition absolue de la paix. Sachez être contents du nécessaire. Quiconque a bridé ses convoltises, se trouve bien, étendu sur la terre nue. Quiconque ne les a pas maîtrisées, se trouvera mal, même sur un trône dans les cieux. Ne visez-vons pas au nirvâna, qui est l'extinction de tout vouloir?

Votre profession exige aussi que vous vous teniez à l'écart des laïques. Plus vous vivrez retirés, et moins vous aurez de chagrins. Si vous fréquentez les taïques, vous serez affecté, par contagion, de teur affairage et de leurs soucis. Les liens sociaux sont les pires liens.

Ayez du zéle pour votre progrès, et travailler-y avec constance. Un filet d'eau, mais qui coule toujours, creuse la roche dure. — L'ordeur intermittente ne mêne à rien. Un homme qui a mis en train un briquet à cheville, n'obtiendra jamais de feu, s'il se repose par intervalles. Pour que le bois s'enflamme, il faut aller vivement et d'un trait jusqu'au bout. — Retenez cet exemple, et mettez-le en pratique.

Pour protéger votre sagesse ascétique acquise, ne donnez pas accès aux inrons que sont les vaines pensées. Fermez-leur votre cœur. Elles pilleraient vos mèrites, et énerveraient votre volonté. Un homme cuivassé ne sera pas blessé même dans la mélée d'une bataiile. S'il n'a pas de cuirasse, il y sera en grand danger.

C'est la méditation, qui entretient les résolutions, qui conserve au cœur son énergie. Un fermier a blen soin d'entretenir le canal, qui lui amène l'eau pour irriguer son champ. Or l'eau de la sagesse coule en vous par le canal de la méditation. Examinez-vous souvent, pour découvrir et boucher à temps les fuites qui pourraient se produire.

Voltà les choses qui font le moine. Qui les omet, est un déclassé, car il n'est ni moine ni laïque. On se fait moine, pour se tirer du flux des renaissances. N'oubliez jamais ce propos fondamental. Qu'il soit, dans ce monde ténèbreux, le fanal qui vous guide. Qu'il soit, dans ce monde malheureux, la drogue qui adoucira von peines. Qu'il soit la serpe avec laquelle vous retrancherez tonte végétation de desirs exubérante. Pour la conduite personnelle, la lumière de la sagesse acquise

par la méditation continuelle, éclaire autant ou mieux que la lumière extraordinaire dite l'œil céleste.

Ne discutez pas vos croyances, à la manière des philosophes, car ces discussions brouillent l'esprit, au tieu de l'éclairer. Ne serait-il pas regrettable que, vous étant fait moines, vous n'obteniez pas le fruit de la vie monacale? Or ce fruit, les vaines discussions ne vous le donneront pas. Plus vous vous abstiendrez de discuter, plus vous aurez de paix et de joie.

Observez les enseignements que vous avez reçus, en tout temps et en tout fieu. Dans vos tournées, dans la solitude, parmi les hommes, dans le secret de votre cellule, soyez toujours et partout le même. Ne vous chargez pas de nouvelles fautes. N'omettez pas d'augmenter vos mérites. Ne vous préparez pas le regret de vous trouver les mains vides à la mort. — l'ai fait pour vous le bon médecin. Je vous ai préparé d'excellents remêdes. A vous maintenant de les prendre. Si vous ne le voulez pas, je n'y pourrai rien. — l'ai été pour vous un bon guide. Je vous ai montré le vrai chemin. A vous maintenant de le suivre. Allez avec confiance. Ne doutez pas. »

Sources. — Dans le Tripitaka chinois, les quatre ouvrages: 長阿含經 Tch'ang A-han king; 中间含經 Tchoung A-han king; 增壹阿含經 Tseng-i A-han king; 雜河含經 Tsa A-han king.





Moines buddhistes chinois.

## Cinquante-neuvième Leçon.

Du quatrième au cinquième siècle de l'ère chrétienne. Buddhisme. Monachisme.

A la fin du quatrième et au commencement du cinquième siècle, en même temps que les traductions des Agama, furent aussi faites celles des Sommes disciplinaires régiant le monachisme, des diverses écoles indiennes. Ces Sommes ne différent entre elles que par des détails insignifiants, le fond étant à peu de chose près le même. Elles turent ainsi multipliées, parce que chaque école voulut avoir la sienne propre, par esprit de corps, pour n'avoir pas l'air d'être tributaire de l'école voisine. Toutes sont basées sur les mœurs et les contumes indiennes, sans même un essal d'adaptation aux mœurs et aux contumes chinoises. La Somme qui eut en Chine la plus grande influence, est celle de l'école Dharmagupta, 图 分 ilt la Loi en quatre parties, traduite en 455. Le cadre de ces Leçons ne me permet pas de m'engager dans les mille détalls de ces grands ouvrages, qui prévoient et décident tous les cas possibles de la vie buddhique, et même bon nombre de cas absolument impossibles. Fen al exposé l'essentiel dans mon Buddhisme chimis, Tome I, Dans la présente Lecon, le me borneral à deux points importants, la réception des sujets, adeptes, novices, moines ou nounes; et le chapitre des moines. Je laisseral parler les textes, qui sont très clairs.

### I. Réceptions.

D'abord la réception d'un adepte laïque perpétuel, qui s'engage à observer les cinq préceptes.

«Quand un laïque se présente, demandant à faire la profession de foi, et à embrasser les cinq préceptes, on lui enseigne d'abord ce que c'est que le Buddha, sa Loi, son Ordre. Puis on lui apprend à fléchir le genou, à élever les mains jointes, à se repentir de tous les excès qu'il a commis, en pensées paroles et actions. Puls, devant le chapitre assemblé, le cérémoniaire lui fait prononcer la profession de foi:

Moi un tel, de ce jour, pour toute ma vie, je donne ma foi au Buddha, à sa Loi, à son Ordre.

Le candidat répète cette formule trois fois de suite. Puis, le rit étant censé avoir produit son effet, il reprend:

Moi un tel, j'ai donné ma foi au Buddha, à sa Loi, à son Ordre. Je demande maintenant avec joie, à embrasser, selon la doctrine du Buddha Śākyamuni, les cinq préceptes des adeptes laïques. Je l'affirme, pour qu'on le sache.

Après que le candidat a répéte trois fois cette formule, le cérémoniaire lui dit: Un tel, écoute attentivement! Ce chapitre de moines du Vertueux, du Buddha Sâkyamuni, de Celui qui est venu, l'annonce (par ma bouche) les cinq préceptes, que tous les adeptes sont tenus d'observer durant toute leur vie. Voici ces cinq préceptes:

- t. Durant toute la vie, ne tuer aucun être vivant. Cela comprend bien des choses. Pourras-tu les observer toutes?.. (Le candidat répond ) Je le puis.
- Durant toute la vie, ne s'approprier rien qui ne solt donné. Cela comprend hien des choses. Pourras-tu les observer toutes?.. Je le puis.
- 3. Durant toute la vie, se garder de toute impudicité. Cela comprend bien des choses. Pourras-tu les observer toutes?.. Je le puis.
- 4. Durant toute la vie, s'abstenir de mentir. Cela comprend hien des choses. Pourras-tu les observer toutes?.. Je le puis.
- 5. Durant toute la vie, ne boire aucune liqueur fermentée. Toute liqueur tombe sous cette prohibition; qu'elle soit tirée du grain, de la canne à sucre, du raisin, ou de toute autre substance, peu importe. Tout ce qui peut enivrer, est défendu. Pourras-tu observer cette défense?.. Je le puis. »



Voici maintenant la formule de réception d'un adepte la que temporaire. - Un curieux usage, que la tradition fait remonter jusqu'au Buddha, permettait aux laigues pieux, que leur condition ou leur profession empêchait de quitter le monde ou de garder les cinq préceptes, de faire à l'occasion, temporairement, huit des dix promesses des moines; par exemple, pour un au, ou pour un mois, dit la glose; mais surtout, pour un demi-jour et une nuit, chaque mois. Cette dernière pratique, une sorte de retraite du mois, paraît avoir eu une grande vogue. Le pieux laïque se rendait à un couvent, après midi. Il y faisait la profession de foi, l'aveu général de ses fautes, la promesse de garder jusqu'au lendemain les préceptes des moines, excepte celui de ne pas manger ni hoire depuis midi jusqu'au matin, et celui de ne toucher aucun métal précieux. Pratiquement, dit la giose, la plupart jeanaient cette nuit; mais, à cause des viaillards et des malades qui n'auraiant pas pu le fuire, il n'était pas fait mention de la penvième règle. Ni de la dixième, à cause des bijoux que portent tous les Indiens laiques aisès, et de l'argant de poche. Par cette pratique measuelle, le pieux laique espérait mériter la rèmission de ses fautes du mois, et l'amélioration de son karma, par les mérites de l'Ordre. Voici les formules rituelles :

«Moi un tel, depuis ca moment, jusqu'au motin de demain, je donne ma foi au Buddha, à sa Loi, à son Ordre. «Il répête cette formule trois fois, puis continue)

Moi un tel, depuis ce moment, jusqu'au matin de demain, j'ai donné ma foi au Buddha, à sa Loi, à son Ordre. (Il répéte trois fois, puis continue)

Durant des temps qui n'ont pas eu de commencement, durant toutes mes existences précèdentes, jusqu'à ce jour, j'ai fait beaucoup de mai. Par actions, en tuant, volant, me livrant à l'impudicité. Par paroles, en mentant, en parlant artificieusement ou méchamment, en trompant. Par pensées, en convoitant, baissant, errant, imaginant des choses impures. De tous ces péchés, devant tous les Buddhas les Saints et les Sages, et devant vous moine un tel mon maître, avec douleur je demande pardon, vu mon repentir.

Le pardon étant cense obtenu par le repentir, le laique continue: Moi un tel, ayant reçu mon pardon ; mes actions paroles et pensées étant effacées, et toute ma personne étant maintenant pure, je promets de resterici, jusqu'à demain matin, pratiquant la lot de tous les Buddhas, sans tuer, sans voler, sans commettre aucune impudicité, sans mentir, sans boire aucune liqueur fermentée; sans m'asseoir ou m'étendre sur un divan élevé ou spacieux; sans m'orner de fleurs, m'oindre ou me farder; sans visiter les histrions et les courtisanes... De plus je jeunerai. — J'offre ce mérite, non pour repaitre roi sur la terre, ou deva dans les cieux; mais pour me tirer de la souffrance, pour m'avancer vers la déliverance, pour me rapprocher de ma fin. »

Les femmes pieuses faisalent de même, dans les couvents de nonnes.



Ceci est le formulaire de la réception d'un novice masculin...

aS'adressant au chapitre assemblé, le cérémoniaire qui présente le postulant, dit:

Vénérable chapitre, un tel, ici présent, demande que un tel (le parrain préalablement choisi par le postulant) lui rase la chevelure. Si le chapitre le juge à propos, qu'il veuille bien accorder à un tel, qu'on lui rase la chevelure, sur la demande que j'en fais.

La chevelure étant rasée, le cérémoniaire reprend:

Vénérable chapitre, un tel, ici présent, demande à quitter sa famille (le siècle), et à s'attacher à un tel (comme à son parrain). Si le chapitre le juge à propos, qu'il venille bien accorder à un tel de quitter sa famille, sur la demande que j'en fais.

Le chapitre ayant consenti, le maître désigné pour instruire le novice, lui fait découvrir l'épaule et le bras droit, ôler sa chaussure, fléchir le genou droit, et élever les mains jointes. Dans cette position, le postulant prononce trois fois, à haute voix, devant le chapitre, la formule suivante:

Moi un tel, je donne ma foi au Buddha, à sa Loi, à son Ordre. À l'imitation du Buddha, je quitte ma famille. Je reconnais un tel pour mon parrain. Celui qui est venu, le Véridique, et tous les Illuminés, sont les objets de ma vénération.

Cette profession de foi étant censée avoir produit son effet, le postulant, toujours un genou en terre et les mains jointes élevées, dit trois fois:

Moi un tel, j'ai donné ma foi au Buddha, à sa Loi, à son Ordre. A l'imitation du Buddha, j'ai quitté ma famille. Un tel est mon parzzin. Celui qui est venu, le Véridique, et tous les Illuminés, sont les objets do ma vénération.

Alors le mattre du novice lui propose, article par article, les dix préceptes.

- Ne jamais tuer, voilà le premier précapte des novices. Te sens-tu la force de l'observer2. Le postulant répond : Je l'observeral.
- Ne jamais voler, voilà le deuxième précepte des novices. Te sens-tu capable de l'observer?.. Je l'observerat.
- Ne jamais commettre d'impudicité, vollà le troisième précepte des novices.
   Te sens-tu la force de l'observer?... Je l'observeral.

- Ne jamais mentir, voilà le quatrième précepte des novices. Te sens-tu capable de l'observer?. Je l'observerai.
- Ne jamais boire de vin, voilà le cinquième précepte des novices. Te sens-tucapable de l'observer?.. Je l'observerai.
- 6. Ne jamais orner sa tête de fieurs, ni oindre son corps de parfums, voilà le sixième précepte des novices. Te sens-tu capable de l'observer?.. Je l'observeral.
- 7. Ne jamais chanter ni danser, comme font les histrions et les courtisanes; ne jamais regarder pareil spectacle, ni écouter de tels chants; voilà le septième précepte des novices. Te sens-tu capable de l'observer?.. Je l'observerai.
- Ne jamais s'asseoir sur un siège élevé, sur un spacieux divan. voilà le huitième précepte des novices. Te sens-tu capable de l'observer?.. Je l'observeral.
- Ne jamais manger en dehors du temps (permis, lequel va de l'aube jusqu'à midi), voilà le neuvième précepte des novices. Te sens-tu capable de l'observer?... Je l'observeral.
- 10. Ne jamais toucher ni or ni argent, qu'il solt en harres, ou monnayé, ou faconné en bijoux précienx, voilà le dixiéme précepte des novices. Te sens-tu capable de l'observer?. Je l'observeral.

Ce sont fà les dix préceptes des novices, que tu ne devras pas violer, jusqu'à la fin des jours de ton corps. Le pourras-tu?.. Je le pourrai.

Pulsque tu t'es soumis aux dix préceptes des novices, observe-les toujours avec respect et ne les viole jamais. Fais honneur au Buddha, à sa Loi, à son Ordre. Respecte ton parrain et ton maître, et tous ceux qui auront à t'enseigner, selon la règle. Ne manque pas à la subordination que tu dois aux divers degrès. Respecte de cœur tous les moines, et efforce-toi d'apprendre d'eux, pour tou bien, à méditer, à psaimodier, à étudier. Ils t'aideront à arriver au bonheur, à éviter les voies d'expiation (enfer, preta famélique, réincarnation animale). Ils t'ouvriront la porte du nireana.

-4-4-

Ceci est le formulaire de la réception d'une novice féminine...

«S'adressant au chapitre assemblé, la cérémoniaire qui présente la postulante, dit:

Chapitre des grandes sœurs, une telle, tel présente, demande que une telle (la marraine préalablement choisie par la postutante) lui rase la chevelure. Si le chapitre le juge à propos, qu'il veuille bien accorder à une telle, qu'on lui rase la chevelure, sur la demande que j'en fais.

La chevelure étant rasée, la cérémoniaire reprend:

Chapitre des grandes sœurs, une telle, lei présente, demande à quitter sa famille (le siècle), et à s'attacher à une telle (comme à sa marraine). Si le chapitre le juge à propos, qu'il veuille bien accorder à une telle de quitter sa famille, sur la demande que J'en fais.

Le chapitre ayant consenti, la maltresse désignée pour instruire la novice, lui fait découvrir l'épaule et le bras droit, ôler ses souliers, fléchir le genou droit, et élever les mains jointes. Dans cette position, la postulante prononce trois fois, à haute vois, devant le chapitre, la formule suivante:

Moi une telle, je donne ma foi au Buddha, à sa Loi, à son Ordre. A la suite du Buddha, je quitte ma famille. Je reconnais une telle pour ma marraîne. Celui qui est venn, l'Invisible, et tous les Illuminès, sont les objets de ma vénération.

Cette profession de foi étant censée avoir produit son effet, la postulante, toujours un genou en terre et les mains jointes élevées, dit trois fois:

Moi une telle, j'ai donné ma foi au Buddha, à sa Loi, à son Ordre. A la suite du Buddha, j'ai quitté ma famille. Une telle est ma marraine. Celui qui est venu, l'Invisible, et tous les Illuminés, sont les objets de ma vénération.

Alors la maîtresse de la novice lui propose, article par article, les dix préceptes.

- Ne jamais tuer, vollà le premier précepte des novices. Pourras-tu le garder?...
   Je le garderal.
- Ne se rieu approprier, voll

   le deuxième précepte des novices. Pourras-tu le garder?.. Je le garderai.
- Ne commettre aucune impudicité, voité le troisième précepte des novices.
   Pourras-tu le garder?.. Je le garderai.
- Ne jamais mentir, voil
   à le quatri
   ème pr
   ècepte des novices. Pourras-tu le garder?.. Je le garderai.
- 5. Ne jamais boire de vin, voità le cinquieme precepte des novices. Pourras-tu le garder?.. Je le garderai.
- 6. Ne jamais orner sa tête de fleurs, ni oindre son corps de parfums, voilà le sixième précepte des novices. Pourras-tu le garder?.. Je le garderal.
- 7. Ne jamais chanter ni danser, comme font les histrions et les courtisanes; ne jamais regarder pareil spectacle, ni écouler de tels chants; volià le septième précepte des novices. Pourras tu le garder?.. Je le garderai.
- Ne jamais s'asseoir sur un siège élevé, sur un spacieux divan, vollà le huitième précepte des novices. Pourras-tu le garder?.. Je le garderai.
- Ne jamais manger en dehors du temps permis (entre midi et l'aube du jour suivant), vollà le neuvlème précepte des novices. Pourras-tu le garder?.. Je le garderai.
- 10. Ne jamais toucher al or ni argent, qu'il soit en lingots ou monnayé, ou façoané en bijoux précieux, voilà le dixième précepte des novices. Pourras-tu le garder?. Je le garderal.

Ce sont lá les dix préceptes des novices, que tu devras te garder de violer, jusqu'à la fin des jours de ton corps. Le pourras-tu?.. Je le pourrai.

Pulsque te vollà soumise aux préceptes, ton devoir est, désormais, d'honorer et de faire honorer le Buddha, sa Loi et son Ordre. Tu devras t'appliquer diligemment à morigener tes pensees, tes paroles et les actes. Tu devras méditer, étudier, et faire ta pari des travaux communs, y

---

Voici le formulaire de la réception d'un moine.

\*Devant le chapitre assemblé, le novice dit au parrain qu'il a choisi :

Vénérable, veuillez m'écouter avec bienveillance. Moi un tel, je vous prie, o Vénérable, de vouloir bien être mon parrain. Je me soumets à vous, o Vénérable. comme à mon parrain. Je me confie à vous, à Vénérable, pour être reçu moine, par charité.

Le novice répête cette demande trois fois de suite. Si le parrain répond \*blen : ou «soit », les moines qui composent le chapitre doivent incliner à recevoir le novice. Celui-ci ayant été éloigné hors de portée de l'oule et de la vue, le Cérémoniaire pose au chapitre la question suivante:

Oul, d'entre les membres de la Communanté, peut se charger de un tel, comme

instructeur?

Un moine s'étant offert, le Cérémoniaire le propose au chapitre, en ces termes: Vénérable chapitre, écoutez-moi! Un tel, ayant demandé à sou parrain un tel, d'être reçu comme moine, si la Communauté le juge opportun, si la Communauté l'agrée, un tel sera son instructeur. (Si personne de vous ne protesté), il est nommé par cette proclamation.

Alors l'instructeur ainsi nommé, se rend auprès du candidat, et lui démaiide: As-tu le pagne, la robe intérieure, la robe extérieure, et l'écuelle?

Le novice ayant exhibé ces quatre pièces que tout moine doit avoir, l'instruc-

teur lui adresse en particuller l'adjuration suivante:

Bon homme, écoute bien! Voici le moment de dire ouvertement la vérité, de répondre franchement oul ou non. N'es-tu affilié à aucune secte hétérodoxe? N'as-tu jamais abusé d'une nonne? N'as-tu pas embrassé cet état, dans des intentions perverses? N'as-tu pas, étant novice, violé grièvement quelque règle essentielle intérienre ou extérieure? N'es-tu pas eunuque? N'as-tu pas tué ton père ou ta mère? N'as-tu pas tué un arhan, un moine? N'as-tu jamais versé méchamment le sang d'un Buddha? Es-tu vraiment un être humain (et non un démon, un nâga, un animal déguisé)? Es-tu bien de sexe masculin, pas de sexe féminin, et pas hermaphrodite? Comment t'appelles-tu? Comment s'appelle ton parrain? As-tu vingt ans accomplis? As-tu le consentement de tes parents? N'as-tu pas de dettes? N'es-tu pas esclave? N'appartiens-tu pas au rôl? N'es-tu pas marié? N'as-tu aucune maladie de peau hideuse et contagieuse? N'es-tu pas atteint de quelque maiadie mentale?

Si le candidat déclare n'être entaché d'aucun de ces vices rédhibitoires, l'instructeur lui dit:

Tout à l'heure, quand ou te reposera les mêmes questions devant la Communauté, ale soin d'y répondre comme tu viens de faire, et non autrement.

Cefa dif, laissant le candidat en son lieu. l'instructeur retourne vers la Communauté, la salue à l'ordinaire, se tient debout, étend les mains, et dit:

Vénérable chapitre, écoutez-moi! Le caredidat un tel, ayant demandé, avéc l'approbation de son parrain un tel, à être reçu comme moine, s'il vous agrée, je vous fais savoir que je l'ai examiné. Permettez maintenant qu'il vienne vous présenter sa requête.

Personne n'ayant fait opposition, l'instructeur crie à haute voix au candidat eviens!» Quand il est venu en présence de la Communauté, il remat ses habits et son écuelle au Cérémoniaire, qui lui fait sainer le chapitre par un présernement. Ensuité, assisté du Cérémoniaire et de l'instructeur, le genou droit en terré, l'é-

paule droite découverte, les deux mains étendues vers les moines, le candidat prononce la formule;

Vénérable chapitre, écoutez-moi l'Moi un tel, j'ai demandé à mon parrain un tel, d'être reçu comme moine. Maintenant je demande à l'Ordre, de vouloir bien me retirer du monde, par déférence pour le désir de mon parrain un tel, et par charité pour moi.

Après que le candidat a répété trois fois cette formule, le Cérémoniaire s'adressant au chapitre dit:

Vénérable chapitre, écoutez-moi! Avec l'approbation de son parmin un tel, le candidat un tel vient de vous demander à être reçu comme moine. S'il vous plait, je vais lui faire subir, en votre présence, l'examen de règle, sur les empêchements:

Bon homme, écoute bien! Voici le moment de dire ouvertement la vérité, de répondre franchement out ou non. N'est-tu affilié à aucune secle hétérodoxe? N'as-tu jamais abusé d'une nonne? N'as-tu pas embrassé cet état, dans des intentions perverses? N'as-tu pas, étant novice, violé griévement quelque règle essentielle intérieure ou extérieure? N'as-tu pas tué ton père ou ta mère? N'as-tu pas tué un arhau, un moine? N'as-tu jamais versé méchamment le sang d'un Buddha? Es-tu vraiment un être humain? N'es-tu pas hermaphrodite? Comment t'appelles-tu? Comment s'appelle ton parrain? As-tu vingt ans accomplis? As-tu les trois pièces du vêtement et l'ècuelle? As-tu le consentement de tes parents? N'as-tu pas de dettes? N'es-tu pas esclave? N'appartiens-tu pas au roi? N'es-tu pas marié? N'as-tu aucune maladie de peau hideuse et contagieuse? N'es-tu pas atteint de quelque maladie mentale?

Le candidat ayant déclaré que non, le Cérémoniaire s'adressant au chapitre, dit:

Vénérable chapitre, écoutez-moi! Avec l'approbation de son parrain un tel, ce candidat un tel, vous demande à être reçu dans la Communauté. Il a déclaré être libre de tout empéchement. Il a vingt aus, l'habit et l'écuelle. S'il platt au chapitre, que le chapitre reçoive le candidat un tel, présenté par son parrain un tel. — Vénérable chapitre, écoutez-moi! Un tel, approuvé par son parrain un tel, vous demande à être reçu dans la Communauté. Il a déclaré être libre de tout empéchement. Il a vingt ans, l'habit et l'écuelle. Que le chapitre veuille bien le recevoir comme moine!.. Vénérables auciens, que ceux qui sont pour l'admettre, se taisent. Que ceux qui sont pour le refuser, parlent. Ceci est la première réquisition.

Il répète cette formule, une seconde et une troisième fois, en concluant successivement, ceci est la seconde, la troisième réquisition. Après la troisième réquisition, si personne n'a protesté, le Cérémoniaire conclut:

Le chapitre n'ayant pas fait opposition à la demande du candidat un tel, appuyée par son parrain un tel, je le déclare admis.

S'adressant alors au nouveau moine, le Cérémoniaire lui intime les quatre cas d'expulsion, en ces termes:

Bon homme, écoute bien! Le Buddha, l'Invisible, l'Illuminé, a établi quatre cas, incompatibles avec la dignité de moine, de fils du Buddha, et entrainant l'expulsion de celui qui les commettrait. Voici ces cas:

1. Tu devras désormais le garder de commettre aucune impudicité avec autrui, même avec un animal. Autrement c'en serait fait de la dignité de moine, de fils du Buddha. Tu serais comme une dalte de pierre brisée, qui ne pent plus être ressoudée. Pourras-tu garder la chasteté durant toute la vie?.. Le moine répond: Je le puis.

2. Tu devras l'abstenir de toute appropriation, fût-ce d'une paille, d'une feuille. Ginq pièces constituent la quantité irrémissible. Quiconque lèse le prochain dans ses biens, de quelque manière que ce soit, ou le fait lèser par un autre, ce-lul-là est déchu de sa dignité de moine, ce n'est plus un fiis du Buddin. La tête étant coupée, un corps ne peut plus vivre. Pourras-tu garder ce précepte durant toute la vie?. Le moine répond : Je le puis.

3. Tu devras l'abstenir de tuer délibérément aucun être vivant, fût ce une fourni. Tuer, blesser, empoisonner, faire avorter, user d'incantations on de malé-lices mortels, ce sont là autant de cas de dégradation, d'expulsion. Un palmier dont le cœur est gâté, ne peut plus vivre. Pourras-te, durant toute ta vie, l'abs-

tenir de ces choses?.. Le moine répond : Je le puis.

4. Tu devras l'abstenir de toute vanterie. Affirmer qu'on possède tei ou tel don transcendant, le don de contemplation, le parfait détachement, l'immutabilité, le vide des sens et du cœur; prétendre qu'on a atteint à tel ou tel degre, par exemple à celui d'arban; dire qu'on est en communication avec les devas, les démons et les âmes; ce sont là nutant de cas de dégradation, d'expuision. Quand le chas d'une aiguille est brisé, c'en est fait d'elle, elle n'est plus bonne à rien. Pourras-tu, durant toute ta vie, l'abstenir de semblables propos?.. Le meine répond: Je le puis.

Alors le Cérémoniaire lui propose les quatre principes fondamentaux de l'état de moine mendiant buddhique, dits les « quatre a-sises».

Bon homme, écoute bien! Le Buddha, l'Invisible, l'Illuminé, a fondé la vie des moines mendiants sur quatre assises:

Premièrement, le moine mendiaut doit se vétir de rebuts d'étoffe ramassés dans les balayures. Pourras-tu observer cette loi, ta vie durant?.. Le moine réspond: Je le pourrai. — La Glose ajoute: Si un bienfaiteur offre des coupons de toile, ou de vieilles loques, il est permis de s'en servir.

Deuxièmement, le meine mendiant ne doit se nourrir que d'aliments mendiés.

Pourras-tu observer cette loi, ta vie durant?.. Le moine répond: Je le pourrai. —

La Glose ajoute: Si des bienfaiteurs envoient feur repas aux moines, les premier,
huitième et quinzième jours de chaque mois (jours de chapitre et d'instruction au
peuple), il faudra accepter (les moines n'ayant pas le temps de quêter, cesjours-là)

Troisièmement, le couvert d'un arbre doit suffire au moine mendiant, comme abri. Pourras-tu t'en contenter, ta vie durant?. Le moine répond: Je le pourrai. — La Glose ajoute: Si un hienfaiteur fait don d'une hutte, paillote ou réduit en pier-

res sèches, avec une seule ouverture, on pourra l'accepter.

Quatrièmement, le purin doit tenir lieu ou moine mendiant de tout urédicament. Pourras-tu t'en contenter, pour la vie %. Le moine répond: Je le pourrai. — La Glose ajoute: On pourra accepter, de la main des blenfaiteurs, du luit caille, de l'huile et du miel.

Enfin le Cérémoniaire conclut: Te voità reçu moine, et averti des cas d'expulsion. Si tu te conduis bien, ce sera pour ton avantage. Rends à ton parrain, à ton mattre, à la Communauté, ce que tu leur dois d'après la régle Reçois docilement teurs instructions. Travaille à ton bonheur, et fais honneur à ton couvent. Interroge, médite, étudie, tire ton bien de la doctrine du Buddha. Ainsi t'éléveras-tu, de degré en degré, jusqu'à celui d'arban (vestibule du virvana). C'est dans ce but que tu as quitté le monde. Ne le prive pas, par ta faute, du fruit de ton renoucement. Du reste, dans tous les doutes et toutes les difficultés, recours à ton parrain et à ton maître. Maintenant retire-toi!



Réception d'une nonne. — Des novices mascuiins, il est dit seulement qu'ils dolvent avoir vingt aus accomplis, pour être reçus moines, la durée du noviciat n'étant pas spécifiée. Pour la réception des nounes, deux aus de noviciat, et vingt ans d'âge, sont requis. — La cérémonie de leur réception est double. La novice doit être reçue d'abord dans le chapitre des nounes de sa communauté, puis dans le chapitre du couvent de moines dont cette communauté dépend. — Malgré les répétitions, voici ce double cérémonial en entier, à cause de son importance.

#### t. Réception dans la Communauté des nonnes.

Devant le chapitre assemblé, la novice dit à la marraîne qu'elle a choisie;

Grande sœur, veuillez m'écouter favorablement. Moi une telle, je vous pris de vouloir bien être ma marraîne. Je me soumets à vous, comme à ma marraîne. Je me confie à vous, pour être reque nonue.

La novice répète cette formule trois feis de suite. Si la marraine consent, en fait retirer la postulante, si loin qu'elle ne puisse ni entendre ni voir. Puis la Cé-rémoniaire demande à la Communauté.

Qui d'entre vous, peut se charger de une telle, comme Instructrice?

Une nonne s'étant offerte, la Cérémoniaire la propose au chapitre, en ces termes :

Chapitre des grandes sœurs, écoulez-moi! Une telle, ayant demandé à sa marraine une telle, d'être reçue comme nonne, si la Communanté le juge opportun, si la Communanté l'agrée, une telle sera son Instructrice. (Si personne de vous ne proteste), elle est nommée, par cette proclamation.

Alors l'Instructrice ainsi nommée, se rend auprès de la postulante, et lui demande:

As-lu le pagne, la robe intérieure, la robe extérieure, l'huméral, et l'écuelle? La postulante ayant exhibé son trousseau, l'Instructeice lui adresse l'adjuration suivante:

Bonne femme, éconte bien! voici le moment d'être sincère et franche. Réponds, par oni on non, aux questions que je vais te faire. N'as-tu aucune linison avec les bérétiques? N'aurais-tu pas péché avec un moine? Ne serais-tu pas entrée ici avec des intentions perverses? N'as-tu pas viole grièvement durant ton noviciat, quel-

que règle intérieure ou extérieure? N'as-tu pas tué ton père ou la mère, un arhan ou un moine? As-tu jamais verse le sang d'un Buddha? Es-tu vraiment un être humain, et non un animal déguisé? Comment t'appelles-tu? Comment s'appelle ta marraine? As-tu l'âge requis? As-tu la permission de tes parents, de ton mari? N'es-tu pas endettée? N'es-tu pas esclave? Es-tu vraiment uue femme conformée normalement? N'as-tu pas quelque maladie secrète, hideuse, contagieuse ou dangereuse, comme la tèpre, un eczéma, la phtisie, la frénésie, une fistule dégoûtante, un flux intarissable, on autre infirmité de ce genre?

La postulante ayant répondu négativement à toutes ces questions, l'Instructrice lui dit:

Tout à l'heure, quand on te reposera les mêmes questions devant la Communanté, ale soin d'y répondre comme tu viens de faire, et non autrement.

Cela dit, laissant la postulante en son lieu. l'Instructrice retourne vers la Communauté, la saine à l'ordinaire, se tient debout, étend les mains, et dit:

Chapitre des grandes sœurs, écoutez-moi! La postulante une telle, ayant demandé, avec l'approbation de sa marraine une telle, à être reçue comme nonne, je vous fais savoir que je l'ai examinée. Permettez maintenant qu'elle vienne vous présenter sa requête.

Personne n'ayant fait opposition, l'Instructrice crie à la postulante « viens! ». Quand elle est venue en présence de la Communauté, elle remet son trousseau à la Cérémoniaire, qui lui fait saluer le chapitre par un prosternement. Ensuite, assistée de la Cérémoniaire et de l'Instructrice, le genou droit en terre. l'épaule droite découverte, les deux mains étendues vers les nonnes, la postulante prononce la formule:

Chapître des grandes sœurs, écoutez-moi! Moi une telle, j'ai demandé à ma marraine une telle, d'être reçue comme nonne. Maintenant je demande au chapître, de vouloir bien me retirer du monde, par déférence pour le désir de ma marraine, et par charité pour moi.

Elle répète cette requête par trois fois. Puis la Cérémoniaire, s'adressant à la Communauté, dit:

Chapitre des grandes sœurs, écoutez-moi! Avec l'agrément de sa marraine une telle, la novice une telle vient de vous demander à être reçue comme nonne. S'il vous pl. It, je vais lui faire subir, en votre présence, l'examen de règle, sur les vices rédhibitoires:

Écoute bien! Voici le moment d'être sincère et franche, Réj onds, par oui ou non, à mes questions. N'as-tu aucune liaison avec les bérétiques? N'aurais-tu pas pêché avec un moine? Ne serais-tu pas entrée ici, avec des intentions perverses? N'as-tu pas violé la règle en matière grave? N'as-tu pas tué ton père ou la mère, un arban ou un moine? As-tu jamais versé le sang d'un Buddha? Es-tu vraiment un être humain, et non un animal déguisé? Comment l'appelles-tu? Comment s'appelle ta marraine? As-tu l'âge requis? As-tu l'habit complet et l'écuelle? As tu l'autorisation de tes parents, de ton mari? N'es-tu pas endettée? N'es-tu pas esclave? Es-tu vraiment une femme conformée normalement? N'as-tu pas quelque maladie secrète, hideuse, contagieuse ou dangereuse, comme la têpre, un eczèma, la phtisie, la frénésie, une fistule dégoduante, un flux intarissable, ou autre infir-

mité de ce genre?

La postulante ayant déclaré que non, la Cérémoniaire s'adressant au chapitre, dit:

Chapitre des grandes sœurs, écoutez-moi! Avec l'approbation de sa marraine une telle, cette novice une telle, vous demande à être reçue dans la Communauté. Elle a déclaré être libre de tout empêchement. Elle a vingt ans accemplis, l'habit et l'écuelle. S'il vous convient, s'il vous agrée, veuillez recevoir la postulante une telle, présentée par sa marraine une telle. — Chapitre des grandes sœurs, écoutez-moi! Une telle, approuvée par sa marraine une telle, vous demande à être reçue dans la Communauté. Elle a déclaré être libre de tout empêchement. Ellesa vingt ans, l'habit et l'écuelle. Que le chapitre veuille bien la recevoir comme nonnel.. Que celles des sœurs qui sont pour la recevoir, se taisent. Que celles qui sont pour la refuser, le disent. Ceci est la première réquisition.

Elle répôte cette formule, une seconde et une troisième fois, en concluant successivement, ceci est la seconde, la troisième réquisition. Après la troisième réquisition, si personne n'a protesté, la Cérémoniaire ajoute:

Le chapitre n'ayant pas fait opposition à la demande de la postulante une telle, appuyée par su marraîne une telle, je la déclare reçue.

#### 2. Réception dans le chapitre des moines.

Conduite par les nonnes de sa Communauté, la postulante se présente devant le chapitre des moines, qu'elle salue par un prosternement. Ensuite, le genou droit en terre, et les mains jointes, elle dit:

Vénérable chapitre, écoutez-moi! Moi une telle, avec l'assentiment de ma marraine une telle, j'ai demandé à être reçue comme nonne. Maintenant je demande au chapitre de me recevoir comme nonne, par déférence pour ma marraine, et par charité pour moi.

Après qu'elle a répété cette demande par trois fois, le Cérémoniaire s'adresse au chapitre, en ces termes:

Vénérable chapitre, écoutez-moif Avec l'approbation de sa marraine une telle, la postulante une telle vient de vous demander à être reçue comme nonne. S'il vons platt, je vais lui faire aubir, en votre présence, l'examen de règle, sur les empêchements.

Bonne femme, écoute bien! Voici le moment d'être sincère et franche. Réponds, par oui ou non, à mes questions. N'as-tu rien de commun avec les hérétiques? N'as-tu pèché avec aucun moine? N'es-tu pas entrée au couvent pour des motifs pervers? N'as-tu pas violé grièvement la règle? N'as-tu pas tué ton père ou ta mère, un arhan ou un moine? As-tu jamais versé le sang d'un Buddha? Es-tu vraiment un être humain, et non un animal déguisé? Comment l'appelles-tu? Comment s'appelle ta marraine? As-tu l'âge requis? As-tu l'habit complet et l'écuelle? As-tu l'autorisation de les parents, de ton mari? N'es-tu pas endettée. N'es-tu pas esclave? Es-tu vraiment du sexe féminin et conformée normalement? N'as-tu pas quelque maladie secréte, hideuse, contagleuse ou dangereuse, comme la lêpre, un eczéma, la phtisie, la frénésie, une fistule dégoûtante, un flux intarissable, ou autre infirmité de ce genre?

La postulante ayant répondu négativement à toutes ces questions, le Cérémophaire lui demande: «Durant tou noviciat, »-tu gardé la continence?».. La postulante ayant répondu affirmativement, le Cérémoniaire demande aux nonnes qui Paccompagnent: «Durant son noviciat, a-t-elle gardé la continence?».. Les nonnes ayant affirmé que oui, le Cérémoniaire s'adresse au chapitre, en ces termes:

Vénérable chapitre, écoutez-moi! Avec l'assentiment de sa marraine une telle, cette postulante une telle, vous demande à être reçue nonne. Elle dit être fibre de tout empéchement. Elle a l'âge, l'habit et l'écuelle. Elle a gardé la continence durant son noviciat. S'il vous convient, s'il vous agrée, veuillez recevoir la postulante une telle, présentée par la marraine une telle. — Vénérable chapitre, écoutezmoit l'ine telle, approuvée par sa marraine une telle, vous demande à être reçue noune. Elle a déclaré être libre de tout empêchement. Elle a vingt ans, l'habit et l'écuelle. Elle a gardé la continence durant son noviciat. Que le chapitre veuille bien la recevoir comme noune!.. Que ceux qui sont pour son admission, se taisent. Que ceux qui sont pour son admission, se taisent. Que ceux qui sont pour la refuser, le disent. Ceci est la première réquisition. »— Après la troisième réquisition, si personne n'a protesté, le Cérémoniaire conclut: «Le chapitre n'ayant pas fait opposition à la demande de la postulante une telle, appuyée par sa marraine une telle, je la déclare reçue.

S'adressant alors à la nouvelle nonne, le Cérémoniaire lui intime les huit cas d'expuision, en ces termes:

Bonne femme, écoute bien? Le Buddha, l'Invisible, l'Illuminé, a étabil buit cas, incompatibles avec la dignité de nonne, de fille du Buddha, et entrainant Pexpulsion de celle qui en commettrait quelqu'un. Voici ces cas:

1. Tu devras l'abstenir desormais de toute impudicité, fût-ce avec un animal. Tout acte de ce genre, entratue la dégradation et le renvoi. Pourras-tu t'en abstenir furant toute ta vie?. La nonne répond : Je le pourrai.

2. Tu devras l'abstenir aussi de lout vol, fût-ce d'un fêtu, d'une fauille. Sapa proprier le valeur de cinq pièces, est un cas de renvot. Celle qui nuit ou fait nuire au prochain, par le fer, le feu, ou autrement, celle-la n'est plus une nonne, n'est plus une fille du Buddha. Pourras-tu l'abstenir de ces choses durant toute ta vie?...
La nonne répond : Je le pourrai.

3. Tu devrat l'abstenir aussi de mettre à mort aucun être vivant, fût-ce une fourmi. Tuer, blesser, empoisonner, faire avorter, user d'incantations ou de maléfices, pour sou profit ou pour celui d'autrul, tous ces actes entrainent la dégradation et le renvoi. Pourras-tu t'en abstenir durant toute ta vie?.. La noune répond; Je le pourrai.

4. To devens t'abstenir de tont mensange, même plaisant. Il est surtout défendre prétendre qu'on est douée de vertus supranaturelles, du don de contemplation, du détachement absolu : qu'on a atteint tel ou tel degré, jusqu'à celui d'arbane : qu'on a commerce avec les devas, les magas, les démons ou les àmes. Toutes ces vanteries entrainent la dégradation, l'expulsion. Pourras-tu t'en abstenir durant toute la vie?.. La nonce répond : Je le pourrai.

5. It est défendu de mettre son corps en contact, avec cetui d'une autre personne ou d'un animal, depuis les alsselles jusqu'aux genoux. Tous les contacts lascifs avec un homme, pulper, caresser, tirer, pousser; tous en netes entrainent la dégradation et le renvol. Pourras-tu t'en abstenir durant toute la vie?.. La nonne répond : Je le pourrai.

- 6. Les cas suivants, qui paraissent moins graves, entrainent aussi le renvoi. Toucher la main, ou les habits d'un homme. Se retirer avec lui dans un lieu écarté, y rester, y causer en tête-à-tête. Ou se promeaer avec lui, s'approcher très prés de lui, convenir avec lui d'un rendez-vous. Tout cela mérite la dégradation. Pour-ras-lu t'en abstenir durant toute la vie?. La nonne répond: Je le pourrai.
- 7. Il est défendu de dissimuler les fautes graves d'autrul, spécifiées dans le formulaire de l'examen bi-mensuel, surtout celles qui sont passibles d'expulsion. Si une nonne ayant quitté son état, ou ayant été dégradée, ou ayant passé à l'hérésie, une autre nonne dit: je me doutais bien qu'elle finirait mal; elle faisait ceci et cela... Celle qui a parié ainsi, qui savait la faute de l'autre et qui l'a cachée, devra être expulsée. Pourras-tu éviter cette faute?.. La nonne répond: Je le pourrai.
- 8. Il est défendu de prendre le parti d'un moine ou d'un novice qui a été censuré. Si une nonne sait qu'un moine a été censuré, pour violation de la règle et obstination à ne pas s'amender, ou qu'il a été mis en pénitence... Si, sachant cela, elle s'attache à ce moine... Si, avertie par une autre, elle ne se désiste pas... après la troisième monition restée infructuense, elle sera renvoyée. Pourras-tu t'abstenir de faire ainsi, ta vie durant?.. La nonne répond: Je le pourrai.

Alors le Cérémoniaire reprend:

Bonne femme, écoute! Le Buddha, l'Invisible, l'Illuminé, a établi l'état des nopnes sur quatre assises:

Premièrement, pour vêtements, se contenter de haillous ramassés dans les haiayures. Pourras-tu t'en contenter durant toute la vie? — La nonne répond : Je le pourrai — La glose ajoute : Si un bi-nfaiteur fait deu d'habits usés, ou de coupons de toile, on peut accepter.

Deuxièmement, pour nourriture, se contenter de ce qui a été obtenu en quétant. Pontras-tu t'en contenter, jusqu'à la fin de ta vie? — La nonne répond : Je le pourrai. — La glose ajoute: Les repas offerts par des bienfaiteurs, à la Communauté entière ou à quelqu'un de ses membres; les repas communs des premier, huitième et quinzième jour de chaque lune, jours de réunion et de chapitre, doivent être acceptés, mais comme aubaines exceptionnelles. Quêter est la règle.

Troisièmement, pour logement, se contenter du couvert d'un arbre, Pourras-tu t'en contenter jusqu'à la fin de ta vie 7 — La nonne répond : Je le pourrai — La glose ajonte : Étre logée dans un convent, dans une chambre, dans une cellule, c'est là une faveur exceptionnelle, qu'on peut accepter comme telle.

Quatrièmement, pour médicament à toute fin, se contenter de purin. Pourrastu t'en contenter jusqu'à la fin de la vie? — La nonne répond: Je le pourrai. — La glose ajoute: Si des bienfaiteurs offrent du lait caillé, de l'huile, du lait frais, ou du miel, ces dons peuvent être acceptés.

Enfin le Cérémoniaire conclut: Te vollà reçur noune, et instruite des cas de dégradation. Observe la règle, pour tou bien. Bend- à la marraine et à la mattresse, ce que tu leur dois d'après la règle. Accepte volontiers les avis que tu recevras des deux chapitres, et n'y contreviens pas. Cherche tou avantage, dans la doctrine

du Buddha, par l'étude et la prière. Ainsi monteras-tu, de degré en degré, jusqu'à celui d'arhane (après lequel il n'y a plus de métemp-yco-e). Ne perds pas, par la négligence, le fruit du sacrifice que lu as fait en quittant le monde. Dure te, dans les doutes et les difficultés, recours, au fur et à mesure, à ta marraine et à ta maltresse. Maintenant retire-toil »

#### II. Chapitre bi-mensuel.

Le chapitre hi-mensuel des moines et des nonnes, paralt avoir été institué par le Buddha assez tard. Mais il devint, encore de son vivant, le ressort principal du monachisme buddhique. Près de mourir, le patriarche enjoignait encore à ses disciples de le tenir toujours fidèlement (page 479). Voici l'occasion de l'institution de cet usage, d'après la Somme Dharmagupta.

Alors que le Buddha résidait à Rajagriha, les Brahmanes et les membres des autres sectes se réunissalent trois fois par mois, à savoir, le 8, le 14 (dernier jour de la lune croissante), et le 20 (quinzième et dernier jour de la lune décroissante) de chaque mois. Ces réunions avaient pour résultat, que tous se connaissaient et s'aimaient les uns les autres. Ils récitalent des textes en commun, banquetaient, recevalent les hommages et les offrandes de leurs adhérents. - Un jour, à la vue de tout ce mouvement. l'idée vint a Bimbisara rol du Magnilha, que cette institution manquait aux disciples du Buddha, et qu'il y aurait avantage à l'introduire dans le nouvel Ordre. - Le roi Bembisara sortit donc de son palais, alla trouver le Buddha, le saina avec vénération, s'assit de côté, et lui dit; Dans cette ville de Rajagreba, les Brahmanes et autres se rémnissent trois fois par mois, les 8, 14 et 29, de chaque lunaison. Grace à ces réunions, ils se connaissent et s'aiment. Ils recoivent aussi beaucoup d'offrandes des fidéles. Vous devriez aussi introduire cet usage dans votre Ordre. Je viendrais à vos réunions, avec mes ministres. - Le Buddha ne répondit pas (signe qu'il acceptait). - Voyant que sa demande était agréée, le roi Bimbisara se leva, salua, et se retira, avec le rituel accoutumé. -Le Buddha convoqua aussitôt les moines en chapitre, et leur dit: Dans cette ville, les Brahmanes et autres se réunissent, les 8, 14 et 29, de chaque lunaison. Grâce à ces réunions, ils sont tous amis, et reçoivent plus d'offrandes. l'institue le même usage pour mon Ordre. - A partir de cette proclamation du Buddha, les réunions se tinrent aux jours fixés. Mais, aucun emploi du temps n'ayant été déterminé, quand les moines étaient réunts, ils restaient assis en «ilence, plongés chacun dans sa méditation. Les notables avaient beau les prier de leur adresser quelques paroles d'édification. Le Buddha n'ayant rien prescrit de semblable, aucun moine n'ouvrit la houche. Mécontents, les notables s'adressèrent au Buddha, qui statua que les moines expliqueraient, à ceux qui voudraient les entendre, les textes écrits. - Cette décision mit les moines dans l'embarras. Devraient-ils expliquer la lettre (ce dont les illettrés étaient incapables), ou gloser sur le seus?.. Le Buddha decida que ceux qui ne pourraient pas expliquer la lettre, gloseraient sur le sens. - Alors les moines s'y mirent avec trop d'enthousiasme. Ils déclamèrent à deux ou plus, du haut d'une même chaire: Le Buddha leur dit: pas ainsi! - Ils se contredirent dans leurs explications, et polémisèrent les uns contre les autres. Le Buddha leur dit: pas sinst! - D'autres refusèrent de prendre la parole, Le Buddha leur dit : pas ainsi. Dites an moins aux la ques le minimum que voici : ene faites aucun mal, praliquez tout bien, purifiez vos intentions, voilà le résumé de la doctrine de tous les Buddhasa. - Alora les moines demandérent au Buddha de tenir des réunions nocturnes. Le Buddha le leur permit. Mais, à ces réunions, heaucoup s'endormirent. Alors le Buddha édicia les règles suivantes; On s'asseoira coude à coude, afin que, si quelqu'un s'endort, son voisin puisse lui donner des coups de coude, ou des coups de pointe avec la cief de sa cellule (sorte de grosse cheville, en bois ou en fer : Si on ne peut pas atteindre celal qui ronfie, qu'on ini jette ses souliers, qu'on le frappe avec une gaule préparée pour cet usage, qu'on l'asperge avec de l'eau. Si ceux qui auront été aiusi reveillés réclament, les seront de plus punis... Prévener le sommell, par les moyens sulvants: frotiez-vous les yeux, lavez-vous le visage, tirez-vous les oreilles ou le nez, pincez votre pean; au besoin, sortez un instant pour prendre l'air, regardez les astres, faites un tour sous les vérandas, pour vous remettre le cœur en place. - Capendant le Buddha finit par se rendre compte, que l'intérêt de ces réunions était trop médiocre. Comment leur ferai-je employer ce tempe? se demanda-t-li. Vuicl? Je teur ferai lire le formulaire. Cela les occupera utilement. An moins ne pourrent-its plus dire, qu'ils ignoraient la règle - Le finddhe convoque donc les moines en chapitre, et leur dit; l'ai resolu que desormais, aux rémaiores, on lira le formulaire. Ainsi les nouvenux seront mieux instruits. Personne ne pomera plus dire, qu'il ne savait pas, L'Ancien qui présidera, commencera par annoncer le but de la réunion; puis il déciarera que les compables aient à se dénoncer, pour être redres às et effacer leur faute; pais il fira les diverses series de cas. - Des moines pieux ayant demande au finddia, que quelques chants fussent ajoutés à la jecture du formulaire, le Buddha le permit (de la les strophes initiales et finales, et les sentences). - Quelques exagéres s'étant imaginés qu'il fallait réciter le formulaire au petit chapitre tenu par les moines présents claque jour, le Buddha déclara qu'on ne le lirait que deux fois par mois, à savoir, le quato-zième jour de la lune croissante, et le quinzième jour de la lune décraissante, clas réunions du buit de la lune, paraissent avoir cessé de très bonne heure.) - Désarmais les moines errants durent compter les jours de la lucaison, pour ne pas manquer le jour du grand chapitre avec lecture du formulaire. Or il seriva qu'ils se trompérent. Les laiques rireat d'eux. Alors le Ruddha imposa aux moines de toujours porter sur eux une série de boules en os, ivoire, corne, cuivre, fer, étain ou pierre, enfliées sur un cordon. Cet appareil leur servirait à compter les jours (origins de ce qu'en a appelé le chapelet buddhique). - Il arriva que les moines se trompérent encore, confondant les jours de la time croissante avec ceux de la time décroissante. Le Buddha ordonna done que le chapelet fut fait de treute grains, divisés en deux séries de quatorze et de quinze, affectées aux deux phases de la lune: - Les moines ayant confondu les deux séries, le Buddha ordama que les quatorze grains de la lune ordissante seraient blancs, et les quinza de la func décroissante noirs. - Il arriva encore que, dans les convents, les contemplatifs oubliaient quel jour c'était. Le Buddha statua que, chaque jour de chapitre, l'annonce de la lecture du formulaire serait. criée par l'Ancien dans tout le couvent.

## Formulaire du chapitre.

Allocution préliminaire ( rythmée ) de l'Ancien qui préside.

cincliment la tête, nous vénérons le Buddha, sa Lot et son Ordre. Nous voici réunis pour accomplir la régle disciplinaire, dont l'observation fera durer la veale doctrine toulours. Vaste comme la mer est l'étendue des préceptes. Précieux sontils, plus que ces trésors qu'on ne se tasse pas de chercher. C'est pour protèger le trèsor des préceptes du Sage, que nous sommes ici réunis. Écoutez-moi donc, afin que soient évités les cas de dégradation et les cas de péniteucs. Écoutez-mol, vous tous qui êtes assemblés ici. Et vous Buddhas du passé, Vipoàgin, Sikhin, Vi2vabhū, Krakucchanda, Kanakamuni, Kāšyapa, Šīkyamuni, vons tous, pleins de toute vertu et dignes de la vénération universelle, aidez-moi à parler. Je vondrais bien dice, ce que j'ai à dire. Sages unditeurs, venillez tous m'écouter. - Un homme prive de pieds, ne peut pas marcher. De même celui qui vit sans règle, ne peut pas renaltre deva dans les cieux. Quiconque souhaite renaltre dans les cieux, doit, durant cette vie terrestre, garder avec soin et sans cesse les préceptes, qui sont comma ses pieds (moraux), et ne pas les téser. - Un cocher qui, devant traverser une passe dangereuse, s'aperçoit qu'il a perdu une clavelte de roue, ou que son essien est fèlé, n'est-il pas inquiet? Ainsi celui qui a violé les préceptes, sera inquiet à l'heure de la mort. - Un homme qui regarde son visage dans un miroir, se réjouit ou s'afflige, selon qu'il se trouve Joli ou laid. La lecture des préceptes produit un effet ana ogue. Seion qu'ils les ont observés ou violés, les auditeurs se réionissent ou s'affligent. - Quand deux armées se fivrent hataifle, les braves avancent, les lâches reculent. Ainsi en est-il, quand les préceptes sont promulgues; ceux qui sont purs out conflance, ceux qui sont conpables out peur. - Comme le roi prime les autres hommes, comme l'océan prime toutes les eaux, comme la lune prime toutes les étoiles, comme le Buddha prime tous les Sages, ainst, parmi tous les traites de discipline, c'est le formulaire qui prime tous les autres. Aussi le Buddha a-t-il établi, comme une règle dont on ne peut obtenir dispense, qu'il soit lu chaque demi-mois, »



lei commencent les formalités de la tenne du chapitre. C'est toujours l'Ancien qui parle...

Le chapitre est-il assemblé?.. Il est assemblé.

Le chapitre est-il au complet?.. Il est au complet.

Que les novices sortent! - S'il y a des novices, on les fait sortir, puis on répond: ils sont sortis. On l'on répond: il n'y a pas de novices.

Les moines qui n'out pas pu venir, ent-ils notifié par procureur qu'ils sont purs? — Reponse: tous sont venus; ou, ils l'ont notifié.

S'il y a des nonnes députées par leur Communanté, pour demander qu'on lui envoie un moine qui fasse l'exhortation, qu'elles présentent leur requête! — Les exhortateurs ayant été désignés, l'Aucten continue:

Dans quei but ce chapitre est-il assemblé? — Réponse: pour la lecture du formulaire pratimokshu. Vénérable chapitre, écontez-mol! C'est aujourd'hui le dernier jour de la quinzaine. Le chapitre est réuni pour entendre la lecture du formulaire. Si vons jugez que le moment soit venu, si vons l'avez pour agréable, si le chapitre est prêt à entendre la lecture du formulaire, veuillez le dire! — S'il n'y a aucune affaire extraordinaire à expédier auparavant, la réponse est: Le chapitre est prêt.

Alors, Venérable chapitre, je vais tire le formulaire pratimoksha. Écoutez attentivement. Réflèchissez bien, Que ceux qui se sentiront coupables, avouent leur faute. Que ceux qui se savent innocents, gardent le silence. Je conclural de votre silence, que vous êtes purs. Mes interrogations publiques équivaudront à autant d'interrogations particulières faites à chacun de vous. Quiconque, étant coupable, laissera passer la triple interrogation sans avouer sa faute, celui-là sera coupable de mensonge formet. Or vous savez que le Buddha a dit, que, au minimum, un mensonge formet rend incapable de tout avancement spirituel, jusqu'à ce qu'il solt desavoue. Ne vous exposez pas à un si grand mal. Que ceini qui se sait conpable d'une transgression, et dé dre s'en purifier, l'avone. L'aveu ayant été fait, il retrouvera la paix du cour et la joie... Vénérables, voilà l'introduction lue Je your demands si your êtes purs, quant à ce qu'elle contient? - Lette question est répétée trois fois. Elle ne peut se ropporter qu'à la dissimulation de fautes, dans les chapitres précèdents. Après une pause, si personne n'a élevé la voix, l'Ancien conclut: Les Vénérables ont déciare qu'ils se jugent purs quant au contenu de l'introduction. C'est ainsi que l'interpréte leur silence.

-0-0-

Suit la lecture, par l'Ancien, des quatre cas de dégradation, qui se termine par cette formule... « Vénérables, voltà que j'ai exposé, un à un, les quatre cas de dégradation. Quiconque a encouru l'un de ces cas, s'est retranché de la Communauté. Maintenant, Vénérables, je vous pose la question: Étes-vous exempts de ces cus? » — La question ayant été posée trois fois de suite, si personne n'a élevé la voix pour confesser ou dénoncer, l'Ancien conclut: « Les Vénérables sont purs des cas de dégradation. C'est ainsi que j'interprête leur silence. »

Suit la lecture des treize cas obligeant à la pécitence canonique. Elle se termine par cette formule .. «Vénérables, voici que j'ai lu jusqu'au bout les treize cas de pénitence. Maintenant, Vénérables, je vous pose la question: Étes-vous exempts de ces cas?.. Une fois, deux fois, trois fois!.. Les Vénérables sont purs des cas de pénitence. C'est ainsi que l'interpréte teur silence »

Voici en quoi consistaient, et comment se faisalent les pénitences. — D'abord, la pénitence était la même pour tons les cas, sans distinction de gravité plus ou moins grande de la faute. Elle consistait en six jours de retraite, de séparation, entendue comme nous verrons tout à l'heure. — Si la faute avait été confessée aussitôt, sans délai, la pénitence se réduisait, pour n'importe quelle faute, à ces six jours de retraite. — Si la faute avait été dissimulée pendant un certain temps, la pénitence de six jours n'était pas aggravée, mais elle était précèdée par une réclusion, laquelle durait mathématiquement et sans dispense possible, le nombre exact de jours qu'avait duré la dissimulation. — D'ailleurs l'état de réclusion et celui de retraite, revenalent pratiquement au même. De sorte que, quiconque

avait dissimulé une faute durant 10 jours, avait 16 jours de pénitence à faire. Quiconque avait dissimulé une faute durant 60 jours, avait 66 jours de pénitence à faire. Etc. - Le pénitent devait d'abord solliciter du chapitre l'imposition de la péaltence de réclusion pour le délai (s'il y avait lieu), sollicitation appuyée par le cérémonipire, dans le style ordinaire de ces procédures, que nous connaissons. Il devait ensuite, une fois chaque jour, rappeler à sa Communante qu'il était en reclusion, pourquoi, depuis quand, et nour combien de jours encore. - A l'exptration de la pénitence de réclusion pour le délai, il devait solliciter l'impesition de la pénitence de retraite de six jours, avec les formalités d'usage, Durant ces six jours, il devait, une fois chaque jour, rappeler à sa Communaulé qu'il était en retraite, pourquei, depuis combien de lours, et pour combien de lours encore. Les six jours écoulés, il devait demander au chapitre sa réhabilitation. - Durant leur pénitence, réclusion ou retraite les pénitents ne logeaient pas sons le même toit que les autres moines. Es étalent confinés dans un bâtiment spécial, n'ayant pour literie, vêtement et nourrainre, que le plus mausais, le rebut de la Communauté, des objets usés ou cassés. Obligés de s'effacer devant tous les autres, ils ne recevalent aucune marque de civilité de personne. Ils étalent suspendus de tous offices et fonctions, privés des services des novices, appliqués aux travaux durs et vils. Balayer et arroser les comos et les rérandas, vider et neiloyer les latrines et les fesses d'aisance, tous les services rehutants leur incombent, dit le texte. Intérieurement IIs devaient peuser avec doubeur à bour faute. Bref, humiliation publique chaque Jour ravivée, travait forcé et joune relatif.

Voici les formules de demande et d'annonce des pénitents tirées du Rituel. L'ai omis celles du Cérémoniaire, lequel répéte la même chose dans les mêmes termes.

Demande de la réclusion pour le délai: Vénérable chapitre, doignez m'entendre, Mol, le moine un tel, l'al commis telle faute, de celles qui comportent pénitence. Je l'ai dissimulée durant taot de jours de demande maintenant au chapître l'imposition de la peine de taot de jours de réclusion, que l'al méritée. Par pitié pour moi!

Annonce journatière: Vénérable chapitre, daignez m'entendre. Moi, le moine unitel, ayant commis teile faute, de celles qui comp cient pénitonee, et l'ayant dissimulée durant tant de jours. Fai été pant d'autant de jours de réclusion. J'en ai dejà fait tant. Il m'en reste tant à faire. Je fais savoir que je suis en réclusion.

Demande de la retraite de six jeurs; l'occratice enapitre, daignez m'entendre, Moi, le moine un tei, ayant commis telle fante, de celles qui comportrai périllence, el l'ayant dissimuiée durant tant de jours, puis ayant été puni pour ce délai d'untant de jours de reclusion, j'ai terminé cette peuce. Je demande maintenant au chapitre l'imposition de la retraite de six jours, que j'as meritée. Far pitie pour moi!

Annonce journalière: Vénérable chapitre, daignez m'entendre. Mol, le moine un tel, syant commis telle faute, de cel es cui comportent penitance, et l'ayant dissimulée durant tant de jours, j'ai été pant pour ce délai d'autant de jours de réchesion. Ayant suld cette peine, j'ai cen mencé les six jours de rétraite. L'en al déjà fait tant. Il m'en recle tant à faire, le lais savoir que je cuis en retraite.

504

Demande de réhabilitation: Vénérable chapitre, daignez m'entendre. Moi, le moine un tel, ayant commis telle faute, de celles qui comportent pénitence, et l'ayant dissimulée durant taut de jours, j'ai été puni pour ce délai d'autant de jours de reclusion, que l'ai faits. Puis six jours de retraite m'ayant été imposés, je les ai faits. Maintenant je demande au chapitre qu'il daigne me réhabiliter. Par pitié pour moi!



Suit la lecture des 90 cas, qui obligent le délinquant à dire sa coulpe. — Puis la lecture de cent petites règles, dont la transgression est remise par le seul repentir intérieur. Elles sont relues tous les quinze jours, pour que personne ne les oublie. — Enfin la conclusion générale «Vénérables, je vous ai lu l'introduction, les 4 cas de dégradation, les 13 cas de pénitence, les 90 cas de coulpe, les 100 petites règles. C'est tout ce que le Buddha a ordonné de lire tous les quinze jours. Le chapitre est donc clos.»



Ce qui suit, était psalmodié en commun, avant la séparation. Ce sont des stances...

«Le Buddhu Vipasyin dit: «Supporter patlemment les affronts, c'est la première règle... celle sur laquelle les Buddhus ont le plus insisté... Celui qui, ayant quitté le siècle, garde du ressentiment contre qui que ce soit... n'est pas digne du nom de moine. »

Le Euddha Sikhim dit: «Quand on a bon cell... on peut franchir les précipices... Ainsi le sage... échappe aux maux.»

Le Buddha Viscobliù dit: «Se garder de la médisance et de l'envie... observer les préceptes... se contenter du nécessaire pour la nourriture et la boissan... être toujours content dans sa cellule solitaire... constance dans sa détermination, et désir de progresser... vollà les principes fondamentaux de l'enseignement de tous les Buddhas.»

Le Buddha Krakucchando dit: «Butinant sur les fieurs, l'abeille... n'en gâte ni la couleur ni le parfum... mais prend pour elle le miel. — Alosi le moine qui vil en communauté... ne doit pas se rendre à charge aux autres... ne doit pas examiner ce qu'ils font ou ne font pas... Qu'il s'occupe de sa propre personne... et examine si sa conduite est parfaite ou non. »

Le Buddha Kanakamuni dit: «Ne laisse pas errer ton cœur... Apprends avec zèle les règles des sages... Tu éviteras ainsi toute tristesse... et persévéreras jusqu'au nireàno.»

Le Buddha Kāšyapa dit: «Ne fais aucun mal. Applique-tol à tous les hiens... Que ton intention soit joujours pure... Vollà la somme des enseignements des Buddhas »

Le Buddha Sal-yamuni dit: «Veille sur les paroles... Purifie les intentions... Ne fais aucune mauvaire action... L'observation de ces trois préceptes, constitue la voie pure, la voie des rishis, » Les moines qui gardent les préceptes, en retirent trois avantages: une honne réputation, les anmônes des fidéles, et la rennissance dans les cieux après la mort (s'ils n'ont pas encore atteint au degré d'arban, lequel donne accès au nirvana après la mort).

Regardez comment, dans la Communauté, les sages et les fervents gardent la règle. Garder la règle et vivre pur, ces deux choses dennent la sagesse. Elles sont le fondement de tout le reste.

Par l'enseignement des Buddhas passés, présents, et à venir, on se délivre de toute tristesse.

Or ces Buddhas ont tous insisté sur l'observation respectueuse des préceptes. Tous les sept ont prêché que cette observance délivrait de tous les lieus, et abontissait au nirvâna, la fin de toute agitation. (Agitation des existences successives. Le terme chinois of hi. Jeu scenique, drame, est très expressif. Il y a dans le texte, littéralement... et aboutissait au nirvâna, lequel met fin pour toujours au drame.)

Conformément aux enseignements des Buddhas, des vishis, de tous les sages, tendons donc à la quiétude du nirvâna.

Au moment de quitter la terre, le Vénérable Sikyamuni encouragea et exhorta encore les moines, en ces termes:

Quand je vous aurai quittés, ne dites pas de moi, «entré dans son nirvana, le Pur ne nous garde plus». Je vous laisse ma règle, qui vous gardera.

Continuez à me considérer comme votre mattre. Tant que ma règle sera conservée dans le monde, la doctrine huddhique luira et prospérera.

Si vous contribuez à la faire laire et prospèrer, en observant ma règle, vous obtiendrez aussi le nirvana. Si vous la laissez éteindre, le monde sero replongé dans les ténébres, comme il arrive le soir, après le soleil couché.

Gardez soigneusement ma règle, comme le yak garde jalousement sa queue, sa gloire et son orgueil. Réunissez-vous pour la répéter, telle que moi je t'at enseignée. Afin qu'elle se conserve, pour le bien de tous les êtres, pour leur permettre à tous de suivre la voie du Buddha.

Le chapitre bi-mensuel des nonnes, des grandes sœurs comme dit le texte, est calque sur celui des moines. Les défauts plus spécialement féminies, surtout la jalousie, la médisance, l'intrigue, y sont soignés, maturellement. Il y a 8 cas de dégradation, 17 cas de pénitence, 30 cas de transgression de la pauvreté, 178 cas de coulpe. Les cent petites règles sont les mêmes que dans le formulaire des moines.

Quelle fut l'influence du chapitre bi-mensuel sur les communautés buddhistes?.. D'abord la tenue régulière du chapitre, empécha les moines d'oublier leur règle, et contribua par suite plus que toute nutre pratique, à maintenir le niveau moral. Les bons moines, les consciencieux, toujours nombreux dans le Ruddhisme, l'observérent et l'observent encore, tirant de cette observance un profit indéniable. Les mauvais moines de tous les temps, furent au moins génés, par le chapitre, dans leur libertinage, et souvent obligés à confesser leurs frédaines, de peur que celles-ci, ayant été révélées par voie de dénonciation, ne les fissent expulser. Car la formule solennelle dit : « Ceiui qui, étant en faute, laissera passer la triple interrogation sans se déclarer, sera coupable de mensonge formel. Or le mensonge formel est, selon sa gravilé, cas de pénitence ou de dégradation. Et le cas de non-dénonciation d'un moine coupable de faute grave, par celui qui connaît sa faute, est puni de la même peine.

Notes. — Pages 490 et 495. Usages indiens, conservés tels quels dans le texte, mais que les Chinois adaptérent à leurs meurs. Le purin, primitivement employé dans l'Inde comme vomitif, en cas de morsure par un cobra, est encore le seul émétique que connaisse le peuple chinois.

Sources. — La Somme hinayāna de l'école dharmayupta 回 分 律 Seufenn lu, dans le Tripiţaka chinols.





老 書 星 l'Astre de la longévité Génie tnoiste.

# Soixantième Leçon.

Le culte officiel au cinquième siècle. Hymnes,

L'Histoire officielle nous apprend que, en l'an 405 après J.-C., en Chine, sur dix familles, neuf pratiquaient le Buddhisme. Or, dans ce milleu buddhiste, la vieille religion chinoise, avec son culte officiel, se conservait, comme institution d'état, telle que les premiers in Han l'avaient faite, au sécond siècle avant l'ère chrétienne. La seconde dynastie Han, puis la période agitée des Trois Royaumes, ne nous ont pas légué de documents liturgiques. Mais de la dynastie Trinn, il nous reste de belles hymnes, la plupart en vers de quatre caractères; d'autres, dans ce mêtre si allègre de trois caractères à rimes croisées, pimpant et sautillant, inventé pour accompagner les pas des danseurs. Le style de ces pièces est excellent. En voici trois spécimens:

Augustes sont les Tsinn, lesquels, an récompense de leurs bonnes œuvres, ont reçu du Clet le mandat durable de procurer le bonheur de toutes les principautés.

Toutes les principautés étant heurenses, et tous les signes étant fastes, avec respect nous offrons, sur son tertre, ce sacrifice à l'Auguste d'en haut.

Que ce sacrifice à l'Auguste d'en haut solt pour nous le gage de tous les bonheurs! Que glorifiés solent nos ancêtres, qui ont coopéré avec le Ciel.

Offrons des victimes, des chants, et le parfum des vertus, allu que le Giel nous bénissé, et fasse tout tourner à bien dans les quatre régions.»

-0-10-

«Depuis l'origine, dans ce temple, les offrandes ont été frites avec diligence aux ancêtres de l'empereur régnant, lesquels sont, dans la gloire, avec le Souverain d'en haut.

O majestueux Souverain d'en hant, Suprème, Adorable, les sages ancêtres sont auprès de toi, tu as giorifié leur vertus et leurs mérites. Fais que les peuples soient respectueusement soumis, et de toutes parts on viendra t'offrir des sacrifices. Accorde-nous, selon les temps, protection et bonheur toujours.



#### Chant durant l'offrande aux Génies cèlestes:

 Préparons le grand tertre, pour recevoir les Génies d'en haut.
 Excitons notre ardeur, car les êtres transcendants approchent.

Les feux rouges brillent, les bûchers odoriférants fument, il s'en échappe des flammes violettes, qui forment ensuite une nuce noire.

Le corps des Génies n'a ni forme, ni figure. Il se transporte partout, invisible à cause de sa ténuité.

L'arrivée des Génies, une lueur l'annonce, sans qu'on entende aucun son, sans qu'on voie aucun signe,

Quand ils sont arrivés, s'ils sont contents, leur joie et leur paix se communiquent à nos cœurs.

Quand ils se sont assis et éjouis avec nous, les nuées donnent la pluie, les vents favorables soufflent.

Que les accents de la musique s'unissent aux paroles des chants. Que la symphonie retentisse, car les Génies sont là qui écoutent.

Ils sont là rassemblés, jouissant des parfums brûlés pour eux, jouissant des viandes offertes, jouissant du contenu du grand rhyton.

Ils acceptent avec plaisir, ils se réjouissent des offrandes, ils bénissent les grands Tsinn, et font descendre sur eux le bonbeur. De la capitale impériale, cette bénédiction s'étend entre les quatre mers, garantissant que la dynastie régnera prospère, jusqu'à épuisement du lot que le Ciel lui a alloué.»

Je ne traduis pas l'hymne aux Génies terrestres, parallèle, vers par vers, à la précèdente.

Le cinquième siècle après J.-C. fut une triste période. Guerres, émiettement, joug barbare. La Chine faillit périr. A de pareilles époques, on ne chante guère. Nous avons pourtant quelques hymnes des éphémères petites dynasties qui succèdérent aux 晉 Tsinn. Vu le malheur des temps, presque rien que des pastiches. Ni souffie, ni originalité. Aussi ne citerai-je qu'une hymne des 南 齊 Nan-Ts'i, composée en 480 ou 484 après J.-C.

Le Ciel fait descendre son influx favorable;
 l'empereur y répond par ses offrandes.
 Viandes et liqueurs sont disposées,
 bûchers de bois et liasses de soie flambent.

Les ministres sont disposés en bei ordre, présentant avec respect jade et parfums. S'élevant de l'aire des sacrifices, la fumée monte dans l'azur lumineux.

La musique retentit, les demandes au Ciel sont écrites, les ancêtres aussi ont leurs offrandes. Nous ne demandons pas d'être bênis, pour ce que nous offrons. Nous demandons à être bênis, vu notre bon cœur.»

Je rappelle ce que j'ai dit plusieurs fois dejà, à savoir que, à ce culte officiel, le peuple n'avait aucune part. Le culte officiel pour lui, c'étaient les offrances au terire des 計 視 Patrons du sol et des moissons; culte qui subsista durant toute cette période, comme de nombreux documents l'attestent. Dons ces textes est affirmée l'obligation, pour chaque groupe de vingt-cinq familles, d'avoir un tertre des Patrons du sol et des moissons, et d'y faire des offrandes, deux fois par an, ordinairement au deuxième et au huitième mois, pour demander une bonne année et pour remercier de l'avoir obtenue. Des prières avec offrandes doivent aussi être faites, chaque fois que la sécheresse ou l'excès de pluie compromettent les récoltes. - Souventes fois est discutée, entre ritualistes, la question de savoir s'il ne conviendrait pas d'élever deux tertres distincts, l'un pour le Patron du sol, l'autre pour le Patron des moissons; et presqué toujours la réponse est, qu'il faut s'en tenir à l'usage ancien, au tertre unique du Patron du sol, à qui s'adresse le culte principal; le culte du Patron des moissons étant un accessoire surajouté. -Pratiquement, le peuple ignore le Patron des moissons, ne connaît que le Patron du sol. Le texte dit: Les agriculteurs vivent du sol. Chaque groupe vit de son sol.

On a donc multiplié les tertres des Patrons du sol, afin que chaque groupe put demander et remercier lui-même, et prier pour ses propres besoins.

Le petit poème que voici, date de la dynastie T Tsinn.

«C'est aujourd'hui le jour faste du Génie du tertre, Patron du sol. Toute la population est rassemblée, pour prier et offrir sous son arbre.

Offrons-lui des œufs, de la viande, du poireau, de l'ail et de la saumure. Le temps est beau, nos cœurs sont joyeux. Que le hanap passe et repasse.»

Enfin, comme un grand personnage célibataire, est en Chine une étrange anomalie, les textes de cette époque commencent à faire mention, oh! bien discrètement, à côté du père-patron du soi, de la mère-patronne son épouse. Intention très bonne, sans doute; mais hélas?

Sources. — Histoires dynastiques 晉 書 Tsinn-chou, chap. 22. — 南 睿 書 Nan-Ts'i-chou, chap. 11.



# Soixante-et-unième Leçon.

Le Taoisme mystique, du troisième au aixième siècle.

Du troisième au sixième siècle, le Taoisme subit une notable évolution. Cette évolution fut double, I politique, 2 doctrinale. l'exposerai d'abord l'évolution politique.

1. Fai racanté (Leçon 50) la première organisation du Taoisme en puissance politique, au deuxième siècle de l'ère chrétienne. Au cinquième siècle, la Chine septentrionale formait le royaume tongouse de 线 Wei. Le Chinois 崔 浩 Fa'oci-hao était conseiller du roi tongouse 拓 炭 縣 Topa-tao, intronisé en l'an 423. Ta'oci-hao détestait le Buddhisme alors très puissant chez les Wei. Des princes et des ministres tervents buddhistes, choqués de son incrédulité, le desservirent auprès du roi, qui le priva de sa charge. Par esprit de vengeance, Ts'oci-hao passa aux Taoistes, les ennemis jurés des Buddhistes.

Or un certain 電 議 之 K'con-k'ientcheu, moine tuoiste sur le mont 墨 Song, ayant étudié des grimoires attribués à 張 陵 Tchang-ling (page 392 D), et ayant de plus été favorisé d'apparitions de 老子 Lac-tzeu, s'appliqua à faire reconnaitre Tchang-ling comme patriarche du Taoisme moderne, avec le titre de 天 🍇 Maitre celeste. Un Génie lul apparut nussi, et lui remit les 天宮之法 Lois du palais céleste, grimoire destiné au roi de Wei. - Quand Keou-k'ientcheu arriva à la cour de Wei pour présenter ce don transcendant, les princes et ministres buddhistes l'accueillirent mal, naturellement. Ts'oci-haq juges l'occasion bonne pour chercher à rentrer en grâce. Il se fit patron de K'eou-k'ientcheu, et écrivit au roi ce qui suit : « Chaque fois qu'un Sage occupe un trône, le Giel lui fait quelque faveur. C'est ainsi que jadis il donna à Fou-hi et à Ule Grand les diagrammes mystérieux. Et voici qu'il envoie à Votre Majesté des écrits d'un sens profond. C'est la une faveur supérieure à celle que récurent les ancieus Sages. Vous qui vous appliquez à fant de soies mondains, négligeriez-vous de prêter l'oreille aux avis des Intelligences supérieures? ... Ts'osi-hao avait bien jugé son homme. Le Tongouse Topa-tao fut enormement flatté de se voir mis au-dessus de Fou-hi et de Ule Grand. Il reçut à sa cour Keon-k'ientcheu, Ini donna le litre de Maitre coleste, et lui permit de propager les doctrines taoistes sous son patronage royal. -Il parait bien que le titre de Maitre céleste, donné primitivement à K'eou-k'ientcheu, ne fut attribue à Tchang-ling, officiellement et définitivement, qu'au huitième siècle, sons la dynastie III Tang.

Petit à petit Topa-tao devint lui-même taoiste pratiquant et fervent. Ts'ocihao triomphait. Il fit payer cher aux Buddhistes l'affront qu'ils fui avaient fait
subir jadis. A son instigation, en 438, Topa-tao fit d'abord renvoyer des couvents
de ses états, tous les moines buddhistes qui n'avaient pas cinquante ans, et défendit de recevoir désormais des novices. — Et 446, ce fut bien pis. L'Histoire raconte
que, à 長 安 Tch'ang-nan (maintenant 西 安 府 Si-nan-fou), Topa-tao entra

inopinément dans un temple buddhiste. Tandis qu'il le visitait, les moines régalérent les gens de sa suite, comme c'est l'usage en Chine. Ceux-ci flanant dans le couvent, y découvrirent un dépôt d'armes. Le roi averti, fit anssitôt perquisitionner à fond. Dans les dépendances du couvent, on découyrit une distillerie d'eaude-vie, et un souterrain où étaient gardées des femmes et des filles. Topa-tao ordenna l'exècution immédiate de tous les moines du couvent. - Ts'oci-hao qui avait probablement monté ce coup, battit le fer pendant qu'il était chaud. Je vous disais bien, dit-il au rol, que les Buddhistes sout des hommes sans mœurs. Faltesen autant à tous les moines de vos états; détruisez leurs temples, leurs livres et Images... Soit! dit le roi; et il fit rédiger un édit ainsi conçu: «Jadis un prince imbéclie de la dynastie M. Han, permit l'établissement en Chine du Buddhisme, doctrine fausse et perverse, secte qui roine les rits et les mœurs. Moi j'ai résolu d'abolir la fausseté, de rétablir la vérité, d'éteindre jusqu'nux derniers vestiges de la funeste erreur de l'empereur III Ming | page 355 ). Que les moines buddhistes, sans distinction d'age, soient tous mis à mort. Que tous les temples buddhistes soient détruits. Que les officiers de la police recherchent avec soin les livres et les lmages buddhistes, surtout les écrits hindous, et les brûlent tons, sans exception. Que désormais quiconque fera des images huddhistes en cuivre ou en argile, quiconque vénérara ces images, soit mis à mort avec toute sa famille. > - Or le prince héritier de Wei étalt un fervent Buddhiste. Il chercha, mais en vain, à oblenir que l'édit de proscription de son pero, ne fût pas promulgué. Du moins arriva-t-il à en retarder la promutgation, assez de temps pour prévenir les moines de ce qui se tramait contre eux. Ils se dispersèrent. La plupart des vies furent sauves. Même heaucoup de livres et d'images purent être mis en lieu sûr. Mais tous les temptes furent détruits, dit l'Histoire, qui ajonte cette note importante; Depuis quatre siècles que le Boddhisme s'était introduit en Chine, beaucoup de gens l'avaient reçu avec riverence, et lui avaient demaudé feur bonheur ou leur profit. Il n'avait éprouvé jusque la aucune contradiction violente. Ceci fut la première persécution.» - Six ans plus tard, en 452, Topa-tao étant mort, son successeur Topa-tsounn annula sa loi de proscription. L'orage n'avait nullement ébranié la foi buddhique très vivace. Temples et couvents forent aussitôt relevés et repeuplès. L'Histoire confesse ingénument, que tout ce que Topa-lao avait démoli, se tronva rehati comme par enchantement. Chose facile d'allieurs, car les constructions du Nord de la Chine, faites en briques et boue, plus de boue que de briques, se démolissent à la ploche et se rebâtissent à la main. Les Buddhistes ne rendirent pas aux Taoistes le mai pour le mai, le Buddha ayant défendu la vengeance.

II. Je vais expesser maintenant l'évolution doctrinale du Taoisme du troisième au sixième siècle, la naissance et le développement du Taoisme mystique, question absolument neuve. Je laisse parier les textes très rares, que l'ai pu exhumer, par faveur spéciale, à Pékin dans la bibliothèque du couvent taoiste 白雲觀 Pai-yunn-koan, et à Tokyo dans la bibliothèque réservée de S. M. Impériale le Mikado.

Premier acte. - Durant la période in la Tch'eu-ou, entre 238 et 250, un certain 葛 支 Keue-huan, taviste originaire de 魏 業 Kien-ic (Nankin), jadis disciple du fameux 左 蓋 Tsouo-ts'en ( f55-230 ) dont l'Histoire officielle raconts les exploits magiques, se retira dans les montagnes, et commença à avoir des vislons et des révélations. 太上 Tai-chang, le Suprème, lui envoya 三里莫人 trois Saints transcendants, lesquels étant descendus du ciel sur la terre, lui enseignérent 曾智 經 le texte du Ling-pao. Leurs noms étaient U-louo-hiao premier être transcendant de la suprême et originale unité. Koang-miao-yinn resplendissante mystérieuse parole, douxième être transcendant de la suprême et originale unité. Tchenn-ting-koang lumière vérifiante et confirmante, troisième être transcendant de la suprême et originale unité. Le Suprême envoya de plus à Keue-huan un personnage mystérieux, qui fut son 三 涧 法 師 matter dans la doctrine du triple mystère. Ce personnage lui communiqua trente-trois livres. - D'autres textes taoistes disent plus briévement, que Keue-huan fut favorisé de révélations par le 天 風 王 Roi transcendant du ciel. - - Je remarque, sur ce texte, que Ling-pao, transcendant-tresor, est un terme inconnu dans la littérature chinoise jusque là... Que U-louo-hiao est certainement la translittération d'un mot étranger, probablement de Eloha, que les Nestoriens translittèreront A-lenco-heue .. Que la Parole et la Lumière font penser à la deuxième et à la troisième personne de la Trinité chrétienne... Qu'il n'y aurait pas lieu de s'étonner qu'un paien eut additionné Dieu le Suprême avec ses trois Personnes... Enfin que, si ceci était un texte chinois chrétien, il serait antérieur à Déce et à Dioclétien... Mais suspendons notre jugement pour le moment. - Le nombre (33) des livres ne concordant pas avec la Bible des Juifs de Rabylone et des Juifs de l'Inde, je pesse qu'il n'y a pas lieu de chercher dans cette direction. - - La tradition taoiste raconte que Keue-huan transmit ses révélations à son disciple 🐒 思遠 Tcheng-seuguan, lequel les transmit à son élève 嘉 拱 Keuc-houng, alias 抱 孙子 Pao-p'ou-tzeu, petit-neveu de Keuc-huan, à l'œuvre duquei l'ai consacré ma cinquante-deuxième Lecon. Or pas trace, dans cotte œuvre alchimique et diététique, de la doctrine du Ling-pao. Le petit-neven ne partagea donc pas les idées du grand-oncle.

-40-6-

Deuxième acte. — Sous le règne de l'empereur 成 Teh'eng des 營 Tsinn (326 à 342), un certain 王 褒 Wang-pao, mort depuis trois cents aux, apparut à la contemplative taniste 魏 華 存 Wei-hoats'ounn, et lui remit les grimoires par l'étude desquels lul-même, dil-li, était arrivé à l'état de 與 Genie. Cette femme mourut (le texte dit, monta au ciel) en 334, laissant ces écrits à son fils, lequel les donns à un certain 楊 袞 Yang-hi, visionnaire qui paraît avoir joué un rôle important dans l'évolution du Thoisme. A l'occasion de leur remise à Yang-hi, les livres sont appelés Textes ravélés du grand mystère du plus haut des cieux. Yang-hi mourut (le texte dit, monta au ciel) en 386.

--

Troisième acte. — Un certain 泽 映 Hu-ying, descendant d'une ancienne famille de notables, reçut l'initiation taoiste de 資 即 Par-tsing, haut fonction-



naire, Tuoiste zele, beau-pere de S # Keue-houng dont l'ai parlé plus haut. Ce Pao-tsing avait aussi des livres anciens, venns on ne sait d'où. Devenu très fervent, sons un aussi bon mattre, Hu-ying se retira, en 313, dans une solitude au sud du Fleuve Bleu, et ne revint jamais. — Son frère cadet 許 證 Hu-mi, vécut nussi en solitaire, et mourut en 373. Il légun à son fils 許 玉 斧 Hu-ufou, trente-et-un traités sur la droite loi de la triple divinité du suprême ciel. Hu-ufou communiqua ces traifés à son contemporain Yang-hi (ci-dessus), qui put les comparer avec les trente-et-une sections de son texte à lui. A sa mort, il les légua à son fils 許 黃 民 Hu hoang-minn, lequel les transmit à son fils 許 豫 之 Hu-utcheu. En 435, quand il se sentit près de mourir, Hu-utcheu ferma et scella ses livres, appelés à cette occasion précieux textes du ciel suprême contenant la loi merveilleuse du triple mystère, et les confin à un certain 馬 頃 Ma-lang. En 465, l'empereur II Ming des premiers & Song ayant entendu parler de ces livres, se les fit apporter et rompit les sceaux. Une vive lumière jaillit aussitôt, et l'empereur tomba malade. Repentant, il s'excusa, el restitua les livres, La famille E, Ma les déposa dans la bibliothèque du couvent taoiste 崇 皇 眼 Tch'oung-hu-koan, où ils furent étudiés par le célébre 驗 修 辭 Lou-siou-tsing, qui les transmit à son disciple 孫 游 数 Sounn-you-yao. A sa mort, en 489. celui-ci les passa au fameux 篇 弘 爱 Tao-houng-king, lequel, dit la tradition, parvint à se procurer aussi les livres de Yang-hi. Usés par l'age, dit le texte, les deux exemplaires pèrirent entre ses mains, tandis qu'il les étudiait; mais il en publia la substance, avant sa mort arrivée en 536.

--

l'ai pu me procurer et étudier à loisir l'ouvrage de Tao-houng-king, intitulé 頂 諾 Déclarations des Génies. C'est blen en effet une collection de prétendues. révélations, reçues par Yang-hi et par Hu-ying. Toutes sont datées, tel jour de tel mois; mais l'année est rarement indiquée. Cependant deux révélations portent le millésime 365, époque de Yang-hi. - La mise en scène est la même pour tonles ces révélations. La nuit, un ou plusieurs Génies, une ou plusieurs Fées, entrent, toujours par la porte, dans la cellule du solitaire. Ce sont, le Génie du pur Vide, le Gente de la pure Transcendance, la Eame des Monts du Sud, la Dame du Palais pourpre, etc. On se salue, on s'assied, on cause, on rit, on se fait des compliments; tout le rituel chinois des visites entre personnes distinguées. Puis le Génie ou la Fée dicte des sentences ou des vers de sa façon, ou les donne écrits de sa main. Enfin vient le départ, au premier chant du coq, lequel s'effectue toujours en cette manière: étant descendu du divan, l'être transcendant va vers la porte, mais disparait avant d'y être arrivé. - Le lecteur est averti que, quand une ou plusieurs fées viennent et passent la nuit seules avec le solitaire, il ne se passe jamais rien d'inconvenant. - Les discours de ces Génies et Fées ne sont pas très profonds. Ils ne contleunent rien qui ne se trouve dans les traités taoistes classiques. Cependant un trait est à noter. Ils prétendent tous, que les instructions laissées par le patriarche 强 慢 Tchang-ling (page 392 b) à ses disciples ne sont pas manvaises, que 黃 赤 之 道 l'alchimie basée sur le cinabre n'est pas inefficace: mais que les révélations, l'enseignement direct par les Génies, prime tout,

D'autres textes, doctrinaux ceux-là, ont peut-être passé par les bommes que je viens de citer, mais remontent spécialement, je pense, à 葛 左 Keuv-buan. Je vals résumer les traits principaux du nouveau Tuoisme mystique contenu dans ces écrits, dans lesquels, soit dit en passant, aucun trait emprunté au Bud-dhisme ou à l'Amidisme n'est reconnaissable, alors que Keue-huan connut pourtant, à Kien-ie, le fameux 支 派 Tcheu-k'ien, un Amidiste notoire.

\*Au-dessus de tout, est le 元 始 天 数 Vénérable céleste de la première origine, qui fut avant l'emanation primordiate, et dont personne ne sait l'origine; qui est, toujonts le même, sans aucun changement. Il réside au-dessus de 王 京 la capitale de jade, par delà les orbes des Trois Purz, au pius haut des cieux. Il veille à ce que les hommes soient instruits de ce qui concerne leur délivrance. -Au-dessus des cieux des Génies, s'étendent les trois orbes des Trois Purs, Plus haut, c'est le ciel suprême, où réside le Vénérable céleste de la première origine, qui dirige l'évolution et répand l'enseignement. - Il fut avant le vide et le Silence, avant le chaos primordial. L'wil de chair 15 BB ne peut pas voir sa vraie substance. Cette vraie substance est pure et merveilleuse, contenant toutes les vertus, présente dans tous les fleux. Elle est le principe premier, la cause de tous les mouvements, l'origine de toules les productions, - Dans le vide primordial, sans intérieur ni extérieur, une lumière brilla. Cette lumière était esprit. L'esprit s'épanouissant, devint les Trois Purs, Puis il y eut le ciel et la terre, puis le reste des êtres. - Le Seigneur du vide, le Maltre de l'origine, est esprit, est lumière, est de lui-même. C'est lui qui mit en rotation l'univers, primitivement immobile.»

---

Voict un échantillon de la liturgie qui se rattache à ces textes. Elle se compose de passages rythmés évidemment faits pour être psaimodiés, et de leçons en prose.

> Essence du Suprème Un, esprit de l'obscur mystère, toi qui prodnisis tous les êtres et qui peux les purifier tous, avant de t'invoquer je m'asperge et me place en ce lieu pur.

Par l'ordre du Souverain Seigneur furent allumés les sept flambeaux célestes. Ils envoient leurs rayons sur cette terre, éclairant et protégeant tous les vivants.

Assistants et ministres de droite et de gauche, brillantes et redoutables intelligences; ô chef de la milice céleste et vous cinq préposés aux foudres.

Quittez pour un instant le palais d'or, vanez dans ce monde poussièreux, pour nous délivrer des dangers et des malheurs, pour protéger et prolonger nos vies. Étendez jusqu'à nous votre puissance, éteignez ce qui est mal et impur, bénissez tous ceux qui vivent, donnez le repos aux morts.

Que ceux qui vous désobétront, périssent. Que ceux qui vous obétront, prospèrent. Les sept flambeaux célestes brillent, répandant leur lumière sur nos personnes.

Que cette lumière protectrice nous donne de vivre toujours! Avec respect nous offrous des parfums, avec révérence nous exprimons notre dévotion.

Suit une longue locon en prose, sur le Souverain Seigneur de l'immense espace et des trois orbes. Père Saint de l'univers. Ce terme 聖 父 Saint Père est répété bien des fois, ainsi que ceux de 人 神 之 主 宰 Seigneur arbitre des hommes et des e-prits, et de 造 化 之 概 機 Pivot des genéses et des transformations. — Enfin la conclusion psalmodiée

> Mystérieuse veriu et gloire, donne-nous de vivre toujours. Suprême et mystérieux Trois-Un, daigne protéger nos personnes.



Qu'est-ce que cette doctrine-là?.. l'avone que je crus d'abord fermement, que Depuis, ma foi a été ébranlée. J'ai en effet découvert, dans des fragments insoupconnès, conservés par les Tauistes chinois, des mentions nettes de 上 號 et 八 號 l'Hebdomade et l'Ogdoade, et autres points substantiels du système guostique de Basilide. Et il me fant avouer que ce système très ancien / Basilides non longo post nostrorum Auostolorum tempore/, avec son Deus uon-ens, sa Filietas tripartita, ses trois orbes, ses deux Archon plus Jesus le fils de Marie, explique à peu près tous les textes du cycle 👑 🖞 Ling-pao, que les Taoistes chinois incorporerent à leur doctrine, depuis Keur-huan probablement Je touche à la conviction, que les Taoistes de la Chine, qui plus tard fravérent avec les Manichéens puls rejetérent leurs dogmes, qui empruntérent à l'Amidisme certaines pratiques pour s'assurer des revenus, sont au fond, depuis le troisième siècle de l'ère chrètienne, des disciples du gnostique Basilide. - La tradition taoiste non-écrite est d'accord avec les vieux textes. Actuellement les infellectuels, les savants, sont rares dans cette secte. Il en reste cependant. Quand l'Abbe du Pai gunn-koan, un homme intelligent, me vit assez au courant de leurs doctrines, il me dit : «Entre nous, your et nous, nous fûmes voisins à l'origine. Nous Taoistes nous sayons cela. ».. Je ne veux pas en dire plus long, provisolrement, sur des recherches qui ne sont pas encore terminées.

Notes. — Le Canon Taoiste, dont J'al donné la première traduction et aualysse en 1911, contient plusieurs traités, surtout liturgiques, attribués à un certain 許 選 Hu-sunn (probablement un parent des Hu cites page 513). Cet homme mourut en 374. Cette date me mit en éveil, naturellement. l'obtins de l'Abbé du Pai-gunn-koan, communication de ces écrits introuvables en librairie. Je constatal qu'ils sont fanssement attribués à Hu-sunn, et ne remontent pas au quatrième siècle. Ce sont des traités de Taoisme théiste moderne (Leçon 67), simplement supposés, ou peut-être confectionnés pour remplacer les traités de Hu-sunn perdus, truc assez sonvent employé dans loutes les branches de la littérature chinoise.

Sources. — Histoire officielle ## # Wei-chou, parmi les Histoires dynastiques. Elle fut rédigée des le sixième siècle. — Je réserve provisairement les titres des traités taoistes exploités dans cette Leçon, auxquels je consacrerai une étude ultérieure.

Consulter L. Wieger S.J. Le Canon taoiste 1911. — Saint Irénée, contra hæreses, lib. 1 cap. 24, de Saturnino et Basilide. — Saint Epiphane, adversus hæreses, tom. Il lib. I hæres. 24. — Les Philosophumena (Hippolyte), édition Patriclus Cruice, Paris 1860, in typographeo imperiali, lib. VII et lib. X. — A. S. Peake, Basilides, Basilidians, in Encyclopædia of Religion and Ethics, edited by James Hastings, Edinburgh, 1909.



### Soixante-deuxième Leçon.

Sixième siècle. Wei et Leang. Buddhisme. — La reine Hou. L'empereur Ou. — Bodhidharma. Védantisme chinois.

Au commencement du sixième siècle, ii y avait deux Chines; le royaume tongouse des 魏 Wei au Nord, l'empire des 瑟 Leang au Sud. Nord et Sud étaient Buddhistes, surtout le Nord. Un dénombrement officiel, fait entre 512 et 515, accuse, dans le royaume de Wei, l'existence de treize mille temples et couvents buddhistes, et la présence à la capitale de plus de trois mille moines étrangers, sans compter les moines indigénes beaucoup plus nombreux répandus par tout le pays. - En 515, un enfant de cinq ans ayant été mis sur le trône, le pouvoir tomba aux mains d'une régente, la fameuse reine # Hou. Buddhiste plus que fervente, celle-ci dépensa sans compter, pour l'érection de monuments buddhistes splendides. En 518, elle envoya dans le Gandhara et l'Udyana, l'ambassadeur 宋雲 Song-yunn et le moine 註 生 Hoci-cheng, quérir des livres buddhistes. lls revinrent en 521, rapportant 170 ouvrages encore incounus en Chine. Les Lettrès chinois insinuent malignement, que le goût pour la mousseline indienne, dont la reine Hou raffolait, fut pour beaucoup, peut-être pour plus que la dévotion aux sûtra, dans cette ambassade. En tout cas elle nous valut une relation de voyage encore existante, qui est un des documents les plus importants de la géographie indo-chinoise ancienne. — L'Histoire officielle nous dépeint la reine Hou, comme une politicienne sans scrupules, de morurs très dissolues. Elle fut séquestrée en 520, revint au pouvoir en 525, empoisonna le roi son fils en 528, et fut noyée dans le Fleuve Jaune par un général révolté. — En 538 l'Histoire donne, pour la Chine du Nord, les chiffres suivants assez suggestifs. Dans les seules provinces actuelles Tcheu-li et Chan-tong, trente mille temples et couvents, peuples par deux millions de moines et de nonnes.

---

Dans la Chine du Sud, l'empereur R. Ou de la dynastie R. Leang, fut le digne pendant de la reine Hou. Les premiers symptômes de sa conversion au Buddhisme, parureut en 517. Il défendit d'immoler des animaux pour les offrandes chinoises aux Aucêtres, lesquels furent condamnés au régime végétarien. Il défendit ensuite de tisser dans les étoffes des figures humaines ou animales, l'action de couper ces figures en taillant dans l'étoffe, lui paraissant une sorte d'assassinat. Avec le temps, l'empereur Ou devint de plus en plus croyant et pratiquant. En 527, il ceda sa personne à un temple de la capitale (le Nankin actuel), c'est-à-dire qu'il abdiqua et se fit moine. Les ministres le rachetérent pour une grosse somme, et le remirent de force sur le trône. En 529, récidive de l'empereur, et nouveau rachat par les ministres. En 538, des reliques du Buddha ayant été apportées à la capitale, l'empereur leur fit bâtir un temple monumental, et accorda une grande amnistle à l'empire. En 547, il se fit moine pour la troisième fois. En



Bodhidharms, Bessin chinois.

549. à l'âge de quatre-vingt-six ans, il mourut, tristement mais dignement, détrône par un général rebelle. Les Lettres chinois lui ont fait cette oraison funébre: « Personne n'a jamais cru plus fermement que l'empereur Ou des Leang, la doctrine buddhique qui affirme que les chiens, les porcs, les moutons, les boufs et les hommes, sont frères. Yao, Chounn, Tan dur de Tcheon, et Confucius, lesquels thérent des animaux pour les offrandes aux Ancêtres, furent, à ses yeux, des êtres inhumains. Vraiment, st les dogmes huddhiques de la rétribution et de la renaissance étalent vrais, tous les bonheurs auraient dû pleuvoir sur l'empereur Ou. Or, tout su contraire, son règne fut malheureux, sa fin fut lamentable. Après avoir vêcu de légumes pour n'abrèger l'existence d'aucun être vivant, il mit fin à sa propre vie en se laissant mourir de faim. L'histoire de cet homme suffit, pour persuader du néant des promesses buddhiques, quiconque sait réfléchir et méditer.»

Un événement extrêmement important pour le Buddhisme chinois, se place dans cette période. Il s'agit de l'arrivée à Canton, par mer, le vingt-et-unième jour du penvième mois de l'au 520, du prince indien devenu missionnaire, Bodhidharma, en chinois 这 由 大 任 Ta-mouo ta-cheu, le Grand Mattre Tamouo (dharma / De Canton il se rendit à 建 康 Kien-k'ang, le Nankin actuel, capitale de l'empereur 真, Ou, auquel il exposa sa doctrine. L'hostilité des moines de Kien-k'ang, le décida à passer dans la Chine septentrionale soumise aux 製 Wei. Il refusa de demeurer à leur capitale 洛 曼 Lao-yang (Heue-nan-fou), et se fixa dans le couvent 少 林 寺 Chao-linn-seu des monts 嵩 Song, où il mourut, vers l'au 529 probablement, après y avoir fait des disciples, puis passé ses dernières années assis, immobile, le visage tourné contre un mur, absorbé dans l'extase. Du moins, c'est ce que la tradition raconte de lui.

Des documents historiques, sinon parfaltement explicites, du moins suffisamment transparents, nous appreament que Bodhidharma, troisième fils d'un roitelet de l'Inde méridionale, partit pour la Chine à un âge avancé, moitié pour cause de querelles doctrinales avec les moines de l'Inde, moitié pour cause de dissensions de famille. - Une sorte de patriarcat buddhiste, plutôt honoraire que réel, se transmettait depuis Kaiyapa, par la collation, les uns disent de l'écuelle, les autres disent de la robe, de Sakyamuni. Bodhidharma fut, affirment ses disciples. l'élève du vingt-septième patriarche Prajuntava (lequel n'est déjà plus reconnu par les vrais Buddhistes). Prajitatura l'aurait lavesti du patriarcat, lui aurait conflé la doctrine ésotérique, et lui aurait donné mission d'aller convertir la Chine. - La vérité est, que Bodhidharma fut rejeté par les moines de l'inde comme un mecreant, et repousse par ceux de la Chine au même titre. Et cela avec raison, Bodhidharma ne fut pas un Buddhiste. Après sa mort, sa doctrine se rèpandit en Chine, et ses disciples formérent une secte, faussement classée parmi les sectes buddinstes; la secte in III Tch'an-na, valgo Tch'an tout court, translittération du mot indien dhyana vision.

J'al fait des écrits de cette secte, terre à peu près vierge, une laborieuse étude, laquelle a abouti à une grande déception. Alléché par le titre qu'elle se donne, jo m'imaginal que je trouverais chez elle quelques nouveautés mystiques intéressantes. Hélas! je dus constater que les Tch'on n'ont fait que propager en Chine une

doctrine indienne ancienne et blen connue. - Procédons avec ordre...

Nons avons vu (Lecon 56) que, malgré la défense formelle du Buddha, après sa mort ses disciples / Sarvastivada / ne s'étalent pas contentés des sutra récits rédigés par Ananda, mais y avaient ajouté des sastra dissertations. Fai dit que les Sautrantika rejetérent ensuite ces dissertations, et déclarèrent qu'il fallait s'en tenir aux récits, qui étaient la seule vraie parole du Buddha. Or Bodhidharma rejeta aussi les rècits, lautilles à son avis. Prohibant tous les livres et toute étude, il posa le principe unique, de la buddhification personnelle et individuelle, par une sorte de contemplation de son intérieur, que l'appelleral endovision. De même, dit-ll, que le Buddha obtint l'illumination par sa méditation nocturne sous l'arbre de Gaya, ainsi tout aspirant à la buddhification, doit la rechercher et Fobtenir lui-même par soi-même, par la contemplation de son être intérieur. Cette contemplation, sans thême, sans procédés, non pas methodique comme celle des Mahayanistes (Leçon 54), mais purement intuitive, doit former l'unique occupation de l'aspirant à la perfection. C'est à elle que Bodhidharma s'appliqua sans interruption durant ses dernières années. C'est en la pratiquant, qu'il mourut. Or parellie contemplation ne peut pas être soutenue, comme acte intellectuel. L'unique résultat qu'elle puisse produire, si elle est pratiquée sérieusement, c'est l'idiotie. Et si elle n'est pas pratiquée sérieusement, cette oisiveté mentale conduit fatalement à l'immoralité.



Je laisse la parole au patriarche. Toutes les citations qui vont suivre, sont extraites du discours qu'il fit à la cour de l'empereur 武 Ou, en l'an 520. Ce texte 達 磨 血 脉 論 n'a été mentionné jusqu'ici, que je sache, par aucun auteur.

«Le monde tout entier est pensé dans le cour. Tous les Buddhas, passés et futurs, ont été et seront formés dans le cœur. La connaissance se transmet de cœur à cœur, par la parole. Alors à quoi bon tous les écrits? - Le cœur de chaque homme communie à ce qui fut dans tous les temps, à ce qui est dans tous les lieux. Le cœur est le Buddha, il n'y a pas de Buddha en dehors du cœur. Considérer l'illumination et le nirvana comme des choses extérieures au cœur, c'est une erreur. Il n'y a pas d'illumination en debors du cœur vivant, il n'y a pas de lieu où se trouvent des êtres nirvanés. Hors la réalité du cour, tout est imaginaire. Il n'y a pas de causes, il n'y a pas d'effets. Il n'y a d'activité que la pensée du cœur, et son repos c'est le nirvana. Chercher quelque chose en dehors de son cœur, serait vouloir saisir le vide. Le Buddha, chacun le crée dans son cœur, par sa pensée. Le cœur est Buddha, et Buddha c'est le cœur. Imaginer un Buddha en dehors de son cœur, se figurer qu'on le voit dans un lieu extérieur, c'est du délire. Donc II faut tourner son regard, non vers le dehors, mais vers le dedans ; Il faut le concentrer en soi-même, et contempler en soi sa buddheite. - Tous les êtres sont Buddha comme mol, donc je n'ai à sauver personne. Aucun Buddha ne peut plus que moi, donc je n'ai pas à les prier. Aucun Buddha ne sut plus que moi, donc je n'ai rien à apprendre dans leurs livres. Un Buddha n'est tenu par aucune loi, donc je n'ai à observer aucune règle. Un Buddha ne peut pas faillir, donc je n'ai pas à craindre de pêcher. Il n'y a ni bien ni mai, mais seulement des actes du cœur, lequel étant Buddha, est impeccable par nature. A quoi bon le culte, la propagande, le zéle, l'observance, l'aumône, la prière, la lecture, et le reste?! Une seule chose compte, à savoir, voir en soi-même le Buddha qui y habite. Cette endovision opère la délivrance, et constitue le nérvâna.

La tradition rapporte que, quand Bodhidharma fut presenté à l'empereur Ou, celui-ci, très dévot Buddhiste comme nous savons, lui demanda: qui êtes-vous? — Je ne sais pas, dit Bodhidharma. — L'empereur reprit: Mattre, j'ai bâti beaucoup de temples et de couvents; j'ai entretenn beaucoup de moines; j'ai fait copier beaucoup de livres; puis-je espèrer avoir acquis quelques mérites? — Vous n'avez acquis aucun mérite, dit Bodhidharma. Car une seule chose compte; regarder dans son cœur. — Le bon empereur Ou ne se fâcha pas. Il composa même un éloge de Bodhidharma, après que celui-ci fut mort. Mais on comprend que les moines de la capitale, qui vivaient de la munificence impériale, désirèrent que Bodhidharma ailât prêcher ailleurs.

ftendons la parole au patriarche... « Aucun sûtra, aucun genre d'austérité, ne tire de la roue des renaissances. L'étude et l'ascétisme sont également vains. Aucun livre ne vaut qu'on l'ouvre. Contemplez, dans son repos, dans l'inaction parfaite, l'être qui est eo vous, le fond de votre nature, votre cœur. Vollà le vrai Buddha; et apprendre à le voir, doit être la seule étude. Toute autre vision n'est que brouillard et mirage. Voir le Buddha qui est en soi, est la seule vision vraie. - La 👫 nature de Buddha dont on parle tant, est en chaque homme, est la même dans tous les hommes. Avoir tout oublié pour ne retenir que cette réalité unique, vollà ce qui tire de la rone des renaissances, et cause l'absorption, le nirvana. Tous les doctrinaires qui enseignent ceci ou cela, sont les auxiliaires de Mara, qu'ils aident à illusionner les hommes. Tous les systèmes sont également faux et trompeurs. C'est mentir aux gens, que de leur parier de purification, de bonnes œuvres, d'application et de progrès. Chacun est Buddha pour soi, chacun est son propre Buddha, et tout ce qu'il a à faire pour atteindre le terme, c'est de reconnaître l'immanence en soi de cette seule et unique réalité et vérité. Il n'y a pas de pêché; ou plutôt, il n'y a qu'un seul péché, l'ignorance de sa propre buddhéité. Et ce peche est grave, car il maintient dans l'impermanence. - Le corps est une forme éphémère, la vie passe vite ; il faudrait, durant cette courte période, se sauver en se découvrant soi-même, :

Quelqu'on lui syant dit: «je n'arrive pas à voir mon être intérieur... Rêvestu parfois? Iui demanda Bodhidharma. — Oui, dit l'autre. — Alors tu as vu ton
être intérieur. Dans le rêve, c'est lui qu'on voit. La veille distrait de sa vision. Il
faudrait arriver à rêver tonjours. — Dans le rêve, c'est le corps mystique 
qui se révêle dans l'être. C'est là son entité réelle et vraie. Ce corps mystique
existe de toute éternité. A travers les successives renaissances et les vicissitudes
des existences, il ne nail ni ne meurt, il ne croît ni ne diminue, il ne se souille
pas et n'a pas à se purifier, il n'aime ni ne hait, il ne vient ni ne part; il n'est ni
homme ni femme, ni vieillard ni enfant, ni moine ni laique; il n'est ni oui ni non.
Il n'est ni un ni multiple, ni saint ni profane. Il n'a ni figure ni facultés. Il ne
s'acquiert ni ne se perd. Il pénètre tout, et rien ne peut lui faire obstacle. Il se
joue dans les existences successives, dans le flux des décès et des renaissances.
Tous les êtres et leurs destinées reposent sur lui. C'est lui que j'al plus haut ap-

pele le cœur Il ne faut pas le confondre avec le cœur de chair. C'est ce corps mystique, qu'il faut arriver à voir en soi. C'est dans sa lumière, qu'il faut se mouvoir et agir. Il embrusse tous les êtres, comme le Gange tient en suspension les alomes lunombrables de son limon il us peut d'ailleurs pas être décrit, ni expliqué, par des paroles. A chacun de le contempler, de le comprendre, pour soi, Entre autres noms, on lui a donné celui de B Gheng-l'i le saint corps. L'appréhender, c'est l'illumination salviflique, qui tire de l'agitation mondaine que Sakyumuni appetatt la grande frénésie, et qui fait rentrer dans le repos du néant. C'est son cœur, sa boddheite, que l'on decouvre, an point où l'on se trouve à court de paroles et de pensées. - Le corps mystique est immatériel, immuable, indestructible. Il n'y a pas d'autre Buddha que lui, car lui fut dans tous les Buddiras, et il est dans tous les hommes. Deuc, eurore une fois, pas besoin de prières ni d'aucun culte; pas besoin de rien chercher en dehors de soi, puisqu'on a tout en soi. Tous les êtres extérienrs, ne sont que de vaines apparences. Rien n'est reel, que le corps mystique. Inutile de prier, ce qu'on est soi-même; ioutile de vénèrer, ce qu'on est soi-même. Le seul souci doit être de se procurer le silence et le recueillement, qui permettront de voir en soi le corps mystique, le Buddha. Toute representation figuree, a fortiori toute figure maiérielle, est une erreur qui rebent ou qui replonge dans le flux des remaissances. Il ne faut donc pas vénérer les images qui unitra sot en soi, car elles ne sorieni pas du cœur mystique; il ne faut vénères que les mides, qui surtent, elles, de la buddhesse. Donc toutes les imagiantions de nagus, de quistos, de decas ou de prêtus, d'êtres transcendants quelconques, d'Indra, de Brahma, sont à rejeter comme de vaines fantasmagories; il ne faut manifester aucun respect à ces êtres imaginaires, ni concevoir d'enx aucune crainte Sont à rejeter, pour la même raison, toutes les apparitions de Buddhaz on de Pouses. Toute vision, est vaine fentasmagorie. Rien ne vaut, que les idées abstraites du cœur, lesquelles sortent de la buddhéité. La seule vision réeile, est celle du corps mystique en soi, s

-0-10

signifie l'illumination & & alaquelle tout homme peut prétendre. Cette lliumination, c'est le ten'un , duyàna) auquel nous aspirons. Nos contradicteurs ne comprendent pas la valeur que nous donnons à ce terme. Il ne signifie pas une contemplation quelconque. Pour nous le tch'un n'est atteint, que quand la vision de sa propre buddheite est acquise. Pour nous un homme qui saurait réciter d'innombrables taltes et commentaires, et qui n'norait pas acquis l'ordonistien, n'est qu'un laique valgaire. Notre doctrine est inintelligible pour beaucoup, parce que les mois sont incapables d'en caprimer le fruit, lequet n'est compris que par ceux qui l'ont obtenu. Nous ne pouvans dire à uns adeptes que cent: « il vous faut arriver à saisir en vous le Buddha, le corps mystique, la corps sacre, qui est en vous. Comment decrire en paroies ce corps simple et pur, sans mélange oi composition? C'est impossible. Et du moment que la chose est ineffable, niors tous les textes et les commentaires sont inutiles. Le sont vaine propos, autour de la question. La vision à obtanir, est un acte simple (il y a dans le texte un acte

sphérique), lequel, n'ayant pas de parties, ne peut ni être euseigné, ni être exerce, par parties. A peu près comme l'acte physique simple et instantané de la déglutition, sur lequel on n'a jamais fait de théories; on sait avaier ou on ne sait pas. -Quiconque imagine une restité antre que la buddhéité interne, et cherche à la fixer, est tombé dans l'errene. Toute idée autre que celle de la buddhéssé interne, est un vain fantôme. C'est le cœur qui produit les fantômes et les erreurs, et qui maintient l'homme dans la roue en s'y attachant. L'homme sera délivré, au moment où, les ayant tous reniès, il s'attachera uniquement à la buildheité qui est en lui. Ce moment, cette Illumination, cette délivrance, à chacun d'y tendre pour soi. L'enseignement peut seulement aider à s'y préparer; il ne peut pas la donner. Rêver ne s'enseigne pas, Mourir ne s'enseigne pas, Saisir la buddhéité en sol, ne s'enseigne pas davantage. - Le corps mystique est si simple, qu'il ne se donne pas; il s'appréhende. Pour cetui qui l'a saisi, il n'y a plus ni cieux ni enfers, ni soi al autrut, al rien en delors de lui-même. Or l'acte de le saisir, c'est un acte de foi absolue, sans métange de l'ombre même d'un doute. Quand il rêve, l'homme ne doute jamais, parce qu'il voit en lui-même. Il faut arriver à la même fermeté de foi dans l'état de veille, maigré les illusions des sens et les erreurs d'imagination qui en sont la suite. Donc, diminuer de plus en plus ses impressions, affaiblir ses passions, concentrer et pacifier son esprit, vollà la préparation. Les prières, les austérités, l'étude, ne sont d'ancune utilité. Quant à l'acte de la vision lui-même, it ne peut pas s'enseigner. - Pourquoi certales, qui s'y préparent soigneusement et qui le désirent ardemment, n'y arrivent ils pas? Pares que leur korsea a'y oppose. Leur avenglement, leur endurcissement, leur incapacité actuelle, est la peine de leurs pêchés passés. Leur compte n'est pas encore acquitté. Ils ne sont pas encore assez déféques pour l'illumination. Et cela peut être le cas chez des moines, tandis que des lafques même maries obtiendront l'illumination, Affaire, non d'état social, mais de dette morale et d'effort personnel. Le corps mystique n'est soulilé par aucun acte du corps physique, chez celui qui en a fait la découverte en sol, et qui n'a plus d'attache à aucune aucre chose Dans cet homme, aucune sonffrance ni volupté, n'affecte le corps mystique. Un faique usant du mariage et exerçant le métier de boucher, peut être un Buddhs. Celul qui a saisi en lui sa propre budithoné, ne contracte plus de kurma, pour aurun acte, parce qu'il est illuminé. Le karma ne s'attache qu'au non-illuminé, à cause de son ignorance. C'est cette ignorance uni cause la chaine des renaissances, infernales, animales et humaines. Tout compte moral cesse, au moment où l'illumination détruit cette ignorance. L'illinminé ne pêche plus, ne peut plus pêcher. Son cœur est scelle du aceau, comme l'ont dit les vingi-sept patriarches mes prédécesseurs. Je suis venu en Chine (c'est Bodhidharma qui parle), pour 傳 心 印 précher cette doctrine du sceau da cœur, laquelle y est encare inconsue. Le Buddha est dans le cœur d'un chacun. Observances, austérités, prièces, études, tout cela ne sert à rien. L'unique but anquel il feut tendre, c'est i lliumination. Qui l'a obtenue, est un Buddha, un avec tons les Buddhas, ne sui-li pas lire un seul caractère. Etre Buddha, c'est avoir reconnu en soi la buddheité, son cœur intime, le cœur de son cœur, l'être invisible et impalpable, tenu comme le vide, que tout homme norte en soi. Cœur! cœur!.. tot si grand que tu embrasses le monde, toi si petit que la pointe d'une aignille un sagnit le pi pair, thi mon ce to, tor le Buillin, c'est tel

que je suis venu prêcher en Chine » — Icl fluit le discours de Bodhidharma à l'empereur Ou.



Il cous reste d'autres écrits, en très petit nombre, de la même époque; recueils de notes prises par les auditeurs de Bodhidharma à Kien-k'ang. Tous reproduisent la substance du grand discours dont je viens de donner l'analyse, le confirmant par conséquent, mais sans y rien ajouter d'essentiel. Ils emploient le terme abstrait 菩 提 bodhi, au lieu du concret Buddha, pour désigner la buddhéité, cette terminaison, dans chaque être, du 🏗 🏚 corps mystique, l'unique réalité existante. Tous repetent à satiété, que l'endovision ne s'enseigne pas... que, quiconque y tend, peut et doit s'y préparer par le silence, le recueillement, et l'abandon de tout, le renoucement à tout... mais que finalement ou obtient ou on n'obtient pas l'illumination, selon son karma, selon qu'on est mûr ou pas mûr. Cependant, pour ceux qui n'y arrivent pas en cette vie, leurs efforts n'auront pas élé stériles. C'est autant de gagné pour leurs vies suivantes. S'ils persévérent, ils finiront certainement par arriver à l'illumination. — La foi dans l'infaillibilité de la doctrine et dans la certitude du succès final, est point fondamental dans le système. La direction des aspirants et des novices et exclusivement orale, de cœur à cœur disent les textes, un cœur éveillé cherchant à éveiller un autre cœur qui dort encore.

Arrêtons-nous iel un instant. Qu'est-ce que cette doctrine, ce système?.. Bodhidharma n-1-il inventé chose neuve, à laquelle il faille affecter un casier spécial
dans la collection des aberrations de l'esprit humain?.. Non! je l'al déjà insimé
plus haut; Bodhidharma n'a rien inventé. Il a simplement importé en Chins le
Védantisme indien. Son maître Prajñâtava, le vingt-septième patriarche, fut certainement un Védantiste. Je pense que les patriarches qui le précédèrent, depuis
le vingt-quatrième Basiasita, et que les vrais Buddhistes ont récusés, furent également des Védantistes. Dans le discours de Bodhidharma, mettez Brahman en
place de Buddha, de bodhi, de corps mystique, et vous aurez un sûtra védantiste
parfait. Inutile de démontrer cela par raisonnement. Il suffira que je cite les points
principaux du Vedanta, monisme idéaliste dérive des Upanishads, pour rendre
l'identité évidente.



Il n'existe pas d'autre réalité, que le Brahman. Tout, en debors de lui, est illusion. Un prolongement, un bout du Brahman, est pincé dans chaque être, dont il constitue toute la réalité. Le corps dans lequel ce bout est pincé, est irréel. Mais cette fantasmagorie fait réver la terminaison du corps du Brahman pincée dans le corps humain. Dans son rêve, le bout du Brahman qui est en l'homme, produit un karma, concrétion de connaissances et de volitions illusoires, laquelle cause sa réincarnation successive, jusqu'au jour où, comme révelllé et redevenu conscient, le bout de Brahman individué se reconnaît, et par le fait même se délivre, se retire dans le Brahman universel.

«Il n'y a pas, dans l'homme, d'ame distincte. Il n'y a en lui, ni un fragment, ni un effet du Brahman. Il y a une participation au Brahman, qu'on appelle fanssement l'ame. Dire que cette âme sort du Brahman et rentre en lui, c'est une manière de parler, car elle est Lui; elle ne sort donc, ni ne rentre. L'âme est Brahman. Toutes les âmes sont un Brahman. Leur multiplicité est aussi illusoire, que celle d'une flamme unique qui se mire dans mille miroirs. L'illusion cessant, le Brahman se reconnaissant, la délivrance est opèrée. L'intuition du Brahman en soi, l'illumination et la délivrance, supposent que le karma a préalablement été soldé. On s'y prépare par la foi et le magistère, lequel repose sur une tradition infinie et ininterrompue. De génération en génération le secret a été transmis, par tradition orale. Qui l'a reçu, doit se le répéter sans cesse, pour ne pas l'oublier, jusqu'à sa délivrance. Il doit rejeter toute étude, toute science, et se borner à se dire sans cesse: Il n'y a ni je ni moi. Je ne suis pas un être distinct. Je suis Brahman. Je n'al jamais été, je ne suis pas, je ne seral jamais, moi. Je n'agis pas, je ne patis pas, moi. - Préparée ainsi par la foi, la vision se produira au moment où le karma sera éteint; comme après une éclipse, l'occultation cessant, le soleil apparaît radieux. Le culte et les offrandes, les purifications et les abstinences, la retraite et le silence, n'ont d'efficace qu'en tant qu'ils aident à entretenir et à fortifier la foi. - Une fois l'intuition obtenue, il n'y a plus, pour l'illuminé, ni bien ni mal, ni mérite ni souillure. Il est au-dessus de tout, étant un avec Brahman, qui est tout en tout. > / Vedanta sûtra. / - L'identité de cette doctrine, avec celle des Tch'an, est évidente. Et j'ajoute ceci. Les comparaisons pittoresques qui abondent dans les sûtra védantistes, se retrouvent telles quelles, et dans le même ordre, dans les écrits des Tch'an chinois, ce qui rend l'emprunt certain, je pense.

Ceci posé, nous pourrons comprendre, phénomène sans cela inexplicable, pourquoi les Tch'an agréent, eux non-buddhistes, toutes les formes du Buddhisme, et de plus l'Amidisme, le Tantrisme, etc. Ils les acceptent, comme des systèmes ascétiques préparatoires, pouvant élever l'adepte provisoirement jusqu'au degré compatible avec son karma actuel. S'il persévère ensuite, disent-ils, il s'élèvera, d'existence en existence et de doctrine en doctrine, pour aboutir finalement à la doctririne Tch'an, la plus élevée de toutes, au moment où son karma étant éteint, la buddhéité en lui sera mure pour se reconnaître, et pour être par conséquent délivrée. En d'autres termes, au moment où l'être sera mur pour le nirvana, qui est pour les Tch'an la rétraction dans la monère universelle, seul individu existant. - Peu importe aux Tch'an dans quelle secte l'adepte aura gravi ses premiers échelous. Ils graduent seulement en gros les diverses sectes, quant à leur capacité de préparer à l'intuition. L'Amidisme est le bas de l'échelle. Puts vienpent les observances hinayana. Enfin les spéculations mahayana, Eux qui nient l'efficacité des livres et de l'étude pour l'intuition, l'admettent comme préparation éloignée, et le fait n'est pas rare que, à des disciples jugés incapables d'arriver à l'intuition dans leur présente existence, les maltres Tch'an fassent lire et méditer des sutra mahayanistes comme le 褐 像 歷 Leng-kia-king ou le 金 剛 響 Kinn-kang-king, pour les avancer du moins dans leur voie, en vue de leurs

existences futures. Mais la réception comme Tch'an profès, le 為 印 sceau du cœur, n'est accordé qu'à celui qui a obtenu l'intuition; à celui dont les réponses ont révéle à son Maître, qu'il est, comme dit le texte chinois, 法 选 un vase de la loi, ou plus vulgairement, qu'il est 數 mûr.

Done, dans les couvents Tch'an, les candidats sont longuement éprouvès. Si on reconnaît en eux une incapacité karmatique qui ne laisse espèrer aucun résulint, ils sont renvoyés dans le siècle avec de bons avis, ou adressés à d'autres sectes buddhiques. - S'ils sont Jugés capables, on leur donne, sur l'endovision, les théories blen sobres que j'ai exposées plus haut, et on les oblige à les appliquer. Or, si l'illumination se produit, l'individu étant devenu par cette illumination méme indifférent à tout, ne le dira pas. Le Maître suit donc son élève, et l'éprouve de temps en temps par des procédés, qui sont censés révêler si la buddhéiré est réveillée en lui ou non. Ces procèdés, abominablement brutaux, consistent, ou en interpellations inattendues et violentes; ou plus souvent, disons-le, en coups de poing ou de pied. Le premier mot qui échappe à l'adepte aiusi maimene, révête si le révell intérieur est accompli ou non. - Exemple : Le fameux Maitre E !! Ma-feon, Jugeant qu'un adepte approchait de la maturité, lui donna soudain et inopinément, en pleine poltrine, un coup de pled qui l'étendit évanoui. Quand les sens lui furent revenus, et pendant qu'il se relevait peniblement sur ses mains, le panyre homme s'exclama en riant aux éclats có joie, ô joie, tout tient sur la pointe d'un poil ... On jugea que la buddhéité était réveillée en lui. - Quant aux illuminés, leur position dans la congrégation devient tout autre. Ils sont aussi respectés, que les candidats sont maltrailés. Toutes leurs paroles, tous leurs gestes, sont sacrès, sont des oracles; car ce n'est pas eux, c'est la buddhéité qui parla ou qui agit en eux. De là l'immense littérature des 語 錄 U-lou, paroles écrites, de l'école Tch'an; nombre d'in-folio remplis de réponses incohérentes, insensées, faites à des questions quelconques et soigneusément enregistrées, sans aucun commentaire ni explication. Ce ne sont pas, comme on l'a supposé, des allusions à des affaires intérieures, qu'il fandrait connaître pour pouvoir comprendre. Ce sont des exclamations échappées à des abrutis, momentanément tirés de leur coma. Oracles du Brahman, que leurs pareils scrutent, pour s'occuper.

Les Teh'an prétendent que Bodhidharma fat le vingt-huitlème et dernier patriarche indien, et le premier patriarche chinois. J'ai prouvé, plus haut, que sa descendance du Buddha est un mythe. Quant à su lignée en Chine, elle est réclie, nombreuse, et a une histoire intéressante, à laquelle Je ne puis consacrer ici que peu d'instants. — Bodhidharma nomma pour être son successeur 法可 Hoet-K'eue, un ancien moine qui avait tâté successivement du hinayâna et du mahâ-yâna. La soif de paix intérieure le lui avait amene, et il ne l'avait admis qu'après les plus dures épreuves. Il paraît qu'il n'attelguit pas l'ideal, car Bodhidharma lui conseilla de s'en teuir au sûtra Leng-kia-king (page 525). — Hoei-k'eue passa la charge à 僧 Seng-ts'an, qui était venu à lui laique, à l'âge de quarante aus, pour lui demander la rémission de ses pêchés, et en qui il reconnut aussitât un vuse de la loi. Celui-ci vécut de foi et précha la foi, dit la tradition. — Seng-ts'an passa la charge à 篇 la l'avait de foi et précha la foi, dit la tradition. — Seng-ts'an passa la charge à 篇 l'a l'avait de foi et précha la foi, dit la tradition. —

celui-ci fut illumine. Epris d'idéal, il suppliait son Mattre con l'déliez-moi! déliezmoi de gracel ». « Qui donc t'a lie? lui demanda le Malire, et avec quels liens? ». A ce moment, Tao-sina prit conscience de sa Ilberté et appréhenda sa buddhéité. - Il passa la charge à un certain & D. Houng-jenn, auquet l'illumination éfait vemie, de par son karma, avant même son entrée au couvent. Quand il se présenta, à la question « quelle est ta famille? ». la bodhi, répondit-il... «Qui estu? ... je suis un vide... On reconnut aussitot que celui-là était parfaitement mûr, et on le fit profès, sans noviciat, sur-le-champ. - Il passa la charge au fameux 號 能 Hoei-neng, bücheron dans sa jeunesse, reçu au couvent comme domestique pour écorcer le riz, et que l'illumination saisit un jour, sans qu'on lui ent rien appris. Le Maître des novices avait affiché pour eux ce thême « le corps matériel est l'arbre de l'illumination... le cœur de chair est le support du grand miroir... Il faut essuyer ce miroir souvent... de peur que la poussière ne s'y attache. »... Hoei-neng écrivit à côté «l'illumination ne tient à aucun arbre... le miroir n'a pas besoin de support... et, comme rien n'existe, d'où viendraît la ponssière?».. Cette nuit-là même, le patriarche Houng-jenn alla trouver le domestique Hoci-neng dans le taudis où il dormait, lui expliqua en peu de mots la science ésotérique, ôta et lui passa la robe du Buddha apportée de l'Inde par Bodhidharma et qui avait été jusque là l'insigne du patriarcat, puis lui dit « à ton tour de répandre la doctrine s... Hoci-nen ; partit avant le jour. Il erra pendant quinze ans, dans les sauvages provinces du Sud-Ouest. Un jour, à Canton, reçu comme hôte dans un couvent d'une autre secte, où un ouragan venait d'enlever le drapeau de la tour, il y fut consulté par les moines sur la question de savoir si le fait devait être attribué au vent ou au drapeau? Il répondit en parfait idéaliste sancua vent n'a souffle, aucun drapeau n'a bouge; il n'y a eu de mouvement, que dans votre imagination. ... Sur ce il précha le vedanta, et fit beaucoup d'adeptes. Sous son patriarcat, la secte devint très nombreuse. - Après lui, elle se partagea d'abord en deux branches, desquelles sortirent finalement cing rameaux, dont le plus important fut cette fameuse secte 52 iff Linn-tsi, qui convrit la Chine de convents, ou plutôt de repaires de falnéants. Les cinq écoles se vantent de posséder la pure doctrine de Bodhidhurma. Toutes les cinq ne prétendent pas à antre chose, qu'à délivrer, en l'éveillant, «ce rol qui, dans le cœur humain, rève qu'il est captif, et est captif parce qu'il le rêve ... Et de fait, la doctrine des cinq écoles me paraît être substantiellement la même. Elles se distinguent seulement par l'emploi de certains procédés extérieurs, spécieux à chacune d'elles. - Les 🛍 清 Linn-tsi, qui sont sans contredit l'espèce la plus intèressante du genre, s'assurent du progrès de la buddhification, en administrant à leurs adeptes, à l'improviste, de grands coups de bâton. On juge de son état intérieur, d'après l'espèce de cri que pousse le patient. Il y a un index, une gamme, de ces cris. Système de percussion mystique, près de mille ans avant Laennec. - Les 泊 的 Wei-yang usent d'un jargon technique et de signes graphiques spéciaux, pour exprimer les stades de la buddhification. - Les disciples de W ils Te'ao-tong font usage d'un grand miroir comme instrument d'hypnose, et de formules secrètes communiquées aux seuls initiés. - Dans la secte 🕸 🎮 Yunn-menn, dont le fondateur ne répondit jamais que par une seule syllabe (un caractère) aux questions qui lui furent posses, on cherche à penetrer l'état interne des adeptes, au moyen de

plusieurs petits miroirs. — Enfin, dans la secte H. R. Fa-yen, à la foi avengle, on ajouta un petit brin de philosophie, ce qui est de la décadence. — Je no suis si les Védantistes indiens employèrent jamais des procédés semblables à ceux que je viens d'énumèrer. S'ils ne le firent pas, l'honneur de leur luvention est à attribuer aux Chinois.

-4-4-

Résumons brièvement. Les Tch'an, encore nombreux en Chine et au Japon, sont des Védantistes. Ce ne sont pas des Buddhistes. Ils n'observent aucune pratique buddhique. Actuellement, les meilleurs d'entre eux sont des quiétistes oisifs, ou des réveurs idiots. Les autres s'amusent à proposer ou à deviner des énigmes et des charades, en prose ou en vers. Mieux vaut ne pas parier de leurs mœurs. Le Buddha, ou le Brahman, comme vous voudrez, est impeccable. — On a dit souvent, que les couvents buddhistes sont des repaires d'immoralité. Je ne prétends pas que tous les moines buddhistes se conduisent bien, mais je m'inscris en faux contre l'accusation susdite, qui est calomnieuse dans sa généralité. Quant aux Tch'an védantistes, je vous les abandonne. Leur conduite scandalisa jadis, devinez qui?... je vous le donne en cent l.. Elle scandalisa Gengis-Khan, qui tenta de les réformer et n'y arriva pas,

Sources. — 魏 書 Wei-chou, l'Histoire des Wei. 梁 書 Leang-chou, l'Histoire des Leang. — Les traîtés 達 樂 血 脉 諭 Ta-mouo hue-mai lunn; 達 樂 大 帥 悟 性 論 Ta-mouo ta-cheu ou-sing lunn; 達 樂 大 龄 酸 相 論 Ta-mouo ta-cheu p'ouo-siang lunn, Et nombre d'autres écrits 讓 Tch'an, terre vierge.



#### Soixante-troisième Leçon.

Septième siècle. Sons les E Tong.

A. Buddhisme, — B. Mazdéisme, — C. Manichéisme, — D. Nestorianisme, — E. Mahométisme, — F. Tantrisme.

A. En chiffres ronds, de 550 à 650, le Buddhisme produisitén Chine deux nouvelles écoles philosophiques; d'abord une secte d'idéalistes, les 注相 Fa-siang; puis une secte de réalistes, les 準 嚴 Hoa-yen. Les deux eurent peu de succès et de durée.

Puis le moine 智 調 Tcheu-k'ai fonda la fameuse ecole 天 台 l'ien-t'ai, un syncrétisme qui devait mettre tout le monde d'accord. - La division du Buddhisme, en hinayana le vrni vieux Buddhisme athée et égoiste, et mahāyāna le faux Buddhisme polytheiste et altruiste, quisait à la propagande buddhique, les deux doctrines s'anathématisant l'une l'autre, ce qui n'était pas fait pour donner conflance aux adeptes. Tcheu-k'ai imagina d'englober le hinayana et le mahayana en un seul corps de doctrine, aux aspects divers, que chacun envisagerait du point de vue qu'il préférerait. Il admit des discours du Buddha, qui avaient été prêchés sur la terre aux hommes incapables d'en porter davantage, hinayana, doctrine exotérique, incomplète, mais acheminant de loin vers le salut. D'autres discours du Buddha, supposés avoir été prêchés dans les cleux aux devas, furent notés comme étant moitié exotériques moitié ésotériques, encore pour cause d'adaptation à l'intelligence imparfaite des auditeurs. Enfin d'autres discours du Buddha, censés avoir été préchés sur l'imaginaire 😩 🍴 Montagne transcendante, à des bodhisattyas très avancès, Maitreya Mañjuéri et autres, pur mahāyāna phénoméniste, représentent, dit Tcheu-k'ai, la vrale doctrine ésotérique du Buddha, son dernier mot, la vraie science illuminatrice et salvifique. Grâce à cette hypothèse des Tien-l'ai, absolument fausse mais très ingénieuse, tout peut être casé dans le Buddhisme. Permis à chacun de croire ce qu'il voudra, ou de ne rien croire du tout, tout en se disant fils du Buddha et dévot Buddhiste; car, en cherchant bien, il finira toujours par trouver dans les textes, un effatum exotérique ou ésotérique quelconque, Imputé au Buddha, qui lai donnera raison. - Comme ils admirent tous les écrits buddhiques, les Tien-t'ai eurent de grandes bibliothèques, et copièrent beaucoup. De ce chef ils rendirent service à la littérature buddhique, mais lui nuisirent aussi en la classant, non par ordre chronologique, non par ordre de matières, mais dans l'ordre de jeur estime subjective à eux, les traités nihilistes modernes étant mis en vedette, et le reste venant derrière pêle-mêle.

Enfin la même époque vit se former, par réaction, une école ritualiste, les in Lu-tsoung, lesquels s'attachérent presque exclusivement au vinaya, morale et discipline, s'occupant peu des textes, écartant les commentaires, abhorrant les discussions philosophiques. Ils rétablirent la stricte observance, et relevérent le niveau monacal, très compromis par la muitiplication des védantistes Tch'an: l'estime que il fi Tao-suan, le fondateur des ritualistes chinois, eut, sur la

moralité des moines, et par eux sur la moralité du peuple, une influence étendue et bienfaisante.

La même époque vit s'implanter en Chine plusieurs religions étrangères, dont le vais dire le nécessaire, brièvement.

Les Mazdeens étaient établis à la capitale 🖟 🕏 Tch'ang-nan, des le В. commencement du sixième siècle. Ils y avalent un temple, consacré à leur 祇 神 Génie du ciel ou 火 蹶 Génic du feu, disent les Chinois ; et un collège de 薩 資 Saba, prêtres ou anciens. L'Histoire de Chine appelle le fondateur du Mazdéisme 蘇 魯 支 Sou-lou-lehen, transfitteration de Za-ra-dascht. — D'ailleurs les relations entre la cour de Perse et la cour de Chine, étaient niors assez suivies. La capitale de la Chine vit arriver deux ambassadeurs du roi de Perse Kobad, l'une en 518, l'autre en 528. Phusieurs ambassades, sous les règnes de Khosrou I et de Khozrou II. En 631, un 12 1 Mogh, mage authentique, est reçu à Tah'ang-nan, et l'empereur ordonne de rehâtir le temple persan de la capitale. En 874, foyant les Arabes, Firence, le fils du dernier roi Sassanide Yezdegerd III, arrive à la cour de Chine et y devient capitaine dans la garde impériale. Il obtint de l'empereur la permission de bâtir, pour son usage, un temple persan particulier, en outre du temple public dont l'al parle ci-dessus. Le Mazdeisme parait n'avoir pas fait de prosélytes parmi les Chinois. Il fut exterminé, en 815, indirectement, comme religion êtrangère, par un èdit dirigé contre le Buddhisme.

-0-0-

Le Manichéisme inventé par le Chaldéen 廖 尼 Moni, mort entre 274 et 276, peut avoir été introduït en Chine, lors des ambassades du rol Kobad (ci-dessus), le manichéen Mazdek étant le ministre tout-puissant de ce prince. En tout cas l'Histoire mentionne que 二 宗 証 le Livre des deux Principes, traité de fond manichéen, fut expliqué à la cour de Chine, en l'an 695, par un 操多臟 foutouc-tan (probablement fur-sta-dân) persan; et, en 719, par un autre dignitaire manichéen. Plus tard le Manichéisme fut appelé en Chine 明 数 l'actrine de la Lumière, probablement parce que son but théorique était la délivrance des atemes de lumière captifs dans la gangue des corps. Souvent persocutés, les Manichéens se répandirent quand même. Ils furent, pour un temps, grands amis des Taoistes. On peut les suivre, dans l'Histoire de Chine, de siècle en siècle, jusqu'au treizième, époque où ils étaient nombreux dans les provinces maritimes du contre. - Il faut probablement considérer comme un rameau du manichéisme, la secte végétarienne 白雲数 du Nuage blanc, fondée vers 1108 par un certain 孔 K'oung-ts'ingkino, prohibée en 1202. Item, certains Végétariens actuels, vulgairement appelés Mangeurs d'harbe, paraissent bien être des Manichéens degénérés. - Il nous reste, en chinois, des textes manichéens rares et précieux. Un surtout, qui est probablement le discours de Mani a Addus, connu par les Acta Archelai, par les Actes syrisques des martyrs persons, et par Photius, lequel astura que c'est contre ce discoura qu'ecrivirent Titus de Bostra et Diodore. L'original grec est perdu. La science française, représentée par Messieurs Ed. Chavannes et P. Pelliot, a produit une très belle reconstitution de ce texte. (Journal Asiatique 1911-1912.)

-4-4-

D. Réritier des erreurs de Cérinthe, Nestorius dogmatisa au cinquième siècle, fut condamné en 431, et monrot vers 439. Sa doctrine fut importée en Chine par le moine Olopen, lequel y vint de la Perse en l'au 635, probablement envoyé par le Catholices Jesusyab II de Mossoul. Le Nestorianisme se donna le nom de 景 教 Doctrine de la Splendeur. En 638, un couvent pouvant loger vingt-et-un moines, fut báti à la capitale 長 安 Tch'ung-nan, et toute liberté fut donnée à la propagande nestorienne. Cette religion Joult, sous plusieurs empereurs de la dynastie JK Tang, d'une singulière faveur. Elle eut son temple dans presque chaque préfecture. En 742, offrande impériale au temple nestorien de la capitale. En 744, un service nestorien fut célébré à la cour, par sept prêtres. En 745, les Nestoriens sollicitèrent et obtinrent un édit, qui les distingua nettement des Mardéens et des Manichéens. En 845, ils furent supprimés, avec les Mardéens, indirectement, comme religion étrangère, par un édit qui visait les Buddhistes. L'édit porte à deux mille, le nombre des moines mazdéens et nestoriens réunis, alors présents en Chine. En 879, quantité de Mazdéeus et de Nestoriens périrent au sac de Canton, où ils étalent venus par mer. C'en fut fait du Nestorianisme, jusqu'au onzième siècle. - Ces Nestoriens de la première période, nous ont laisse un précieux document historique, la fameuse stèle dile de 画 安 府 Si-nan-fou, erigée en 781, exhumée en 1625, et qui existe encore intacte. L'inscription que cette stèle nous a conservée, parle du Dieu Un et Trine en des termes très obscurs. L'énoncé de l'Incarnation est dogmatiquement et linguistiquement défectueux. La divinité du Fils de la Vierge n'est pas énoncée. Le dogme de la Rédemption est escamoté. Pas un mot de la Passion. « Après avoir expliqué les trois vertus, inauguré la vie et étaint la mort, en plein midi le Saint (c'est-à-dire Jésus) monta lumortel». Voilà tout. C'est peu. Et, des termes employés pour exprimer ce peu, plusieurs sont taoïstes, et durent être mal compris par les lecteurs. - Concluons; Avant l'arrivée des Nestoriens, aucun vestige historique de Christianisme en Chine. Quand lis furent arrivés, pas davantage de Christianisme vrai. Les Nestoriens gardérent le silence sur la Croix, et turent le Crucifié qui n'était pour eux que l'homme né de Marie. He n'annoncèrent donc pas le Salut, et ne procurérent pas la Grâce à la Chine. Branche morte de l'arbre de vie, ils ne facent pas une bouture chrétienne, ne poussérent pas de racines, durérent autant que la faveur impériale, et disparurent quand celle-cl cessa.

---

E. Du Mahométisme, les Chinois entendirent parier pour la première fois, seize années après l'hégire, en 638, quand le roi de Perse Yezdegerd III réfugié à Merw, demanda du secours contre les Arabes à l'empereur de la Chine. Les Chinois connurent les Mahométans très vite et très bien. — En 713, l'émir Kotaiba ben Moslim, général du kulife ommiade Walid, qui avait poussé Jusque dans le

Ferghana, envoya des députés à l'empereur de Chine. — En 756, le kalife abbasside Abou Djafar et Mançaux prêta à l'empereur chinois 萧宗 Soustsoung un corps de troupes arabes, avec lesquelles celui-ci reconquit ses deux capitales prises par des rebelles. — En 872, Ibn-Vahab de Bassora, venu à Canton par mer, alla jusqu'à la cour de Chine, et fut reçu en audience par l'empereur 紫宗 I-tsaung, qui lui montra la collection des images des prophètes, Noé, Moise, Jèsus, Mahomet, qu'il conservait dans une cassette, avec les images des Sages de la Chine et de l'Inde. — Le commerce maritime Sino-Arabe, entre Ganton et Siref par Ceylan, était alors très actif et très prospère. En 879, au sac de Canton, près de cent mille Mahométans furent massacrés. Ensuite il ne fut plus question d'eux, jusqu'à l'époque mougole. — En Chine, les Mahométans appellent leur religion 治 吳 la Doctrine du Pur et du Vrai. Il n'y a pas trace que, à l'époque qui nous occupe, ils alent fait des prosélytes parmi les Chinois.

-4-4-

Enfin le septième et le huitième siecles virent se développer en Chine le  $\mathbf{E}_{i}$ Tantrisme indien, l'école 真 盲 des formules officaces, 異 étant pris dans le sens taoiste du caractère. C'est une adaptation chinolse du vieux 流 传 首 yogisme théiste de Patonjali (deuxième siècle avant J.-C..), d'abord remanie par 🕸 賢 Samanta-bhadra, puis fixe sous forme polytheiste par 無 著 Asamgha (quatrième siècle après J.-C. probablement). Un traité de ce dernier, traduit en chinois en 617, n'ent que pen de succès. Mais, en 716, l'Indien 差 無畏 Subhukara étant venu à la cour de Chine, gagnà le célébre 張 送 Tchang-soci, plus comm sons son nom de moine - Fr I-hing, anquel il enseigna les sciences indiennes, I-hing l'aidant en reiour pour ses traductions. - Subhakara se persuada que les moines buddhistes pendalant en Chine leur temps à philosopher; que le peuple chinois n'était pas capable de spéculations abstraites; qu'il suffirait, pour le gagner, de satisfaire son penchant naturel à la superstition. Laissant donc de côté toutes les théories, qu'elles fussent hinayanistes ou mahayanistes; acceptant lous les Buddhas et Pousas, les dieux hindons et les chenn chinois; rejetant tout dogme, toute tradition, toute explication; Subhakara inventa, à l'usage du panvre peuple souffrant, un pantheon de protecteurs quelconques, et lui appait à les invoquer par des 真 言 formules efficaces on sancrit translittéré, inintelligibles pour le peuple, qui crut d'antant plus à leur vertu. Dans les écrits de la secte, les litantes des Buddhas et Pousas à invoquer, contiennent plus de mille noms, tous de pure invention. Des dieux empruntes à l'Hindouisme, jouent les rôles principaux. Ce sont: 就 建 茫 那 Vairocana; Vajrapāni protecteur universel et sauveur dans tous les besoins, souvent appele 酸 京主 le Maitre des formules, on 全 副 手 ta Main de diamant; puls 歐 沙 門 Visvakarman qui fit la première image du Buddha; 🕸 🛱 Bheshajyaguru, par lequel on obtient la rémission des peches les plus enormes; 接 強 Kahitigarbha, qui pent faire commuer les peines informales; la devi 未 利 支 Marichi, protectrice des voyageurs; l'egresse 詞 利 帝 Hariti, qui secouri les femmes, dans teurs besoites speciaux. Il va sans dire que Amitabha et Avalokitesvara ont aussi leur place dans ce panthéon, mais au même rang que tous les autres. — Ces dieux n'ont pas d'histoire. Leurs attributions sont mai définies. Peu importe. Subhakara enseigna seulement que tous les recoins de ce monde sont remplis de lutins malfaisants; qu'au-dessus de ce monde il y a des êtres puissants, capables de protèger ceux qui les invoquent; que le client n'avait qu'à bien choisir, et à réciter la bonne formule. — Les tantras 制, 富 formules efficaces, sont renforcées par les mudras 法 印 gestes efficaces, faits avec une main (ou les deux mains) vide ou tenant un objet. Le mudra signific ce que le tantra énonce. Il supplée au tantra, quand celui-ci ne peut pas être récité, lei geste valant telle formule. Il y a aussi des volumes de mantras 制 聚 formules conjuratives. Le tout en sanscrit translittéré.

Deux autres Indiens, de caste brahme, 全 剛 智 Vajrabodhi el 不 空 Amogha, arrivèrent en Chine en 719, et donnérent au Tantrisme un nouvel essor. La demande de tantras devint telle, que Amogha fut député officiellement par le gouvernement impérial, dans l'Inde et spécialement à Ceylan (741-746), pour en rapporter le plus grand nombre possible. Favori de trois empereurs, ayant rang de ministre et comblé de titres, cet homme vécut jusqu'en 774. Il fit du Tantrisme la secte à la mode. - A noter que, dans les nombreux recueils signés par lui, on ne frouve rien de ces choses immondes, que les anteurs compétents reprochent au tantrisme sivaîte indien et tibétain; aucune trace des orgies des dévots et des dévotes de la main ganche. - Que reste-t-il, maintenant, des efforts d'Amogha? Il reste cette liturgie d'invocations et de conjurations, accompagnées de gestes et de musique, avec lanternes drapeaux et pétards, dont vivent encore aujourd'hui en Chine taut de bonzes de bas étage, appelés dans les familles, pour guérir les malades, pour délivrer les morts, pour procurer à tous bonne santé et bonnes affaires. Ni eux, ni leurs clients, ne savent au juste à qui ils s'adressent; mais le rit est bon; est efficace; cela suffit. — C'est là de la décadence. Amogha demandait davantage, de ceux qui lui demandaient l'affiliation. Il les instruisait, les ëpronyait, et n'accordait l'initiation qu'à ceux qu'il avait reconnu être & 📦 種 de la graine de diamant, L'initiation se conférait par 謹 頂 le versement d'eau rituelle sur le sommet de la tête, après un acte solennel de contrition et de dévotion semblable à celui des Amidistes. Cette effusion d'eau n'était pas un rit purificatoire. Cétait, disent les textes, un sacre, à l'instar du (murddhaja) sacre par l'ean des princes indiens, au jour où ils étaient reconnus princes héritiers. L'initiation par l'eau déclarait l'adepte, fils légitime du Buddha, né de la bouche du Buddha, dépositaire de sa doctrine. Car, bien entendu, les fantras furent censès avoir été tirés de l'enseignement ésoterique de Säkyamuni. Dans les écrits de la secte, c'est toujours îni qui les enseigne. Pauvre homme! que de choses on lui a mises dans la bouche et sur le dos! - Les initiés d'Amogha se singularisérent par leur genre de vie retire et des pratiques secrétes, qui leur valut le nom de 圖 密 数 école du mystère. Il transpira qu'ils attendaient un sauveur et une ère à venir. Cela les rendit auspects au gouvernement, comme société ayant peut-être un but révolutionnaire. La secte fut interdite. Cela ne la fit pas disparattre, au contraire; car, en Chine, le fruit défendu est le plus délicieux des fruits. Le seul résultat de la proscription, fut que les honzes musiciens dont l'ai parlé plus haut, renoncérent à l'initiation et au ceste, pour devenir de simples industriels, tolérés comme tels. Les vrais adeptes, ou contraire, s'enfoncérent dans un mystère plus profond. Ils attendent la venue de Maitreya, le Buddha à venir, lequel, disent-ils, dicta ou inspira à Asampha la doctrine qu'ils pratiquent. Leur morale est sévère, leur vie très austère. Ils ont une biérarchie d'instructeurs, qui visitent les familles à intervalles règlés, toujours aprée la nuit tombée, en instruisent les membres un à un, et repartent avant le jour, ayant perçu une taxe. Chaque famille ne connaît que son instructeur. Défense à tout adepte d'en instruire un autre, fût-ce sa femme, fût-ce son énfant, de peur d'erreur doctrinale. L'instructeur enseigne article par article, tant par séauce, l'article suivant n'étant enseigne qu'à celui qui aura pratiqué le précédent. — De nos jours des adeptes de cette secte se convertissent souvent au Christianisme, et deviencent vite d'excellents chrétiens, leurs mœurs ayant été bonnes, et feur croyance au surnaturel étant très vive.



Voici quelques fragments de doctrine, tirés de traités tantristes. Its sont rares et frastes.

L'homme n'est pas, comme la banane, un fruit sans noyau. Son corps contient une ame immortelle 鬼 親, que les Tantristes chinois disent avoir la figure d'un petil enfant. - Après la mort, l'âme descaud aux enfors, pour y être jugée. Le pardon des péchés, la préservation des supplices, «I souvent promis aux dévots, sont expliqués par les Tantristes, non comme une dérogation à la justice, mais comme l'effet d'un appei interjeté, en faveur de l'âme coupable, par tel protecteur transcendant. Cet appel obtient à l'âme une vie nouvelle, sorte de sursis durant lequel elle pourra se racheter en faisant des bounes œuvres, en place de l'explation par les tortures de l'enfer. La secte croit que les juges informanx préférent le rachat comme plus distingué et plus fructueux que l'explation, et déférent toujours volentiers à l'appel qui sollicite cette faveur. - Quiconque, ayant été dévot Tantriste, a demandé avant sa mort à remaître dans le domaine de tel ou tel Buddha, est cense en avoir appelé lui-même, et il lui est fait selon sa demunde. Quant à ceux qui n'ont rien fait pour se sauver eux-mêmes, pécheurs et mécréants, leurs parents et amis, ou les bonzes, peuvent interjeter appei en leur faveur, même après lenr mort. Mais il faut que cet appei soit fait dans les vingt-et-un jours qui suivent le décès. Car l'encombrement des tribunaux infernaux est tel, qu'aucune âme n'est jugée avant le vingt-et-unième jour. Mais, une fois ce terme passé, le jugement étant prouoncé et la peine ayant commencé, il n'y a plus moyen d'intorvenir. - La dévotion des Tantristes pour le saint des défunts est très grande. C'est elle qui fait vivre les bonzes... Supposé, disent les textes, qu'un membre de votre famille ait été mis en prison, que ne feriez-vous pas pour l'y soulager et pour l'en tirer? Il faut faire de même pour les défunts, qui sont allés dans la grande prison des enfers. Se repentir peur eux, efface leurs fautes. L'aumône faite pour eux, leur est comptée. Surtout il faut obtenir des bonzes qu'ils les délivrent, par l'efficace des rits ad hoc, psalmodie, lanternes, drapeaux, musique, etc.

Voici un échantillon de tantra sanscrit translitiéré... Après avoir fait avec les mains /mudru/, d'abord la roue du feu, puis la roue de l'eau, puis la roue du vide, prononcez distinctement «Nan-mo san-man-touo pouo-touo nan! Sapouo-touo eull-na eull-na, pei-ys-na-tchez-na, cha-ha!».. Nan-mo est le sanscrit namuh; cha-ha c'est sudhà; etc. — Il y en a de semblables, si-je dit, contre

tous les démons et lutins. Démons des monts, des bois, des steppes, des sables, des champs, des cimetières, du feu, de l'eau, de l'air, des arbres, des chemins. Démons des habitations, de la porte, de la cour, des galeries, du puits, de l'âtre. des latrines. Ames des pendus, des noyés, de ceux qui sont morts de faim ou de froid, des empoisonnés, des tués à la guerre, de tous les cadavres non encore ensevelis, qui cherchent à se venger de leurs anciens ennemis on de la société, qui bloquent les portes et les fenétres, qui coupent les chevelures, qui s'attachent aux montures ou aux chars des voyageurs. Démons des rêves, de la folie, du surdimutisme, de toutes les maladies, qui sucent le sang ou le sperme, qui épuisent l'esprit vital, qui rongent les os on les viscères, qui empêchent la conception ou l'acconchement, qui excitent les passions furienses, qui causent la mélancolle et le désespoir. J'en passe, et des meilleurs. En tout 60049 espèces de démons on de lutins. Sans compter les objets anciens devenus transcendants, les malédictions subsistantes, les dieux de toutes les religions idolatriques qui sont tous des #5 神 démons impurs, etc. etc. — Il y a aussi des formules contre les bêtes féroces, les voleurs, les brigands, les méchants mandarins, les satellites rapaces. Contre tous ces dangers, et bien d'autres, les formules sont efficaces, pourvu que récitées de cœur et à temps. Mais l'initiation par l'eau vaut mieux encore, Car d'innombrables bons génies entourent l'initié, en tout temps et en tout lieu, si bien qu'aucun malheur ne peut l'atteindre. - Il est bon aussi de porter sur soi, le nom écrit du protecteur auquel on s'est conflè, ou son image, dans ses cheveux noués on dans son sein. Ou quelqu'un de ces signes appelés 🗰 🗐 sceaux transcendants, ou 伏 隆 印 sceaux vainqueurs des démons.





Pour s'exciter à produire des invocations fréquentes, et pour les compter, les Tantristes ont inventé, et portent sur eux, 念 株 ce qu'on a appelé le chapelet buddhique, une enfliade de grains mobiles sur un cordon. Le nombre des grains varie; 1080, ou 180, ou 54, ou 27 grains. Quand le Tantriste invoque son protecteur

on ses protecteurs, il saisit un grain avec quatre doigts (pouce et index des deux mains) et le sarre fortement, tandis que son intention se concentre sur l'invocation qu'il formule. Porté dans le chignon, dans le giron, ou au bras, le chapelet prèserve des mauvaises rencontres, et fait surtout que tout ce qu'on dit 成念 議 acquiert le mérite d'une prière.

Sources. — Les deux 唐 書 Tang-chou, Histoires officielles de la dynastie Tang. — Tautrisme: 大 靴 廬 遮 那 成 鄉 轉 變 加 持 經 Ta Pi-lou-tcheena tch'eng Fouo chenn-pien kia-tch'eu king. — 濂 頂 經 Koan-ting king. — 金 剛 頂 瑜 伽 念 珠 經 Kinn-kang-ting u-kia nien-tchou king. Etc.



Moine Tch'an en contemplation.

# Soixante-quatrième Lecon.

Du septième au neuvième siècle de l'ère chrétienne. Confucilisme. Le nouveau Commentaire des Canoniques. Polémique. Cuite et hymnes.

La conquête du peuple chinois par l'Amidisme et le Tantrisme, réveilla les Lettrés sommolents depuis le deuxième siècle de l'ère chrétienne. Ils réagirent. Cêtte réaction fut funeste au peu qui leur restait de doctrine traditionnelle. Sceppliques, ils l'étaient tous depuis longtemps. Beaucoup d'entre eux étalent personnellement matérialistes et athées; mais la secte comme telle n'avait pas encore fait ouvertément profession de matérialisme et d'athéisme. Elle fit ce pas, à l'époque où nous sommes, par dépit contre les Amidistes pratiquement théistes; par dépit contre les Amidistes et les Tantristes, qui préchaient la survivance de l'âme. La caste abandonna les notions primitives du Souverain d'en haut personnel, des Mânes glorieux, pour s'en tenir à un naturisme vague, ciel et yinn-yang. Préparée par des siècles de décadence, cette apostasie du vieux théisme se manifeste, à cette époque, dans le nouveau commentaire des Canoniques, et dans les controverses avec les Buddhistes.

- f. Pai dit que le premier commentaire des Canoniques confuciistes, fut écrit au deuxième siècle de l'ère chrétienne, principalement par 斯文 Toheng-huan (page 390). Au commencement du septième siècle, parut une nouvelle édition des Canoniques, comprenant le texte, le commentaire de Tcheng-huan, plus une glose par 北朝 建 K'oung-yingta, un descendant de Confucius à la trenté-deuxième génération. Cette glose exprime la mentalité des Confuciistes sous la dynastie 唐 Tang. Elle rectific parfois le commentaire de Tcheng-huan; mais, systématiquement, elle estompe, atténue, dégrade, dans le but évident de substituer un sec rationalisme à la foi antique. Même sur les textes les plus clairs et les plus forts des Annales et des Odes, ceux que j'al cités dans mes premières Leçons, Koung-yingta s'exprime en termes évasifs. Influence vague du Clei sur les choses de ce monde, fusion de l'esprit vital des morts avec l'esprit vital universel, survivance des défunts dans la mémoire de la postérité, et autres fadaises. La décadence est palpalle.
- Quant aux controversistes, ils parièrent à bouche ouverte, et eurent parfois l'impudeur d'avouer le motif plutôt passionnel que doctrinai qui leur avait fait prendre leur position. Je vais citer quelques fragments.

L'esprit est à la matière, ce que le tranchant est au sabre. Tranchant et sabre sont deux noms différents, qui désignent une même chose, un sabre tranchant. On ne peut pas imaginer un sabre sans tranchant, un tranchant sans sabre. Quand le sabre est détruit, le tranchant ne subsiste pas. Alusi, quand le corps est détruit, l'esprit cesse d'être. - L'homme diffère du hois; il a quelque chose de plus que le bois, dit le spiritualiste. Le bois est matière saus intelligence; l'homme est matière avec une intelligence. - Pas zinst, répond Fan-tchenn. L'homme ne diffère pas du bois; parce qu'il a quelque chose de plus que le bois, mais parce qu'il est autre que le bois. Le bois est matière non-intelligente; l'homme est matière intelligente. La différence est dans la nature, non dans rien de surajouté. - Alors, si la matière humaine était naturellement intelligente, les assements des morts seraient encore inteiligents: - Non, car les es morts ne sont plus matière d'un homme, comme une bûche de hois à brûler n'est plus matière d'un arine. Les matières n'ont leur action specifique que dans le vivant seulement. Un corps vivant, et un cadavre, sont deux êtres différents. Le cadavre fui un corps; il a cessé de l'être. Comme la bûche est le résidu d'un arbre qui a cesse d'être. - Si le corpe vivant était paturellement intelligent, toutes ses parties seraient douées d'intelligence. On penseralt avec la main, avec le pied. - Non. Le corps est un; et l'intelligence étant un avec le corps, elle est une. C'est l'homme qui pense; non sa main ou son pled. - Si l'intelligence était fonction du corps, tous les hommes seraient également intelligents. Or il y a des sages et des sots. -- Il y a des sages et des sots, parce que l'affinage de la matière n'est pas uniforme. Une matière plus fine, est plus intelligente; une matière plus grossière, l'est moins. - - Et la conscience, le sens moral, comment expliquerez-vous cela, si vous niez l'ame? - On! bien facilement. Les divers organes out leur sansation propre. L'oil voit, l'oreille entend. La conscience est la sensation propre du cœur de chair. Elle diffère de sensibilité, dans les divers hommes, selon que la matière de leur cœur est plus ou moins affinée, comme je viens de dire. - Si l'esprit et la matière sont identiques, si tout fluit avec le corps, si rieu ne survit, alors à quoi bon le culte des Ancêtres sur lequel les Canoniques insistent tant; à quoi bon les offraudes et les prières? - Les Sages out prescrit ces rits, pour consoler les bonnes gens. Le fait qu'on les accomplit communement, ne prouve pas que l'objet auquel ils s'adressent existe ---Alors comment expliquez-vous les apparitions historiques de revenants? Ces faits ne renversent-its pas vos théories? - Non, car its ne sont pas prouvès. - - Et les Manes glorieux, dont parient tant de lextes? - J'atiends qu'on me les montre... Que les animans se divisent en quadropèdes et votatiles, ceci, je l'ai vo, je le crois. Mais que les hommes se divisent en vivants et en mânes, qu'il y ait un monde supérieur et un monde inférieur, pour croire cela, l'attends qu'on me l'ait montre. - - Et croyez-vous que, si vous arrivoz à persuader au peuple que l'esprit finit avec le corps, il résulte de vos ciforts quelque avantage? - Il résultera de mes efforts cet avantage, que l'aural rumé le Buddhisme, lequel vit de ce que le peuple croit à la survivance. l'aurai ruine ces moines, qui exploitent les familles et arrachent leur pain aux pauvres, pour corichir leur Buddis. Ce sera là un blen pour l'humanité. Quand on nora cessé de croire à la survivance et aux sauctions d'outre-tombe, quand on n'ajoutera pius foi qu'aux choses positives et prouvées, alors c'en sera fait du Buddhisme et de ses moines. C'est par amour du bien

public, que je combats le dogme fondamental de ces gens-là, la survivance. » ( 神 流 論 )

-0--0-

En 626, sous l'empereur 高 祖 Kao-tsou des 唐 Tang, l'Annaliste 信 变 Fou-i se distingua par la violence de ses attaques contre les Buddhistes. L'empereur lui fit un jour la remarque, qu'il ne connaissait guère leur doctrine. Je veux ignorer ces pernicieuses folies, répondit l'Annaliste, parce que je les abhorre.

Après les extravagances buddhistes de l'impératrice at Ou, et ses entreprises contre la dynastie T'ang, les Lettrès devinrent encore plus agressifs. Ils faillirent parfols s'en trouver mal, car, sous les Tang, in faveur impériale fut inconstante, aliant parfois aux Buddhistes, parfois aux Taoistes, rarement aux Lettrés, - En 870, l'empereur 激 空 Hien-tsoung s'étant fait apporter au paluis une relique du Buddha, le fameux 🔄 🏠 Han-u qui portait aux Buddhistes une baine féroce, trempa son pinceau et apostropha l'empereur en termes fels, que celul-ci parla de l'envoyer au supplice. Des amis hant places s'entremirent, et dirent à l'empereur que l'an-u était à la vérité un peu fou, mais très dévoué à sa personne; qu'en parlant si mal, il avait cro bien faire; qu'il y avait lieu d'user d'indulgence; etc... Han-u fut euvoyê comme gouverneur dans le jointain Midi; exit honorable. -L'Histoire annote ainsi: «Vers la fin de la dynastie 🖫 Tcheou, les Taoistes commencèrent à faire la guerre aux Leitres. Vers la fin de la deuxième dynastie 🏋 Hun, les Buddhistes entrérent en lice à leur tour. Depuis les 晋 Teinn, les adeptes de ces deux sectes sont devenus de plus en plus nombreux et entreprenants. Empereurs, rois, officiers, people, tout le monde croit ce qu'ils disent. Les petits leur demandent la rémission de leurs péchés, les grands se délectent de leurs spéculations creuses. Seul Hamou a vu, dans ces doctrines, la ruine du pays et la perte du peuple. Il fit ce qu'il put pour les combattre. Ses pamphlets circulérent par tout l'empire.

Voici le passage principal de la remontrance faite par Han-u à l'empereur Hien-tsoung, à propos de la fameuse relique... « Quand l'empereur Kan-tson de la dynastie actuelle, ent recueilli la succession des je Soei, il délibéra «'il n'extermineralt pas le Buddhisme. Malheureusement les ministres qui l'entournient, hommes à l'esprit étroit, étaient peu versés dans nos traditions nationales. Le projet de l'empereur n'aboutit pas. l'enrage quand l'y pense... Et vous, Sire, perspicace, sage, lettre, brave ; prince comme on n'en a pas vu depuis longtemps ; quand vous montâtes sur le trône, vous commonçâtes par interdire aux Buddhistes l'acceptation de nouveaux sujets et l'érection de nouveaux couvents. Je me dis alors, voltà que le projet de l'empereur Kao-tsou va se réaliser, enfiu !.. Helas, vos ordres n'ont pas élé exécutés. Le recrutement et les constructions ont continué. Et maintenant, qu'entends-je? Est-il possible que vous ayez ordonné aux bonzes, de vous apperter processionnellement un os du Buddha?.. Quolque je sois le plus stupide des hommes, je pense toutefois ne pas me tromper, en supposant que vons ne croyez pas les contes de ces gans-là. Vous avez donné cet ordre, l'Imagine, pour manifester votre contentement de l'abondance qui a signale celle année, on pour donner un divertissement au peuple. Car enflu, sage et instruit comme vous êtes, comment pourriez-vous ajouter foi aux superstitions buddhistes? - Mais, hélas! prenez-y

garde! Le peuple, sot et borné, facile à égarer et difficile à éclairer, u'ira pas au fond des choses. Quand Il vous verra faire ce que vous projetez, il croira que vous êtes devenu Buddhiste. Les rustres se diront: voyex le sage Fils du Ciel, comme il sert le Buddha de tout son cœur! et nous, son petit peuple, nous ne nous y mettrions pas avec ferveur?!. Tous vont se faire brûler des moxas sur la tête, et s'useront les doigts à offrir de l'encens. Ils vont leter en foule teurs vêtements laiques, renoncer à leurs biens, et affluer dans les couvents. - Matheur ! ces choses ruinent nos mours, et nous rendent ridicules aux yeux des étrangers. Car enfin, c'est un Barbare que nous honorous de la sorte; un homme qui n'a pas su parier notre laugue, qui n'a pas su s'habiller comme nous, qui n'a rien connu des enseignements de nos Sages et de notre tradition nationale, qui a méconnu ses devoirs de fils et de anjet! S'il vivait encore, cet homme; s'il venait Ici, comme ambassadeur de son rol, vous devriez sans doute le recevoir, mais tout juste, une petite fois, par condescendance : puis, après lui avoir fait don d'une robe neuve, vous devriez le faire reconduire à la frontière sous bonne garde, pour lui ôter toute possibilité d'infecter votre peuple. Voità tont ce que vous devriez au Buddha, venu à votre cour vivant et accredite... Et maintenant que cet homme est mort depuis longtemps, vous laissez, sans recommandation aucune, présenter à Votre Majesté un de ses os décharnés, qu morceau malpropre et néfaste de son cadavre, et vous lui donnez accès jusque dans votre palais !.. Confucius n'a-t-il pas dit : respectez les êtres transcendants, mais ne les approchez pas ; tenez-vous à distance ?!. Les Anciens se précautionnaient contre le mauvais influx, chaque fois qu'il teur fallait approcher d'un cadavre. Ils s'entouraient à cet effet de sorciers, lesquels chassaient les influences néfastes, à grands coups de rameaux de pêcher et de verges en jonc (page 103 ) ... Et vons, sans motif plansible, vons faites apporter chez vons, dans vos appartements, un os putride et infect. Vous en approchez, sans aucune précaution, sams rumeaux al verges. Et vos officiers, et les censeurs, ne vous avertissent pas l Fen rougis pour enx! - Ah! je vous en prie, faites remettre cet os au bourreau. pour qu'il le jette à l'eau ou dans le feu, afin d'en finir à jamais avec cette racine de malheur, afin de dessiller les yeux au peuple, afin de préserver les âges futurs de la séduction et de l'erreur. Si le Buddha l'apprend et peut quelque chose, qu'il se venze sur moi, qui endosse blea volontiers l'entière responsabilité de vos actes. Oni, je me dévoue de tout cœur, pour protéger l'empire contre la superstition et la ruine. (倫佛母表)

Culte officiel — Si, du septième au neuvième siècle, le Confuciisme fut à peu près sans influence dans une Chine buddhiste et thoiste, le culte officiel resta néanmoins le culte autique, et les hymnes de celle époque répétent l'ancienne tradition. — Phénomène remarquable. Le culte primitif, le culte officiel, le culte chinois, n'appartint jamais à une dynastie, à une secle, à une école. Il resta en dehors de tout, considéré, par tous et toujours, comme invariable et intangible. Aux jours de leur puissance, les Confuciistes n'y ont jamais rieu ajouté. Quand lis étaient au pinacle, les Taoistes et les Buddhistes n'en ont jamais rieu retranché. — Hélas! ce ne fut pas par foi; ce fut par routine. On chanta ainsi, d'âge en âge, parce que les Anciens avaient chanté ainsi, — Les dynasties par sont et les Tang

nous ont légué deux riches hymnaires. Le fond des hymnes est le fond ancien; le style est moderne; le manque de foi se trabit par une froideur sensible.

Voici deux spécimens des hymnes des Soei.

En vers de quatre caractères, au Ciel:

Le palais violet (quadrilatère de la Grande Ourse) brille. Là réside, invisible et mystérieux, le Suprême Un, qui abaisse ses regards vers la terre.

O noble et élevé Suprême Ciel, voici alignées les pierres (lapis-lazuli) que nous t'offrons, voici les victimes immolées pour toi.

Vois tous ces ministres, la musique et les bannières. Abaisse tes regards vers ces pierres de ta couleur.

Que vers toi monte la fumée du sacrifice. Donne-nous le bonheur, pour ces témoignages de vénération.

En vers de trois caractères, aux Génies cèlestes et terrestres:

Le cour ému, fixons l'espace, dans un espoir sincère, avec des sentiments respectueux.

Sortant du mystère, les Génies descendent invisibles. Avec vénération, l'empereur et ses ministres lévent les yeux (vers eux).

Nous avons fait tout ce qu'on peut faire pour ouvrir la voie aux Génies, pour faire venir ces intelligences transcendantes, pour les régaler avec respect, après les avoir évoquées dans les hauteurs azurées, et dans les sombres profondeurs.



Voici deux spécimens des hymnes des Tang.

Au Ciel, en vers de quatre caractères, l'an 709 :

Le tertre est prêt.

Nos cœurs aussi.

Les flûtes en bambou chantent,
les cithares en bois vibrent.

Les rits se déploient avec majesté, les cloches et les timbres sonnent, pour honorer le Souverain d'en haut, dans l'espoir qu'il nous bénira.

Au Ciel, en vers de quatre caractères, l'an 723:

Adoration au Suprême! Vénération dans le sacrifice! Abondance et pureté. La musique est disposée.

Le Seigneur d'en haut vient s'éjouir. Il nous donners le bonheur, bénédiction pour nos offrandes, et fera tout lourner à bien pour nous.

---

Des documents des Soei et des Tang nous apprennent aussi, que les deux fêtes annuelles du <u>vi</u>. Patron du sol, se célébraient encore régulièrement sous ces dynasties. Mais, pour le peuple presque entièrement buddhiste, c'étalent jours de llesse populaire, tout simplement. On festoyait et on s'amusait près du tertre.

Sources. — La Collection des Canoniques 十 三 额 注 및 Cheu-san king tehou-chou. — Histoire dynastique 筲 書 Soei-chou, chapitres 13 à 16. — Histoire dynastique (l'ancienne) 舊 惠 示 Kiou Tang-chou, chapitres 20 et 31.



# Soixante-cinquième Leçon.

Neuvième siècle de l'ère chrétienne. Taoïsme. — I. Historique. — II. L'œuvre de Koan-ginn-treu. — III. Lu-tongpiron. L'index des mérites et des démérites.

### 1. Historique.

Le commencement de la dynastie 其 Tang, vit l'apothéose de 老 子 Lac-tzeu. événement plutôt politique, et de peu d'importance. Le fondateur de la dynastie, 李 淵 Li-yuan, était un usurpateur. Il jugen avantageux de s'attacher tes Taoistes, fort mattraités par la dynastie précédente 隋 Soci. En 620, un certain 吉 養 77 Ki-chanhing rencontra dans les montagues un visillard vénérable, vêtu de blanc, qui lui dit : « Va dire de ma part au Fils du Ciel de la dynastie Tang, que moi 李 宇 也 Li-laokiman, je suis l'ancêtre de sa famille. 1., Les Taoïstes informés, comprirent l'intention de l'empereur. Lao-tzeu, le vieux philosophe, ne fut pas fait dieu, comme on le dit parfois erronément. On le logea senlement, vaille que vaille, dans la troisième orbe du Taoisme mystique (page 514). - L'ai dit que ce Taoïsme mystique, me paraît tenir de Basilide. Au buitième siècle, les Nestoriens y ajoutérent du leur. En 741, Lao-tzen apparut à l'empereur 支 宗 Huantroung de la même dynastie, et lui révéla qu'on tronverait sa statue à 🛣 🛱 Tcheou-tcheu. On tronva en effet, dans cette localité, une statue en pierre exotique, haute de trois pieds. Où cela? chez qui? cela n'est pas dit. Or, dans cette localité de Tcheou-tcheu, à cent stades de Si-nan-fou, se trouvait alors le grand monastère nestorien, dans lequel fut érigée, 40 aus plus tard, en 781, la fameuse stèle commémorative de sa spiendeur (page 531). Je me demande si c'est vraiment une statue de Lao-tzen qu'on apporta à l'empereur, ou bien quelque autre effigie? En tout cas, quand il l'eut reçue, c'est un service nestorien qu'il fit célèbrer dans son palais, par sept prêtres, dit l'Histoire. Aussitôt après, il reconnut le culte nouveau des 九 宮 資 神 nobles chenn des neuf palais célestes, trois classes par orhe, ce qui fait penser aux trois hierarchies et neuf chœurs des anges. Fort curienx, ces synchronismes, qui ne s'expliquent bien que par des contacts. Tous les contacts étaient d'aillieurs possibles, probables, nécessaires même, puisque nous savons que la capitale de Huan-tsoung | Si-man-jou | regorgeait de Brahmanes, de Buddhistes, de Mazdéens, de Manichéens, de Nestoriens, de Mahométans (Leçon 63). C'est précisement en 745, que les Nestorieus sollicitérent et obtinrent de cet empereur, auprès duquel ils étaient en haute faveur, un décret qui les distingua des antres religions ressemblantes. Et c'est aussi en 745 que, pour la première fois, les écrits moistes furent réunis en un corps, base du Canon futur. - L'influence nestorienne me parait indéniable dans des textes et termes taoistes comme les suivants, qui datent de cette époque... D'abord, les nouveaux titres des Souverains des trois orbes, sont plus chretlens encore, si possible, que ceux cités page 511, 天 管 君 Seigneur celeste, s'applique bien au Père. 監 管 君 Seigneur Intelligence, convient hien au Verbe. pp W E Seigneur Esprit, sied bien au Paruclet. Que les trois sont Personnes d'un même Être, d'une Trinité, cela est dit formellement: 此 三 號 雖 殊, 本 同 一 也 quolque ces trois noms différent, leur souche (nature) est commune et une. Pour du style chinois, ceci est remarquablement clair. - Ce qui suit, ne l'est pas moins, et prouve que les rédacteurs savaient anssi quelque chose de l'Hindouisme de leur temps : « Durant la période cosmique précédente, 梵 氣 天 章 le Vénérable céleste Brahma précha une doctrine Illuminatrice précieuse. Depuis le commencement de la période actuelle, c'est 元 始 天 章 le Venérable céleste du commencement primordial, qui communiqua aux hommes la doctrine qui éclaire. Puls, au milieu de la période actuelle. 太上大 道君 le très-haut Selgneur de la grande doctrine naquit, 西方線 斯玉 國 dans l'Occident au pays des Lou-na-u (des Romains, je pense), et son nom est 器 度 K'i-tou (le Christ) De sa naissance date l'ère 職 皇 de l'anguste commencement. ) — Et cet autre texte: = 代天 绪者 des trois successions de Vénérables célestes, 過去元始天章 le passé c'est le Vénérable céleste du commencoment primordial (le Père); 見在太上玉皇天章 l'actuel c'est le Vénérable celeste très-hant pur Auguste (le Fils); 未来金圆玉晨天章 ceini qui n'est pas encore venu, le futur, c'est te Vénérable céleste pure Lumière (aube) soriant du palais d'or (le Paraclet). Or 太 片 le Très-haut (le pur Auguste), 即 是元始天际弟子。從上皇宇劫以来、元始天尊禪位 d'est te frère-fils du vénérable céleste du commencement primordial (frère exprime l'unité de nature, fils la filiation), en faveur duquel le Vénérable cèleste du commencement primordial (le Père) abdiqua, meltant fin par cette abdication à l'ère 上 🚉 auguste précédent, et inaugurant l'ère 🛱 🚉 auguste commencement ... Impossible de rendre d'une manière plus chinoise, des textes chrètiens comme ceux-ci : Pater diligit Filium et omnia dedit in manu ejus... Data est mihi omnis potestas ... etc. - Et le passage conclut magnifiquement: « Aux trois Vénérables célestes (aux frois Personnes) conviennent également les dix épithètes suivantes. Existant de soi-même. Sans limites. Grande Voie ( du satut ). Suprême Verite. Élevé au-dessus de tout. Docteur des hommes, Très-haut auguste. Vénérable cèleste. Pur empereur. Souverain universal.

----

Au neuvième siècle, le Taoisme joua un très grand rôle. Presque tous les empereurs de cette période, furent de fervents adeptes de la secte, et plusieurs payèrent de leur via la foi qu'ils avaient en ses pratiques. — En 820, l'empereur 派 Hien mourut subitement, et la voix publique attribua sa mort à une dose trop forte de la drogue de pérennité. — Son fils, l'empereur 森 Mou, en prit aussi, et mourut en 824. — Puis le Mattre taoiste 海 海 頂 Tchao-koeitchenn endoctrina les deux empereurs 森 King et 武 Ou. Il obtint de ce dernier, en 845, la proscription du Buddhisme; puis le drogue st bien, que l'empereur mourut en 840. Son oncle l'empereur 富 Suan qui lui succèda, ne fut pas plus sage, et se laissa empoisonner par le Taoiste ※ 左 伯 Li-huan-pai, en 859.

-4-4-

Voici le texte de l'édit de proscription qui, en 845, porta au Buddhisme le coup le plus terrible qui iui ait jamais été porté en Chine, et qui extermina indirectement, le Mazdéisme pour toujours, et le Nestorianisme pour longiemps. Les Manicheens avaient été éteints deux ans plus tot, en 843. — C'est l'empéreur qui

parle... « Que je sache, au temps des Trois Dynasties, le nom du Buddha était Inconnu. C'est depuis les B. Han et les D. Wei, que les images et les livres buddbiques se sont introduits en Chine. Dans ces derniers temps, virus pénétrant. herbe traçante, cette superstition s'est propagée, au point de supplanter nos coutumes untionales, et de pervertir les mours de nos sujets. Dans les provinces, dans les villes, dans les deux capitales, jusque dans le palais, les Buddhistes se multiplient chaque jour. Les temples buddhiques sont chaque jour plus fréquentés. Le peuple épuise ses forces pour construire ces temples, et ses ressources pour les orner. Bien plus, des hommes désertent leur prince ou leurs parents, pour servir les moines dans ces temples; ou quittent leurs épouses, pour y vivre. dans le célihat. Vraiment, jamais rien n'a été aussi contraire aux lois de cet empire et au bien de ses citoyens, que cette religion. Car enfin, dés qu'un homme néglige la culture des champs, la falm se fait sentir à un ménage; dés qu'une femme neglige l'élevage des vers à sole, une famille mai vêtue soudre du froid. El vollà que, innombrables, les moines et les nonnes, non seulement ne travaillent pas, mais mangent et s'habillent aux frais des autres. Leurs temples et couvents, en nombre incroyable, s'élèvent majestueux et splendides, éclipsant les palais. Ce sont ces gens-là qui ont épulsé les richesses et ruiné les mœurs des dernières dynasties. Les deux premiers empereurs de la nôtre, ont pacifié le pays par les armes, puis l'ont morigéné par l'enseignement. Les armes et l'enseignement, voltà les deux moyens nécessaires et suffisants, pour gouverner la Chine. A quel fitre une doctrine méprisable, venue de l'étranger, nous en imposeraitelle? A deux reprises déjà, on a sévi contre elle, mais sans l'exterminer, et le mal u continué. Moi donc, ayant lu tout ce qui a été écrit jadis sur ce sujet, et ayant consulté les conseillers actuels du trône, J'ai résolu fermement d'en finir une fois pour tonies. Tous les ministres et gouverneurs sont de mon avis et me pressent d'agir, disant qu'il faut restaurer les institutions des anciens et restituer son bien au peuple. Pordonne donc, que 4600 grands temples et couveuts soient démolis. Que 250,500 moines et nonnes soient sécularisés, et inscrits sur les rôles des contribuables. Que quarante mille pagodins ruraux, répandus par tout l'empire, soient détruits. Que les millions d'arpeais d'excellentes terres, que tous ces temples couvents et pagodius possédent, soient confisqués. Que leur cent cinquante mille esclaves soient affranchis. - Quant aux moines et nonnes buddhistes venus de Petranger, qui ont habité jusqu'ici en Chine comme hôtes, et y ont prèché leur doctrine exotique; quant aux Nestoriens et aux Mazdéens; au total, ces gens-làsont au nombre de plus de trois mille l'ordonne qu'ils soient tous sécularisés, et ne s'avisent pius d'amaigamer lours coutumes avec celles de la Chine ... Pai donne cet édit, pour extirper un abus. Qu'on accomplisse ma volonté!

L'édit fut executé à la lettre. Les fonctionnaires se gardérent bien de laisser pardre une si belle occasion de piliage. Tout fut détruit en 845. Puis, l'empereur étant mort, et l'chao-koeitchenn ayant été décapité, tout fut relevé en 846. Le Buddhisme, religion du pauple, aux racines profondes et vivaces, se releva ainsi souvent d'un bond, sprés les pires calestrephes. Tandis que le Taoisme, religion de queiques intellectuels, eut beaucoup de mai à se remettre, après chaque crise de défaveur.

Un épisode historique encore, instructif et amusant. En 882, A B Kao-ping, un des braves généraux de l'empire, gouverneur des Marches de l'Ouest, devint le jouet de deux farceurs taoistes, qui lui persuadérent que des revenants quelconques allaient tenter de l'assassiner. Le gouverneur se déguisa en femme et se cacha dans son harem, tandis que les deux compères s'installaient dans son appartement ordinaire. A minuit, grand cliquetis et vacarme. C'étalent les deux farceurs, qui battaient des vuses de cuivre. Ils arrosèrent aussi le carrelage avec du sang de porc. Au jour, tout riants, ils firent voir au gouverneur le champ de botaille. Vous l'avez échappe belle, lui dirent-ils. — Kao-ping pleura de reconnaissance. — Puis lis lui firent croire qu'il était nommé à une charge importante dans l'empyrée, et que sous peu les grues blanches, monture habitueile des Génies, viendraient le prendre pour l'y porier. Afin de faire banne figure au jour de cette apothèose, le bou Kao-ping se fit faire une grue en bois, qu'il manta désormais chaque jour, enfoucchaut et démoutant avec grâce, par manière d'exercice. — Hélas! Il fut massacré par des brigands, pour de bou cette fois.

Il nous reste, de la dynastie 图 Tang, deux ouvrages troistes célébres. Le traité intitulé 圖 尹 子 Koan-yinn-izen, et l'index moral de 呂 詢 賞 Lutongpinn.

## II. Koan-yinn-teeu.

尹喜 Yinn Hi, le préfet Hi, volgo 福 尹子 Koan-yinn-iten, le Maltre préfet de la passe, est un personnage taoiste fameux. Contemporain de 😕 子 Luctzen, il était préfet de la passe occidentale conduisant de Chine au Tarim et vers l'inde. C'est pour lui que Luo-izeu rédiges le sommaire de sa doctrine dit 🏥 🎮 超 Tao-tei-king (Leçon 17), su moment de disparatire... Tout cela est de la légende. — En 742, un certain 田 同 秀 Tien-l'oungsion fit croire à l'empereur 左 Huan, que Lao-tzeu lui avait apparu et révélé que des écrits anciens étaient cachés dans les murs de l'antique maison de Yinn-hi. Ceci est un calque de la déconverte de certains livres de Confucius, dans l'épaisseur des murs de sa maison. L'empereur envoya un député, qui découvrit en effet dans une cachette le traité Koun- nun-treu, que l'ien-t'oungriou y avait mis, très probablement. Il se pent que cet ouvrage soit oncien, et ait été seniement retouché par l'ien-t'oungsiou. Il se peut aussi qu'il ait été composé par lui. Dans cette dernière hypothèse, Il fandrait ranger Tien-l'oungsion parmi les grands Mattres du Taolsme, car le traité en question est un chef-d'œuvre, approchant des beiles pages de 河 市子 Hont-non-treu (Leçon 39), il n'ajoute d'ailleurs rien aux principes des Péres du Taoisme, mais les développe magistralement. Voici le sommaire de cet ouvrage, qui n'a pas été traduit jusqu'ici.

-4-4-

«Tout être est ciel, est transcendant, est mysière; parce que tout être est un avec le Principe, en qui tout est un. — Le Principe est aux êtres, ce que la mer est à toutes les eaux, leur origine et leur terme. — Dans le Principe, il n'y a pas

d'individus, de moi divers. En réalité, il n'y a aucun être. — Dire que le Principe produit les êtres, comme le potier forme ses vases, c'est une image inexacte dans le sens du vulgaire, lequel distingue les vases du potier. L'image est exacte seulement pour le Sage, lequel sait que les vases sont un avec le potier, dans l'unité universelle, »

-3-10-

Tous les êtres sont contenus dans le Principe, sont un avec le Principe, dans lequel teurs mutations ne causent aucun changement. Soit un bassin roud, peu profond, plein d'eau, au milieu duquel un caillou est posé. De tout petits poissons nagent le long du bord du bassin, toujours en roud, antour du caillou. Leur mouvement n'a ni point d'origine, ni terme final. Ils tournent, et rien no change; ni le bassin, ni l'eau, ni eux. Tout le mouvement qu'ils se donnent, ne change rien au complexe total. Ainsi en est-il de tous les êtres dans le Principe.»

« C'est à l'immense mer, que le Principe se compare le mieux. L'or et les ordures qu'elle recèle, sont également invisibles. Les petits poissons et les baleines y
disparaissent également. Ce qui la caractérise, c'est qu'elle est l'eau universelle.
Ce qui en sort ne la diminue pas, ce qui y entre ne l'augmente pas. Elle prête son
eau, sans la céder... Ainsi tout dans l'univers est participation du Principe, par le
ciel et la terre, et par les cinq agents. Le Principe est l'être unique, primordial et
terminal, de qui tout vient, en qui tout retourne. »

«Rien n'est en réalité, comme un être distinct. Bien n'est, que comme un reflet, une image, une apparence Comme l'image qui se voit en rêve, ou dans un miroir, ou dans l'eau, n'est qu'un reflet de l'objet; sinsi tous les objets sont des reflets du Principe, n'ayant pas d'autre réalité que la sienne. »

C'est parce qu'ils. savent que personne n'existe, que les Sages sont également bienveillants et indifférents pour tout le monde.

«Conpez l'eau, elle se rejoint. Divisez une flamme, elle se ressoude. Ainsi en est-il des esprits vitaux. — Dire que mon esprit vital est une goutie de l'esprit vital universel, n'est pas exact, car il n'en est pas séparé. Dire qu'il est une étincelle qui s'est allumée un jour, et qui s'éteindra un autre jour, n'est pas exact, car mon esprit vital n'est pas distinct de l'âme cosmique.

«Ciel et terre, cinq agents, les deux âmes humaines, cinq viscères, esprit vital, vie et mort, tout cela ce sont des entités et des distinctions imaginaires. Comme toutes les eaux sont une cau, comme tous les feux sont un feu, ainsi tous les êtres sont un dans l'unique Principe, dans l'ûme de l'Univers. »

«Il n'y a aucon autre moi, que ce moi universel. Il n'y a pas de devenir, d'agir, de produire, distinct. Tont se passe dans l'être unique. C'est pour cela que l'achillée et la torine annoncent jusqu'à un certain degre l'avenir. Parce qu'ils sont
un avec le cosmos, dont les choses à venir sont des modifications internes, contenues en germe dans la loi d'évolution des cinq agents. Tout est immanent à l'être
unique, et mû par lui. Sous son influence, le tambour résonne, l'homme pense, il
n'y a pas plus d'ame préexistante dans l'homme, qu'il n'y a de son préexistant
dans le tambour, »

« Ce qui est vu dans l'état de veille, n'est pas plus réel que ce qui est vu en

rève. Et l'homme qui voit, n'est pas plus réel que ses visions. L'homme qui rève, et l'homme qu'il rève, ne sont pas plus réels l'un que l'autre. L'état de rève est un état plus gazeux, l'état de veille est un état plus solide. L'état de vie est un état plus concret que l'état de non-vie. Le tout immanent dans l'être universel, non dans un moi particulier. Toutes les dissertations sur le bien de la vie et la crainte de la mort, ne valent donc pas plus que celles qu'on ferait, sur les mains des chevaux et les ailes des hœufs, sujets imaginaires. De même que, dans l'être universel, il y a feu et il y a eau, qui ne sont pas des contraires, puisqu'ils ne se détruisent pas; ainsi, dans l'être universel, il y a vie et il y a mort, qui ne sont pas non plus des contraires, mais des modalités seulement.

\*Et parce qu'il n'y a pas de moi, it n'y a pas d'autrui. Puisqu'il n'y a pas de moi ni d'autrui, il n'y a pas de mien et de tien, it n'y a pas mes pensées et les pensées des autres, il n'y a pas ma peine ma joie et la peine la joie des autres. Toutes choses ne sont que des modifications, des alternances yinn-yang dans l'unité universelle. Supposé que deux hommes se révent l'un l'autre; les deux révens ne sont pas plus réels que les deux rêvés. Ainsi en est-il de tous les êtres. Ils sont tous des modalités, non des entités.

«Ne dites pas que l'homme a une personnalité distincte, parce qu'il sait agit parle marche. Une écalile de tortue sait l'avente, saus être une personne. Un almant agit, sans être une personne. Un tambour résonne, sans être une personne. Les chars et les bateaux marchent, sans être des personnes. L'homme sait, agit, parle, marche, non comme personne distincte, mais comme terminaison du moi universel.»

«En dehors du Principe, tout est neant. Tout ce qui parait être, fait partie de l'unité du Principe. Dans cette unité universelle et absolue, il n'y a pas de succession, pas de temps, pas de distances. Dans le Principe, un jour et cent ans, un stude et cent lieues, ne différent pas, Immatériel, le Principe se joue à volonté dans la matière ténue émise par lui et non distincte. Il ne faut donc pas parler de lois miturelles, et de prétendues dérogations à ces lois, comme seraient les changements de figure ou de sexe. l'augmentation ou la diminution du pouls (lévigation), les cas où le feu ne brûle pas et où l'eau ne noie pas, les monstres, les prodiges, etc. Il n'y a pas de prédictions, puisqu'il n'y a pas de temps, donc pas d'avenir. Il n'y a pas de translations, va qu'il n'y a pas d'espace. Le Principe, c'est l'Unité, qui tient en un point, et qui est au présent perpétuel. Moi je suis un avec tons les Aires, et tous les êtres sont un avec le Principe. Tout ce qui paraît, est jeu du Principe, non lot. Qu'un cadavre se lève et marche, qu'on pêche des poissons dans une cuvette, qu'on entre et sorte par une porte peinte sur un mur, et antres choses semblables, ne sont pas des anomalies puisqu'il n'y a pas de norme. Ce sont jeux du Principe dans la matière tenue qui forme son nimbe, il volatilise ou condense à volonté. De la les phénomènes irréels du devenir et du cesser, de la via et de la mort. Il n'y a qu'une senie ioi, à savoir que, au gre du Principe, sans tréve et sans cesse, le positif et le négatif, l'attraction et la repuision, alternent en série infinie. Et il u'y a qu'une seule sagesse, à savoir, comprendre qu'une réalité unique subsiste dans et à travers toutes ces apparentes contradictions. »

« Distinguer des causes et des effets, des agents et des produits, c'est illusion; c'est liction. Le vuigaire s'imagine que le roulement est produit par un tambour, qu'une baguette une par un homme fait rouler. Or il n'y a, en réalité, ni homme, ni baguette, ni tambour. Ou plutôt, homme-baguette-tambour sont le Principe, qui a produit en ini-meme la modalité roulement. Les mots ne signifient rien, vu que les êtres signifiés n'existent pas. Toute pensée centrifuge mêne à l'erreur; le penser centripéte aboulit à l'Unité, à l'unique réalité. Une seule idée est réelle et vraie, l'idée du Principe qui est tout; ou mieux, l'idée du Principe qui est tout.

«De la non-réalité des êtres, dérive naturellement qu'il n'y a ni propriété ni sujétion. Rien ne m'appartient, et je ne relève de personne. — Ne parlez pas d'êtres extérieurs. Ils seraient extérieurs, par rapport à vous. Or vous n'existez pas. Rien n'existe, que le Principe un et simple, à qui appartiennent tous les phénomènes, lesquels se passent tous en lui.

Le passage suivant est întéressant, les termes employés étant ceux-mêmes qu'employèrent certains Gnostiques... «Jadis, en parlant du Principe, certains l'appelèrent Silence condensé (sigé), ou Abime mystérieux (hythos), ou Esprit panétrant (nous), ou Vide embrassant tout (pléroma), ou Ténèbres obscures (achamoth). A quoi bon ces termes qui font peur? La vérité est plus simple, moins rébarbative; mais aucune idée ne lui est adéquate, aucun terme ne peut l'exprimer. L'être unique ne peut être ni nommé ni peusé, car il est au-dessus de la parole et de la peusée. »

### III. Lu-tongpinn.

民 Lu-yen, plus connu sous son nom distingué 民 獨 Lu-tongpinn, unquit en l'an 755. Fin Lettré, Docteur puis fonctionnaire, il se fit initier au Taoisme, et consacra su vie à la diffusion de cette secte. Il mourut vers 805 probablement. Son talent et son esprit le rendirent extrêmement populaire de son vivant. Après su mort, il devint l'objet d'un culte, et a encore ses temples. Il nous reste de lui un traité général sur le Taoisme, qui se distingue des autres écrits du même genre, par beaucoup de bon sens et de simplicité. La tradition attribue aussi à Lu-tangpinn le célèbre traité de morate 功 過 格 koung-kouo-keue, que je vais analyser.

L'auteur part de ce principe, que prier est bon, que se prosterner est bon, que brûler de l'encens est bon... mais que, après tout, l'essentiel étant la vie morale, tout homoe doit se rendre un compte exact de sa vie morale. Pour cela, il doit tenir, au jour le jour, le journal écrit de cette vie. Le traité contient toujours, à la fin, un feuillet à deux colonnes, pour trente jours, montrant comment les mérites et les démérites de chaque journée doivent être notés. Un mérite rachète un démérite, un démérite annule un mérite. À la fin du mois, on additionne chaque colonne, on soustrait le chiffre faible du chiffre fort, puis on ajoute le reliquat, positif ou negalit, au report du mois précédent, et l'ou constate ainsi exactement ce que l'on vaut pour le moment au point de vue moral. Reste à savoir ce qui est mérite ou démérite. Pour l'apprendre à ses disciples, Lu-tongpinn composa une table extrémement intéressante, car elle révêle comment l'âme paienne pèse les choses morales. Cette table eut en Chine une immense diffusion. Elle sert également aux Taoistes et aux Buddhistes, et fut souvent réimprimée par des mandarins confuciistes soucieux de moraliser leur peuple. C'est le seul index détaillé

d'actes moraux, le seul examen de conscience, qui nit jamais été produit en Chine. Il y a formé les morars de millions et de millions d'hommes. Le volci presque en entier, Je conserve l'ordre, ou plutôt le désordre, de l'original.

### A l'égard des parents.

Être avec eux amiable, doux et gracieux, un mérite pour un jour. — Les salner matin et soir, un mérite par jour. — Se bien conduire et bien travailler pour leur faire plaisir, un mérite par jour. — Se fatiguer pour eux, un mérite chaque fois. — Recevoir humblement une réprimande, un mérite, — Leur donner un conseil profitable, trois mérites. — Les apaiser ou les consoler, trois mérites. — Dépenser libéralement pour eux, trois mérites. — Les exhorter discrétement à s'amender, dix mérites. — Leur apprendre à blen agir, dix mérites. — Réparer une faute, ou payer une dette de ses parents, dix mérites. — Aimer et estimer ceux que les parents aiment et estiment, dix mérites. — Aimer et estimer ceux que les parents malades, trente mérites. — S'affliger sincérement de leurs sonffrances, cinquante mérites. — Leur procurer une boune réputation, cinquante mérites. — Faire leurs funérailles avec soin, cinquante mérites. — Supporter des parents fâcheux, cent mérites. — Convertir des parents vicleux, cent mérites — Ne pas différer leur enterrement, cent mérites. — Constituer un pécule qui leur assure des offrandes annuelles, mille mérites par cent pièces de cuivre du capitai placé.

Priver les parents de postérité, en ruinant son corps par la débauche, ou en se faisant exécuter pour crime, cent démérites. - Avantager sa femme et ses enfants, au détriment de ses parents, cent démérites. - Ensevelle ses parents à la hâte et sans soin, cent démérites. - Différer longtemps leurs funérallles définitives, cent démérites. - Ne pas donner aux parents malades les soins nécessaires, cinquante démérites. - Divulguer une faute des parents, cinquante démérites. -Ne pas les avertir de leurs défauts, trente démérites. - Leur apprendre à mal agir, vingt démérites. - Se mettre en colère contre eux et les brutaliser, vingt démérites. - Mépriser ou maltraiter une personne que les parents alment et estiment, dix demerites. - Manifester du dégoût pour les parents vieux et infirmes, dix démérites. - Faire maudire ses parents, par manière de représailles, par un homme dont on a maudit les parents, dix demérites. - Ne pas faire part de ses blens à ses parents, dix démérites. - Disputer avec oux sur des questions de propriété, dix démérites. - Leur faire des reproches, dix démérites. - Leur faire manyais visage, dix démérites. - Leur faire de la peine, dix démérites. - Leur causer de la fatigue, dix démérites. - Sortir, en les laissant seuls à la maison, quand ils sont vieux, dix démérites. - Leur manquer une fois, dix démérites. -Les traiter sans respect et sans égards, un démérite chaque jour. - Manger ou boire sans leur offrir une part, un démérite chaque fois.

# A l'égard des frères.

Nota: Pour le bien fait à un trère ne d'une autre mère (dans une famille polygame), chaque mérite est doublé. Pour les frères nes d'autres parents (c'est-sdire pour les cousins, qui s'appellent en Chine frères/, le mérite est triplé.

Estimer et aimer un frère, et se fatiguer pour lui, un mérite. - Coopèrer sin-

cérement avec lui, un mérite. — L'exhorter à bien agir, l'empêcher de mat faire, dix mérites. — Ne pas ajouter foi aux rapports de sa femme, ou d'un domestique, contre son frère, dix mérites. — Ne pas se disputer entre frères, sur les affaires courantes, dix mérites. — Ne pas tirer à sol les biens communs, dix mérites. — Faire les frais de la noce ou des funérailles d'un frère, cinquante mérites. — Céder de son droit, lors du parlage des biens, cinquante mérites. — Reprendre chez sol un frère qui s'est ruine, cent mérites. — Bonifier ses frères par son bon exemple et ses exhortations, cent mérites.

Désunir la famille, s'intenter des procés entre frères, cent démérites. — Matraiter ou outrager un petit frère, cent démérites. — Ne pas secourir un frère dans l'infortuns, cent démérites. — Détourner un frère de bien faire, l'induire à unitagir, cinquante démérites. — Se disputer un profit entre frères, dix démérites. — Prêter l'oreille aux insimuations des femmes ou des domestiques, dix démérites. — Rebuter un frère moins fortune, qui demande à emprunter, dix démérites. — Jalouser un frère plus fortune, deux démérites par jour. — Montrer manyais caractère, un démérite. — Ne pas donner le nécessaire à ses cadets, un démérite chaque fois. — Tirer à soi plus que ce à quoi l'on a droit, un démérite par cent sapéques de valeur. — Se taire quand on voit un frère mai agir, un démérite. — Mai parier d'un frère devant les étrangers, un démérite.

Nota: Il n'est pas question des sœurs, car alles ne sont pas considérées comme étant durablement de la famille. Ou les marie le plus tôt possible, et elles n'héritent pas.

## Règles de l'épouse et des concubines

Garder la retraite et la modestie, un mérite pour un jour. — Avertir celle qui serait en faute, un mérite chaque fois. — Bien gonverner les concubines de rang inférieur, un mérite. — Empêcher qu'une femme ou fille n'aille flâner dehors, dix mérites. — Exhorier une jeune femme à respecter ses beaux-parents, et à vivre en bonne intelligence avec ses belies-sœurs, cinquante mérites. — Lui enseigner à se bien conduire, cent mérites.

Répudier son épouse, parce qu'on est devenu riche et noble, cent démérites. — Tolérer que sa femme manque à ses beaux-parents, cent démérites. — Mieux traiter une concubine que son épouse en titre, cent démérites. — Souffrir qu'une de ses femmes en tyrannise une autre, trente démérites. Mai recevoir les justes remontrances de son épouse, dix démérites — Perwettre à ses femmes de flaner, dix démérites. — Permettre qu'elles se disent des jojures obscènes, cinq démérites. — Tolérer qu'une marâire maîtraite jes enfants de l'épouse défunte, un démérite — Souffrir des discordes dans son harem, un démérite par jour.

# Règles des pères et des oncles.

Pour chaque bon avis donné, un mérite. — Pour chaque mai interdit, dix mérites. — Pour chaque larcin empêché, trente mérites. — Pour chaque enseignement sur la plété filiale et l'union familiale, trente mérites. — Pour chaque progrès moral qu'on a fait faire à ses fils ou à ses neveux, ceut mérites.

Ne pas leur enseigner les devoirs essentiels, cent démérites. — Les empêcher d'étudier, cinquante démérites. — Induire en erreur un enfant, cinquante démérites. — Abuser d'un innocent, trente démérites. — Leur laisser prendre une mauvaise habitude, trente démérites. — Leur donner un mauvais exemple, dix démérites. — Manifester une préférence déplacée pour quelqu'un de 'ses enfants, dix démérites. — Les injurier et les battre au lieu de les former, deux démérites.

### Règles des disciples et des amis.

Révérer son Maître et mettre en pratique ses enseignements, un mérite pour un jour. — Se lier avec de sages amis, et entretenir ces liaisons, un mérite par jour. — Leur faire part de ses ressources, un mérite par 200 sapéques. — Repousser les soilicitations de mauvaises compagnies, un mérite chaque fois. — Prendre part aux joies et aux peines de ses amis, un mérite chaque fois. — Tenir les promesses qu'on leur a faites, un mérite chaque fois. — Remettre dans le droit chemin un ami qui dévie, dix mérites. — Ne pas rompre avec ses anciens amis pauvres, alors qu'on est devenu riche, trente mérites. — Conserver pieusement la mémoire de ses amis défants, trente mérites. — Secourir un ami dans un bésoin pressant, cent mérites.

Refuser d'aider un ami, alors qu'on pourait le faire, cinquante démérites. —
Refuser à un ami qui meurt, ou qui part pour un voyage, de protéger sa femme
et ses enfants, cinquante démérites. — Oublier son Mattre, ou un ami mort, ou un
ami devenu pauvre, cinquante démérites. — Rompre sans raison avec un ancien
ami, vingt démérites. — Critiquer son Maltre, sa personne ou sa doctrine, dix
démérites. — Céder à un ami qui sollicite au mai, trois démérites. — Manquer à
la promesse faite à un ami, un démérite.

## Règles relatives aux serviteurs et aux servantes.

Leur fournir libéralement la nourriture et les vêtements nécessaires, un mérite par jour. — Les encourager et les consoler dans leur labeur, un mérite chaque fois. — Leur pardonner une petite faute, deux mérites. — Les bien soigner quand ils sont maiades, vingt mérites. — Marier entre eux deux de ses esclaves, vingt mérites. — Doter et marier au déhors une de ses esclaves, treute mérites. — Rendre gratis à ses parents un enfant esclave, un mérite par cent sapéques de sa valeur vénale. — Donner à ses serviteurs quelque éducation morale, cent mérites.

Forcer ses esclaves au célihat, cent démérites. — Estropier un ou une esclave, cent démérites. — Vendre une esclave à qui en abusera certainement, cent démérites. — Mai marier un serviteur ou une servante, vingt démérites. — Châtier injustement, vingt démérites. — Gronder injustement, trois démérites. — Les brutaliser, cinq démérites. — Ne pas leur donner le nécessaire, un démérite par journée.

### Charité envers les hommes.

Recueillir quelqu'un qui n'a aucun appui, un mèrite pour chaque jour. — Donner à manger à un affamé, un mèrite. — Donner à boire à dix altérés, un mérite. - Donner un vétement à celui qui est mu, un mérite par cent sapéques de la valeur. - Prêter une tanterne, un mérite. - Prêter un parapluie, un mérite. -Donner gratis un médicament, un mérite. - Porter à destination une lettre, sans la lire en cachette, un mérite. - Faire l'aumône à un pauvre, un mérite par cent sapèques. — Rapatrier des voyageurs, un mèrite par cent sapèques des frais. — Réunir des époux séparés, un mérite par cent sapèques des frais. - Donner à un mendiant une soupe chaude en hiver, un mérite. - Aider, pour une noce, pour des funérailles; un mérite par cent sapéques. - Contribuer à la construction ou à l'entretien d'un pont, d'une route, d'une digue ou d'un puits, un mérite par cent sapéques. - Faire ensevelir un cadavre gisant, un mérite par cent sapéques des frais. - Donner un bol de bouillie, en temps de famine et de cherté, deux mérites. - Secourir un maiade en cas d'épidémie, deux mérites. - Aider à racheter un condamné, deux mérites par cent sapéques. - Donner à un vagabond l'hospitalité pour une nuit, deux mérites. - Donner un bon conseil, trois mérites. -Guérir une petite plaie, trois mérites. - Enterrer un os qui traine, dix mérites. -Protéger la santé ou la vie de quelqu'an, dix mérites. - Aider autrui dans son travail, dix mérites. - Empêcher un avortement, vingt mérites. - Sauver quelqu'un d'un châtiment, vingt mérites. - Guérir quelqu'un d'une maladie grave. trente mérites. - Faire l'aumque d'un cercueil, trente mérites. - Permettre d'enterrer un indigent dans sa terre, trente mérites. - Secourir une veuve ou un orphelin, trente mérites. - Faire rendre justice à un opprimé, trente à cent mérites, selon le cas. - Sauver quelqu'un d'un grand malbeur, cinquante mérites, -Sauver une petite fille destinée à la noyade, cinquante mérites. - Amender ou bonifier un pauvre diable, cinquante mérites - Prendre à sa charge les funérallles d'un indigent, cinquante mérites. - Sauver une vie humaine, cent mérites. -Pourvoir à la perpétuation d'une famille, en moyennant une adoption, cent mêrites. - Marier deux personnes qui n'ont pas les fonds nécessaires, cent mérites. -Recueillir un enfant abandonné, cent mérites. - Réunir des époux séparés et leurs enfants dispersés, ceut mérites. - Procurer à une famille pauvre un avantage notable, cent merites.

Tuer un homme, cent démérites. - Ruiner quelqu'un, cent démérites. - Noyer une fille, cent démérites - Causer l'extinction d'une famille, cent démérites. -Pervertir ou corrompre quelqu'un, cent démérites. - Attenter au cimetière d'une famille, cent demerites. - Violer une sepulture, cent démerites. - Empêcher ou défaire un mariage, cent démérites. - Préparer un poison, cent démérites. - Prescrire à un malade une potion, qui fera gagner le pharmacien, mais qui ne profitera pas ou malade, cent démérites. - Ne pas sanver quelqu'un d'un péril, alors qu'on peut le faire, ciaquante démérites. - Conseiller ou approuver la prutique de noyer les filles, cinquante démérites. - Conseiller ou approuver la pratique de l'avortement, cinquante démérites, - Nuire à une famille par haine, cinquante démérites. -- Obliger quelqu'un, par une fausse inculpation, à errer en fugitif, cinquante démérites. - Jeter n'importe où des ossements humains déterrés dans son champ, cliquante démérites. - Aplanir et faire disparaître une tombe enclavée dans son terrain, cinquante démérites. - Endommager les moissons sur pied d'autrui, trente démérites. - Endommager un pont, un bac, un puits commun, trente démérites. - Faire châtier quelqu'un injustement, trente démérites. - Ne pas se

courir une veuve ou un orphelin dans la détresse, alors qu'on le peut, trente démérites. — Ne pas disculper quelqu'un qui est faussement accusé, alors qu'on le peut, trente démérites. — Étant médecia, mai soigner un maiade, viogt démérites. — Ne pas venir en aide à un malheur quelconque, vingt démérites. — Ne pas donner un bon conseil, ne pas indiquer un bon moyen, alors qu'on le peut, dix démérites. — lasulter un vieillard, un homme difforme ou estropié, un enfant, dix démérites. — Se réjouir et chercher à profiter du malheur d'autrui, dix démérites. — Empêcher durant un jour le passage dans une ruelle, sar un bac, sur un pent, dix démérites. — Reprimander quelqu'un qui n'est pas coupable, trois démérites. — Lire furtivement une lettre adressée à un autre, trois démérites, — Mal gérer les affaires d'autrui, dont ou a la charge, trois démérites. — Intimider, effrayer quelqu'un, trois démérites. — Rebuter le pauvre qui implore assistance, deux démérites. — Appeter quelqu'un par son petit nom (ce qui est en Chine signe de mépris), deux démérites.

### Charité envers les animaux,

Sanver la vie à un animal inutile, un mérite. — Sauver la vie à un insecte, un mérite. — Nourrir convenablement les animaux domestiques, un mérite par jour. — Ensevelir une bête morte, un mérite. — Soulager une bête qui souffre, un mérite. — Racheter et libérer de petites bêtes captives, un mérite par cent sapéques dépensées. — Ne pas manger de viande durant un an, cinq mérites. — Sauver la vie à un animal utile, dix mérites.

Conseiller de tuer, ou dissander de libérer un animal, cent démérites. — Tuer, pour la manger, une grande bête, cent démérites. — Tuer une autre bête utile, vingt démérites. — Tuer une bête inutile, trois démérites. — Tuer un insecte, un démérite. — Enfumer un terrier, détruire un oid, trois démérites. — Encager un oisean, un démérite. — Ne pas avoir pitié d'une bête qui souffre, un démérite.

# Bonnes œuvres et mauvaises actions en général.

Quiconque enseigne à autrui à bien agir, aura, à chaque bonne action que fera l'autre, un mérite égal à la moltie du sien. — Quiconque encourage au aida autrui à bien faire, aura, à chaque bonne action que fera l'autre, un mérite égal au quart du sien. — Exhorter autrui à contribuer de son argent à une bonne œuvre, un mérite par trois ceuts sapéques. — Faire imprimer et répandre de bons livres, un mérite par cent sapéques. — Bonner un exemplaire d'un traité de morale populaire, dix mérites. — Travailler à faire réussir une bonne entreprise, dix mérites. — Exhorter une famille au bien, trente mérites. — Publier les bonnes œuvres d'un bomme de bien, trente mérites — Quiconque fonde une école publique, aura trente mérites par élève qui y passera. — Convertir un homme au bien, cloquante mérites. — Promouvoir une œuvre d'utilité publique, cent mérites. — Répandre les hiographies des hommes dont la vertu fut héroique, mille mérites.

Empêcher l'enseignement du bien, cent démérites, - Dénigrer un homme de

blen, cinquante démérites. — Faire manquer une bonne entreprise, cinq démérites. — Ne pas encourager, ne pas aider, quand on le peut, cinq démérites. — Taire les mérites des méritants, cinq démérites. — Être cause que quelqu'un continue à croupir dans ses vices, cinq démérites. — Exalter des hommes de mauvaise vie, ou louer de manyaises doctrines, cinq démérites.

Apaiser une dispute, trois mérites. — Éteindre une inimitié, cinq mérites. — Accommoder un procès, cinq mérites. — Détruire en le brûlant un mauvais ilvre, dix mérites. — Empêcher une conversation sur les femmes et les filles, dix mérites. — Stigmatiser la coutume de noyer les filles, trente mérites. — Prévenir un crime, trente mérites. — Prêcher la concorde, cinquante mérites. — Enseigner la piété fillale, cent mérites.

Quiconque enseigne à autrui à mal faire, encourra, à chaque mauvaise action de l'autre, un démérite double du sien. — Quiconque encourage ou aide autrul à mal faire, encourra le même démérite que s'il avait fait lui-même la mauvaise action. — Atther la discorde, pousser à un litige, cent démérites. — Patronner un jeune garnement, lui permettant de mal faire, ou lui assurant l'impunité, cent démérites. — Faire graver, ou imprimer, ou répandre un mauvais livre, cinquante démérites. — Rédiger ou écrire des pièces pour un procès injuste, cinquante démérites. — Écrire un acte de divorce, cinquante démérites. — Recommander une personne indigne, trente démérites. — Apprendre à qui ne les commit pas, des procèdés immorraux, trente démérites. — Fréquenter un bomme vicieux, dix démérites chaque fois. — Ne pas éclairer quelqu'un qui agit mal par ignorance, un démérite. — Ne pas consoler un affligé, un démérite.

### Règles relatives aux sentiments intérieurs.

Balayer (sic) une mauvaise pensée aussitôt qu'elle commence à poindre, un mérite. — Se bien conduire toujours, même en secret, un mérite pour une journée. — Ne rien faire qui excite de mauvaises pensées, un mérite pour une journée. — Considérer le bien et le mai d'autrui comme le sien propre, dix mérites. — Avoir passé tout un mois à faire le bien, sans mai faire, cent mérites en plus des autres, comme prime de la constance.

Choyer de mauvaises pensées durant tout no jour, trente démérites. — Vouloir du mai à autrui, dix démérites. — Se réjonir des fantes d'autrui, dix démérites, — Refuser de croire à la vertu d'autrui, deux démérites. — Tourner et retourner (sic) avec complaisance une pensée impure, un démérite à chaque fois. — Item, pour un ressentiment intérieur; et en général pour toute pensée mauvaise. Ne pas repousser les distractions mentales, taudis qu'ou récite des textes ou des prières, un démérite chaque fois.

# Regles relatives aux actes extérieurs.

Bien faire son devoir durant tout un jour, un mérite. — Agir par devoir, non pour se faire louer, deux mérites. — S'amender dés qu'on est averti, trois mérites. — Imiter un bon exemple, trois mérites — Ne pas rechercher la faveur des riches et des puissants, cinq mérites. — S'atistenir de toute amhition déraisonnable, vingt mérites. — Céder à un homme qui en est digae, vingt mérites. — Persévérer

dans ses bonnes œuvres, jusqu'à leur achévement, sans se refroldir ni se relacher, vingt mérites. — Accepter de souffrir un dommage pour le bien d'autrul, cinquante mérites. — Vivre en bonne intelligence avec autrul, sans garder mémoirs des petites offenses, cent mérites.

Causer du trouble par ses intrigues, cent démérites. — Causer du tort à autrul, pour sou propre avantage, cinquante démérites. — Calomnier un homme de grande vertu, cinquante démérites. — S'attribuer le bien qu'on n'a pas fait, trente démérites. — Faire ses propres affaires sous couleur de bien public, par exemple s'approprier le produit d'une collecte, dix démérites. — S'obstiner dans un vice, trois démérites. — Laisser une bonne œuvre inachevée, un démérite. — Agir en égoiste, un démérite. — Refuser son approbation à une action louable, un démérite.

# Règles relatives aux paroles.

Parier avec circonspection, conformément à ses sentiments, un mérite par jour. — Dire une bonne parole qui fait du bien, dix mérites. — Exhorter au bien et détourner du mat, en expliquant les sanctions du bien et du mat, dix mérites. — Démontrer l'innocence d'un accusé, cinquante mérites. — Enseigner un traité de morale, cent mérites.

Faire de faux rapports, cent démérites. — Mal parier des Sages, cinquante démérites. — Divulgner une faute secrète, cinquante démérites. — Jaser sur la condaite des femmes, cinquante démérites. — Senier la discorde, trente démérites. — Tromper, duper, dix démérites. — Mal parler du bleu, de la vertu, dix démérites. — Chansonner quelqu'un, cinq démérites. — Plaisanter sur l'air ou les manières de quelqu'un, trois démérites. — Aimer à parler des défauts d'autrui, un démérite. — Mentir, un démérite. — Parler de jeu, ou de luxure, un démérite. — Bavarder sans mesure, un démérite.

# Par rapport aux Génies et aux Sages.

Servir les Génies du ciel et de la terre, et les Ancêtres du temple familial, avec dévotion, un mérite. — Betirer des ordures un papier écrit ou imprimé, et le brûler, un mérite. (L'Idée est que, l'écriture étant la plus belle invention des Sages, la profaner, c'est leur manquer.) — Dépenser pour les temples des Génies ou des Sages, un mérite par cent sapéques. — Faire graver, imprimer, et répandre leurs écrits, cent mérites.

Crifiquer les Sages ou teurs écrits, ceut démérites. — Porter atteinte à un temple, cinquante démérites. — Détruire un livre canonique, vingt démérites. — Outrager les Génies ou les Ancêtres, vingt démérites. — Citer des textes canoniques, pour plaisanter, dix démérites. — Se parjurer en invoquant le nom des Génies, dix démérites. — Manquer à la décence, en vue de l'un des fuminaires cèlestes, trois démérites (Par exemple ariner tourné vers le soleil ou vers la lune: Les païeus chinois évitent cela avec soin.) — Mandire, cracher, uriner vers le Nord (la Grando Ourse, residence des Génies), trois démérites — Maculer un papier couvert de leures, trois démérites — Souiller l'âtre ou le puits (qui ont leur petit Génie particulier), un démérite, — Toucher un livre canonique avec des mains

malpropres, un démérite. - Se lever la nuit tout nu (manquant ainsi de respect aux Génies qui sout peut-être présents), un démérite.

### Domaine sur les passions et maîtrise de soi.

Étre poli et déférent, un mérite par jour. — N'être pas tenace et opiniâtre, un mérite. — Supporter une contradiction, un mérite. — Réprimer une saillie d'humeur, trois mérites. — Supporter patiemment une fatigue, trois mérites. — Pardonner une offense, trois mérites. — Endurer une opposition, cioq mérites. — Supporter un contretemps, un accident, sans maugréer contre le ciel et contre les hommes, dix mérites.

Se conduire brutalement, grossièrement, cent démérites. — Se disputer à tout propos, trente démérites. — Récriminer, dix démérites. — Grogner à chaque mécompte, cinq démérites. — Se facher et tempèter, cinq démérites. — Humer l'encens de la flatterie, un démérite. — Étant ivre, injurier ou frapper, un démérite.

### Des habits, du manger et du boire.

Passer un jour, content du nécessaire, un mérite. — Ramasser des grains tombés à terre, un mérite. — Manger ce qui est servi, sans choisir, un mérite.

Désirer mieux que ce qui convient, dix démérites. — Se vétir au-dessus de sa condition, cinq démérites. — Gaspiller le grain, un démérite. — Excèder dans sa dépense, un démérite.

#### Des biens et du commerce.

Faire honnêtement son commerce durant une journee, un mérite. — Paringer le profit entre associés exactement, un mérite. — Restituer ou payer au jour d'échânce, un mérite. — Prêter au voisin dans le besoin, un instrument ou un ustensile, un mérite. — Reconnaître une dette, un dépôt, un mérite par cent sapeques. — Mettre le nombre exact, quand on cofile les sapèques en ligatures, un mérite par cent sapèques enfliées. — Payer exactement ses redevances en nature, un mérite par cent sapèques de valeur. — Ne pas trop majorer son grain, une année de disette, un mérite par cent sapèques. — Faire l'aumône convenable au pauvre qui la sollicite, un mérite par cent sapèques. — Ne pas repasser à d'autres le faux argent ou le faux billet qu'on a accepté, mais supporter la perte; un mérite par cent sapèques. — Prêter sans exiger d'interêt, un mérite par deux-cents sapèques. — Donner hon poids et bonne mesure, dix mérites. — Ne pas presser un débiteur pauvre, dix mérites. — Aider une famille endettée à rétablir ses affaires, cent mérites.

Fabriquer du faux argent ou de fausses sapeques, cent démérites. — Dissiper son patrimoine, cent démérites. — Trop presser un débiteur pauvre, cent démérites. — Empiéter sur la terre d'autrui, cinquante démérites. — Provoquer autrui à jouer de l'argent, dix démérites. — Tromper au jeu, un démérite par cent sapèques de gain injuste. — Extorquer injustement de l'argent, dix démérites par cent sapèques. — Exploiter la misère d'autrui, dix démérites par cent sapèques du profit fait ainsi. — Vendre son grain trop cher, une aanée de disette, un démé-

rite par jour. — S'adjuger plus que son dû, dans un règlement de compte, cinq démérites par cent sapèques. — Nier une dette ou un dépât, cinq démérites par cent sapèques. — Obliger quelqu'un, par des menaces, à cèder son bien à un prix au-dessous de sa valeur, cinq démérites par cent sapèques gagnées ainsi. — Payer en faux argent, fausse monnaie, faux billets, trois démérites par cent sapèques. — User de faux poids et de fausses mesures, un démérite par cent sapèques de profit liquete. — Voler en faire tort, un démérite par cent sapèques. — Mai user des dons du ciel, un démérite chaque fois. — S'approprier, à l'insu du propriétaire, fût-ce une alguille, fût-ce une paille, un démérite.

### De la luxure.

Passer on jour et une nuit, sans concevoir aucune manvaise intention, un mèrite. — Ne pas lire un livre obscène, ne pas regarder une image indécente, un mèrite. — Refuser de se lier avec un homme corrompu, un mèrite. — Faire taire une personne qui tient des propos licèncieux, trois mèrites — Parler fortement des sultes de l'inconduite: ruine, maiadies, et autres; cinq mèrites chaque fois. — Ne pas fixer ses yeux sur une joile personne, cinq merites. — Mettre en fuite une personne qui sollicite au mal, cinq mèrites. — Chez soi, se conduire décemment avec ses femmes, dix mèrites. — A chaque occasion dans laquelle on n'a pas failli, dix mèrites. — Respecter les servantes de sa maison, cent mèrites. — Respecter une femme dont on aurait pu abuser, cent mèrites. — Détruire les planches gravées d'un livre obscène, trois cents mèrites. — Ecrire un traité contre la luxure, trois cents mèrites. — Ramener à domicile une femme on une fille évadée, trois cents mèrites. — Passer toute sa vie sans commettre un sent adultère, mille mèrites.

Composer un livre dicencieux, ou peindre une image obscène, démérite infini. -Causer, par un adultère, l'assassinat ou le anicide d'une femme, mille démérités. -Mottre le trouble dans une famille, par ses galanteries, mille démérites. - Provoquer un avortement, mille démérites. - Fornication avec une fille, une veuve, que nonne, trois cents démérites. — Adultère avec que femme qui avait été jusque la fidèle à son mari, cont démérites. (Nota, faute moindre que la fornication; voyez page 2.7.). Adultère avec une femme qui a déjà manqué à la foi conjugale, cinquante démérites. - Abuser par force d'une fille servante, de la femme d'un serviteur, d'une nourrice, cent démèrites. - Passer la nuit avec une prostituée, dia démérites. (Nota, beaucoup de paiens croient qu'il n'y a pas de peché, la chose étant consentie et payée. ) - Ruiner son corps par la débauche, jusqu'à priver ses parents de postérité, cont démérites. - Servir de proxécète à une prostituée, à un sodomite; entretenir pour le public des chanteuses ou des mignons; dix démérites pour chaque péché commis par ces gens-là. - Choisic exprés, sur la liste présentée par des comédieus, une comédie licencieuse, dix démérites. - Reluquer une femme on une fille, cinq démérites. - Phisanter indécemment sur le sexe, cinq démérites. - Chez soi, être trop libre avec ses femmes, cinq démérites. - Ne para s'abstenir aux jours anniversaires du décès de ses parents, trois démérites. fiarder en sa possession de mauvais livres, de sales images; un démérite par jour, pour la conservation soulement. - Faire des vers licencieux, un démérite. - Se

mettre tout nu, chez soi, pour être plus à l'aise, durant la chaude saison; un démérite. — Prononcer une parole obscène, un démérite. — Dans les rues, ne pas éviter les femmes et les filles, un démérite chaque fois. — Dire à ses servantes de sales injures, un démérite chaque fois.

Note finale: Cet ludex ne contient que les cas ordinaires. Les péchés énormes n'y sont pas indiquès. Ceux-là se soldent dans les enfers.

On ne dit pas où se soldent les mérites extraordinaires.

Sources. — Histoires de la dynastie Tang; il y en a deux; 應 書 Tangchou. — Le traité 副 尹 子 Koan-ginn-tzeu, non traduit. — Le traité 功 過 格 Koung-kono keue, non traduit.





觀 世 音 Koan-cheu-yinn téminine, type indien.

## Solxante-sixième Leçon.

Vers le dixième siècle. Triomphe de l'Amidisme. La religion de la Terre Pure.

Le culte d'Amitabha (vulgo Amidisme), cette religion du salut par le moindre effort possible, par une simple invocation issue du cœur, est mentionné au long dans les œuvres des Indiens Ascaghosha au premier siècle, et Nagarjuna au deuxième siècle de l'ère chrétienne. Quand ce cuite fut-il inventé? Est-il issu du Buddhisme, ou fut-ce une religion étrangère, peut-être dérivée du Mazdéisme, que le Buddhisme s'incorpora? Les textes buddhiques chinois ne donnant aucune réponse péremptoire à ces questions, leur solution incombe plutôt aux Indianologues, qui ne l'ont pas trouvée jusqu'ici. Sans prétendre décider, en une partie qui n'est pas la mienne, j'exprimeral simplement mon avis, comme Sinologue et Missionnaire. - A prendre l'abondante littérature mahayaniste chinoise dans son ensemble, rien n'oblige, ce me semble, à considèrer l'Amidisme comme ayant été emprunté par les mahayanistes indieus bors de l'Inde. Tout au contraire, il apparall comme le dernier aboutissement logique, de cette doctrine d'attruisme exuberant, de flevre salvifique, qu'est le mahagana, dout les Buddhas et les P'ousas innombrables luttent entre eux à qui procurera à tous les êtres le saint à meilleur marché, Du moment qu'on accepte les principes de cette école, à savoir que tout particulier qui le désire peut s'élever au rôle de sauveur universel, que le saint qu'il procurera aux êtres sera celui qu'il aura voulu leur procurer, et s'obtiendra au prix fixé par lui... Du moment, dis-je, qu'on aura accepté ces principes, l'enchère de générosité entre Buddhas et Pousas, devra aboutir logiquement et inévitablement à l'Amidisme. Donc, à mon humble avis, aucun mystère dans la genese de ce culte. - On sait que les Indianologues discutent aussi, sans aboutir, sur la genese du mahāyāna, et sur l'époque où ce système prit naissance. L'obstacle auquel ils se butent, me paralt être qu'ils veulent faire de cette genése un événement extraordinaire, un enfantement phénoménal. Si les textes indiens exigent cela, alors très bien, cherchez la clef. Les textes chinois n'exigent pas qu'on se donne tant de mal. De l'ensemble des textes chinois, souvent plus clairs que les textes l'adiens, purce qu'ils ont été tassès par les traducteurs, et transposés en une langue moins floue; de l'ensemble, dis-je, de ces textes, il résulte que la pluralité des mondes, la multiplicité des Buddhas; la candidature à l'état de Buddha sanveur, et la préparation à cel état comme Pou-sa apprentisauveur; la remise volontaire à plus tard de son propre niveana acquis, pour procurer d'abord le salut à d'autres êtres, toutes ces données se trouvent déjà, ou énoncées, ou du moins indiquées, dans des textes hinayana que l'on s'accorde à considérer comme représentant l'enseignement de Sākyamuni. Si le fondateur ne les développa pas davantage, c'est parce que la piupart de ses auditeurs occasionnels, même de ses disciples habituels, étaient plutôt de la matière brute à dégrossir, que de la matière fine à perfectionner. Il se pent aussi que, s'il les développa. davantage, le rédacieur des sûtra, le fidèle Ananda, ne les comprit ou ne les retint pas; car il est historiquement certain que, à la mort du Maltre, Ananda

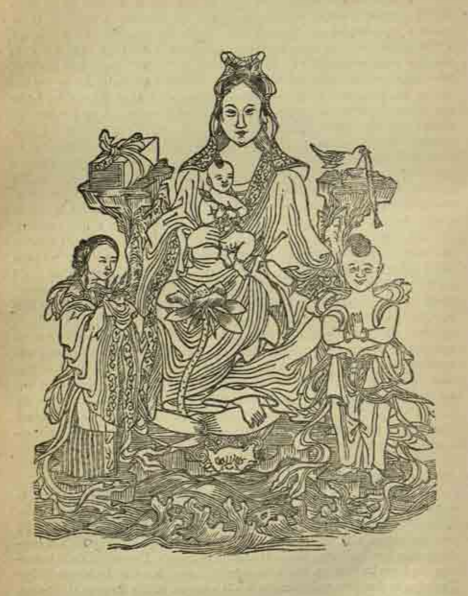


設性音 Koan-cheu-yinu téminine, type chinois,

était un moine plutôt médiocre comme intelligence et comme pratique, non encore arrivé au degré d'arhan. - Mais peu à peu, dans les communautés buddhiques, parmi les moines, le niveau s'éleva. Comment l'idée de se dévouer pour le saiut des autres, ne serait-elle pas venue à quelques-uns au moins de ces hommes, auxquels le Buddha avait imposé d'almer tous les êtres et de leur voujoir tout bien?! d'autant qu'ils méditaient chaque jour sur les misères de ce monde, et croyaient posséder la panacée capable de remédier à tous ces maux. Quant à la pluralité des mondes, à la gloire des Buddhes qui y régnent; à ce cosmos, champ de lotus immense, dont chaque fleur est une terre de Buddha; je pense que la vue du ciel étoilé, et le polythéisme brahmanique, leur fournirent les éléments du système. Un effort d'imagination si médiccre, ne dut pas coûter à quelques fils de la race qui avait inventé les fables des Vedas, et qui inventera les délires du Mahā-bhōvata. - Je ne vois donc nucun mystère, dans l'épanouissement graduel du hinagina égoïste en mahàgana altruiste, ce qui fut un progrès .. ni du prolongement du difficile mahāyāna en facile Amidisme, ce qui ne fut pas une décadence, car la doctrine mahayaniste élevée resta Intacte, à l'usage des esprits qui étaient à bauteur. L'Amidisme fut une branche que ce grand arbre laissa pendre sur le courant boueux du siècle, pour permettre à qui voudrait de s'accrocher. - Quant à l'époque où le mahāyana naquit, aux Indianologues à la déterminer, quand ils en seront capables. Pour moi je pense qu'il n'eut pas de jour de naissance. Il se dégages des discours du Buddha, et se développa rapidement, l'imagine, aussitôt après son nirvana (479), par la force spontanée des choses, le terrain lui étant préparé dans l'Inde par les croyances d'alors. Il serait donc antérieur de plusieurs siècles au Christianisme. - Les textes d'Ascaghosha qui traltent de l'Amidisme comme d'une doctrine courante, au commencement du posmier siècle de l'ère chrétienne, font même croire que l'Amidisme est notablement antérieur au Christianisme. - Aucune donnée utile ne peut être tirée des noms des Buddhas des divers mondes, ces noms étant pure fantaisie. Quant aux descriptions de leurs paradis, elles sont toutes des calques d'un même modèle, le paradis d'Amitabha. Je pense que la manie de certains couvents ou moines, de se créer une spécialité et d'avoir leur petit dien particulier, fut pour beaucoup dans la multiplication des Buddhas imaginaires et de leurs régnes; jointe à ce besoin de symétrie cosmique, qui tourmente les Chinois aussi vien que les Hindous.



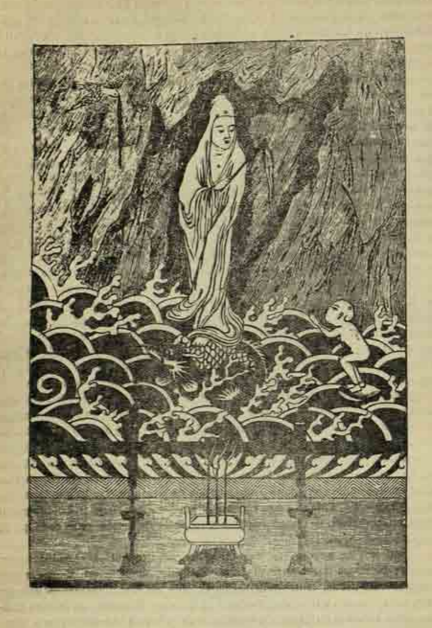
Nous savons que les Taoistes sont d'habiles organisateurs. Chose curieuse, ce furent des transfuges taoistes, qui organisérent l'Amidisme en Chine. Vers la fin du quatrième, ou tout au commencement du cinquième siècle, un Chinois de 雁 門 Yen-menn dans le 山 岳 Chan-si actuel, commença cette organisation. Cet homme avait lu tous les livres chinois, et prisait fort ceux de Lao-tzeu et de Tchoangtzeu, les Pères du Taoisme. Après des entretiens avec le moine huddhiste 道 安 Tao-nan, un Amidiste probablement, il alla vivre en ermite dans les montagnes, et s'appela 慧 遠 Hoei-yuan. Ensuite, pour que 灣 不 抵 la vertu ne restat pas solitaire, comme dit son biographe, il s'affilia cent vingt-trois adeptes, et fonda avec eux, en 386, la société amidique 🎍 🚉 Textre du Lotus, dont le but était



觀 惟 晋 Koan-chou-yinn aux enfants.

d'obtenir la renzissance dans 森 鑾 讀 le Royaume de la félicité. Il mourut en 416. - Tout au commencement du sixième siècle, un autre Chinois, originaire du même pays, et lui aussi Taoîste, disciple formé à l'école du célèbre Tao-houngking (page 513), rencontra à la capitale un moine Indien, le premier des deux Bodhiruci, un Amidiste notoire. Le Taotste confia à l'Amidiste, qu'il travaillait à devenir Genie. Beaucoup ont desire cels, lui dit le moine, et personne ne l'a obtenu. Cherchez plutôt à renaître dans une terre heureuse... et il lui communiqua la doctrine du Pou-sa Koan-cheu-ginn ( Avalokite-vara ). Le résultat fut que le Taoiste brûla les livres qu'il tenait de T'ao-houngking (taoisme mystique), et devint le moine 🏯 🕱 Tan-loan, qui deploya, pour la propagation de l'Amidisme, un zele extraordinaire. Sa mort, arrivée en l'an 600, fut accompagnée de singuliers phénomènes; dais et bannières flottant dans l'air au-dessus du couvent, parfum merveitleux remplissant sa celinle, etc. - Le moine chinois 道 績 Taotch'an, entre au couvent à l'age de quatorze aus, lui succèda à la tête de la secte, laquelle commença aiors à donner comme son objectif 🎁 🕂 la Terre l'ure, le paradis d'Amitabha, par opposition avec & # ce monde poussièreux. Ses progrès s'accelérèrent. Tuo-tch'ao mourut en 145. - Son disciple # 15 Chan-tao lui succèda, et vecut jusque vers la fin du septième siècle. Il convertit, dit la légende, toute la capitale Tch'ang-nan, et l'empereur il 🚖 Kuo-tsoung des Tang lui-même, par le fait merveilleux qu'une flamme s'échappait de sa bouche, chaque fois qu'il invoquait le neur d'Amitabha. - Tuo-tch'ao et Chan-tao décidérent que les livres canoniques de leur secie, seculent le grand sútra d'Amitablia 🤮 🚡 参 經 Ou leang-cheon king, et son abrégé, le petit sûlva 阿 辦 陀 繼 A-mitouc king lis commentaient ces textes, quand ils prechaient au peuple. Ils ini disaient «toutes les formes de Buddhisme sont bonnes; mais combien il est long et laborieux d'effacer son karma au moyen des procédés des autres sectes ; tandis que, dans la secte de la Terre Pure, c'est l'affaire d'un instant, le temps d'un acte de repentir et d'un désir sincère. ».. Ils déclaraient que le désaveu effaçait immédiatement tous les pêchès, même ceux que les autres sectes tennient pour Irremisalbles, comme d'avoir, dans une existence précédente, blessé un Buddha ou tué un arhan. Car, expliquaient-ils, l'acte bon d'avoir approché es Buddha, d'avoir recherche cet arhan, ctait une entité positive; tandis que la biessure ou l'assassinat, tout acte manyais en général, n'avait aucune réalité. Le bien, sortant de l'essence de l'être, est une entité réelle, une extériorisation de la nature. Tandis que la somme du mal qu'il a fait, forme à l'être comme un fourreau extérieur irréel, duquel il se tire en le reniant, en disant simplement de cœur «je ne suis plus celui qui fit ceins.

Aucun mai ne souille l'être en ini-mème, soutiennent les Amidistes avec ènergie; car ancun mai n'atteint l'essence de l'être, laquelle est, de par sa provenance, toute bonne, toute sainte, et impeccable. En effet, l'essence de tous les êtres, c'est l'essence universelle, l'essence de tous les Pou-sas, de tous les Buddhas; donc l'essence du Buddha Amitabha et du Pou-sa Avalokitesvara. Tous les êtres font partie du dharma-kâya 注身 corps mystique universel d'Amitabha et d'Avalokitesvara. Ceux-ci envisagent donc tous les êtres, comme des parcelles de leur propre être, qu'ils aiment comme étant leur propre essence, dont ils ont pitlé comma de sol-même, quand il leur arrive de pêcher par nescience.



D H To Koan-cheu-yinn tendant son chasse-mouches,

L'acte de désaveu et de retour, détruit le fourreau qui enveloppe ces parcelles du corps mystique, non par suite de leur malice, mais par suite de leur nescience. Il n'y a qu'un péché provisoirement irrémissible, c'est-à-dire qui condamne à une ou plusieurs renaissances subséquentes; c'est le refus de se reconnaître, de renier son erreur, de revenir à soi et à Amitabha (ce qui revient au même). Et ce refus n'indigne pas Amitabha, car il est suite du karma; il fait partie provisoirement du fourreau; il cessera un jour avec celui-ci.

Arrêtons-nous un instant, pour qualifier cette doctrine, qui identifie le mal avec la nescience, et qui fait de la nature une terminaison ou une parcelle divine. Elle est indienne, et fort vieille, commune aux Védantistes et aux Jaïnas. Pour les Védantistes indiens et les Védantistes chinois Tch'an, le corps mystique est Brahmen on Buddha, et les âmes n'en étant pas détachées, il s'ensuit un panthéisme parfait. Pour les Jaïnas indiens et les Amidistes chinois, les âmes sont détachées, sont des parcelles. Le système est donc un animisme, avec un Être suprême, pratiquement un Dieu. Isvara ou Amitabha. Quant à la nature et à la destinée des âmes, il y a entre les Jainas et les Amidistes cette différence, que les Jainas les tiennent pour créées par Isvara, d'une autre nature que lui, et devant subsister en-dehors de lui ; tandis que les Amidistes les considérent comme émanées de la substance d'Amitabha, comme des étincelles jaillies de lui, devant subsister très longtemps en-dehors de lui, mais destinées finalement à rentrer en lui. — Sur ce dernier point, les truités amidistes chinois populaires sont murts ordinairement, les Maltres jugeant celte doctrine peu intelligible ou moins ulléchante pour le vulgaire, auquel ils parlent à pleine houche des joies du paradis d'Amitobha et de sa quasi-éternité. Mais, dans les discussions philosophiques, et aux disciples avances, ils avouent la non-éternité du paradis de l'Ouest, et enseignent que la renirée finale en Amitabha est le but suprême. Donc, après tout, un pauthéisme pour les intellectuels, mais un théisme pour les simples.

La doctrine morale des Amidistes est très pure. Pas d'hédonisme dans leur paradis. Un seul sexe, le sexe male. Analokitesvara, en chinois 🕎 🚻 🖀 Koancheu-gran, est un P'ou-sa ma-cuin. Si, en Chine, il est très souvent représenté sous des traits féminins, c'est en vertu du pouvoir / riddhi/ recouns à tous les Pou-sas, de prendre à volonte la forme extérieure jugée convenable pour chacune de leurs missions. Koan-chev-ginn se présente donc, en Chine, en femme au culte des femmes, qui lui demandent la fécondité. Et cela, par convenance, par décence; on ne demande pas cela a un homme, disent les Chinoises, Aucun texte, aucune prière, ne s'adresse à Koon-chen-yunn comme à une femme. Dans les temples, son image est, ou mascuiine, ou féminine, selou le public auquel le temple est spécialement destiné; mais, quand l'image est féminine, en signe que la forme est fictive, le sein n'est jamais feminin. Lans les principaux temples, Il n'y a pas d'image, mais un siège vide, entouré de fleurs et de lumières, Amitabha ou Avalokiteirara étant invisible. - Les temples amidistes sont, en Chine et au Japon, les seuls dans lesquels le peuple prie, prie vraiment et du fond du cœur, se repent et implore, avec des attitudes si unturelles et si touchantes, que toute idée de simulation doit être écartée. Je n'oublieral de ma vie le rentiment que l'eprouvai en contemplant une jeune mère amidiste, faisant ses dévotions devant le trône illuminé et vide. Elle ferma d'abord les yeux et se recueillit profondémeut, les lévres murmurant l'acte de repentir et de demande. Puis elle aligna devant le trône deux petits enfants, dont le second savait à peine marcher, et qui, parfaitement styles, firent avec le plus grand sérieux ce qu'avait fait leur mère. Enfin elle fira de son giron le troisième, un nouveau-ne, lui prit délicatement la têle entre le pouce et l'index, et la fféchit vers le trône. - Et je me permettrai ici une remarque. Koan-cheu-yinn l'adjudant d'Amitabha, est un personnage absolument indéterminé, sans histoire, sans légende, la pitié et la charité personnifiées, pas autre chose. Amitabha est encore moins défini, si possible, par l'histoire ou par la légende. Il est l'Être qui fait être, la lumière qui éclaire, la compassion qui sauve, le recours assuré de tous les cœurs sincères, malheureux ou pécheurs. Il s'est révélé pour eux, à une époque qu'ils ignorent, d'une manière qu'ils ue savent pas, obscurités qui n'empêchent pas ces pauvres gens de croire en lui fermement, et de l'aimer de tout cœur à leur manière. Si bien que je me demande, s'il n'y a pas parmi ces Amidistes dépourvus de philosophie, beaucoup d'âmes qui, à travers les voiles de leur culte, adorent le vrai Dieu, croient, alment, lui demandent pardon de leurs péchés et secours dans leurs misères? - Je me pose la même question pour ces Tantristes (page 534), enx anssi vierges de philosophie, qui appellent de tous leurs vœux le Messie à venir, qu'ils nomment Maitreya, encore un vocable qui ne signifie rien, encore la foi en une revelation obscure, et l'amour du Dieu volle. - Et pour ces braves paysans chinois, qui vénérent 老 天 爺 le Vieux Maître du ciel, le Dien de la conscience, dans l'univers son grand temple. - Beaucoup de ces àmes sont dans une bonne foi absolue, et ménent au milieu du paganisme une vie étounamment pure. Or la théologie nons apprend que Dieu donne à chaque âme les grâces nécessaires au salut; des grâces telles qu'il dépend de sa libre volonié d'être sauvée ou non. Dés lors, étant données les dispositions psychologiques que nous venons de voir, qui oserait affirmer que tous les paiens se damnent, que le grand nombre se damne?. l'avoue que, après trente années de contact avec l'âme païenne, moi Missionnaire je me suis fait à l'idée de me trouver, au grand jour des manifestations, avoir une fouie de frères, prêchés jadis par l'Esprit Saint lui-même, en partant de leurs vieux textes, de leurs frustes traditions. Le recul des âges et la droiture des simples épurent insensiblement les religions faites de vérité et d'erreur, les débarrassant avec le temps de leurs détails errones, ne laissant subsister que le fond vrai; la notion d'un Dieu juste et bon, la croyance qu'il s'est fait connaître, une vague Idée de Redemption, la survivance de l'âme, la conscience, la sanction. - Que de savants s'imaginent que tous les palens ont des dogmes précis, les savent, les croient, y tiennent. Fort beureusement pour eux, la religion de l'immense majorité des païens, se réduit à un nom de secte, sous lequel sommeille latent le fond que je viens de dire. Tel un de ces pagodins ruraux, si communs en Chine. Quand on le construisit, on pava le sol, on convrit le toit, on l'orna d'un frontispice. Le tout semblait être quelque chose. Mais, sous le dallage, une graine dormait, petite, mais graine d'arbre. Elle germa, poussa, sortit entre deux dailes, les disjoignit, grandit, monta; avec le . temps, les racines désagrégérent tout le pavage, la couronne défonça la toiture délabrée, et un grand arbre s'épanonit, son pied dans les débris du pagodin écroule. Ainsi en est-il des religions paiennes. La graine mise par Dien au fond de la conscience humaine, les disloque quand elle se développe; et si quelque chose

s'élève et s'épanouit dans le monde paien, c'est toujours sorti de cette graine.

l'ai dit qu'aucun reflet d'hédonisme ne souille la belle image du paradis de l'Ouest. Pour les Amidistes vrais, ce séjour est une école, où Amitabha instruit les ignorants, éclaire les avances, illumine un chacun comme il convient, pour le rapprocher du but, pour l'unir à soi. - Un trait caractéristique de l'Amidisme, e'est son égalitarisme. Dans le paradis d'Amitabha, tous sont égaux; l'âme du pauvre pécheur mort dans le repentir et le désir, et l'âme du moine qui a pratiqué l'observance durant une longue vie. Le degré d'intelligence, d'ouverture intellectuelle, diffère. Mais les ames sont d'égale valeur. Pourquoi?. Parce que, comme j'ai dit plus haut, tontes sont des parcelles du corps mystique d'Amitabha, des étincelles sorties de son cœur pur (sic). Avant d'entrer au paradis de l'Ouest, toutes ont dépouillé leur fourreau, par un acte de regret. Il n'est donc plus question du mal commis. Reste l'âme, issue d'Amitabha, donc sainte, et également sainte en tous, car les étincelles d'un feu sont essentiellement identiques. Le mal fait, fourreau extrinsèque, ne soullie pas l'âme essentiellement; le hien fait, titre à l'avancement, ne la giorifie pas intrinséquement. Donc, devant Amitabha, pas d'humillés, pas d'exaltés. - Dans leurs discours et leurs écrits, les Amidistes insistent sur la facilité extraordinaire du salut dans leur secte. Les autres écoles, disent-ils, astreignent leurs adeptes à des œuvres pénibles, à des pratiques parfois incompatibles avec les mœurs et usages du temps. Tandis que l'Amidisme ne conseille que des pratiques simples douces et faciles, et n'exige à la rigueur aucun autre acte, que l'acte de repentir et de desir. Ce point est souvent exprimé par la formule concise 4 -- 句 佛 同 生 西 par une invocation d'Amitabha tous penvent renattre dans le paradis occidental. : - Les Amidistes promettent de pius à leurs adeptes, que «l, à l'heure de la mort, lis renouvellent leur repentir et leur désir de tout cœur, Amitabha en personne, et visible à leurs yeux, viendra chercher leur âme, pour la conduire dans son paradis. Cela est promis au pire pécheur, s'il est sincère. Et la chose est expliquée philosophiquement en cette manière: « L'instant indivisible du repentir et du désir, brise la chaîne du karma précédent, lequel étant irréel, s'évanouit. Et l'âme étant fixée dans son désir unique de voir Amitabha, se trouve entièrement pure et parfaitement disposée. Dans cet état, Amitubha l'emporte dans la grande école de mysticisme et d'ascèse qu'est son paradis. Tous y voient Amitabira face a face, Tous sont instruits par sa bouche.s., Et les bons Amidistes de conclurer en'est-ce pas que c'est consolant? et facile? et possible à tous, en tout temps et en tout lieu?».. Les Chinois trouvèrent qu'ils avaient raison (佛教 祁學 葉本 淨土 美). Vers l'an 1000, en Chine, les Amidistes régnalent en maîtres sur les ames.

La très vaste littérature amidiste chinoise, qui différe de celle de toutes les autres secles buddhistes chinoises, par son ton de simplicité, de sincérité, de charité, de ferveur, comprend cinq espèces d'écrits; traités didactiques, dithyrambes, actes, exhortations aux taiques, notices biographiques.

t. Je ne reviendral pas sur les traités didactiques, car j'ai exposé ci-dessus le sommaire de la doctrine qu'ils contiennent. La lecture de ces traités, doit tonjours être précédée de l'invocation d'Amitabha, et terminée par l'acte de repentir et de

désir. Les traités les plus importants, sont naturellement ceux des organisateurs de la secte; surtout le 略 許 安 樂 浄 土 義 Leao-lunn nan-lao tsing-t'ou i de 墨 鳖 Tan-loan; et le 安 崇 集 Nan-lao tsi de 道 綺 Tao-tch'av.

-0-10-

2. Les dithyrambes décrivent le paradis d'Amitabha, exaltent le bonheur qu'on y goûte, louent, invoquent, etc. Ils sont le pins souvent en prose rythmée, et divisés de manière à pouvoir être récités ou chantés en chœur; chaque strophe commençant par l'invocation « Salut à toi, de tout œur et en toute confiance, o Amitabha»... et finissant par ces mots « Nous désirons que nous, et tous les êtres, nous remaissions dans ton royaume de paix et de bonheur »... La récitation est toujours terminée par l'acte de repentir et de désir amidisto. — Type du genre, le 武 河 河 住 佛 日 Tsan A-mi-tous Fous kie, de 武 第 Tan-loan.

Voici un échantillon de ces dithyramhes...

«O Amitabha, lumière sans pareille... O Amitabha, splendeur infinie... si pure et si calme .. si douce et si consolaute... comblen nous désirons remaître chez toi!

Toi dont le pouvoir est sans bornes...
Toi vers qui se tournent les êtres de tous les mondes...
qu'il est beau, ten royaume,
où la brise sème des fleurs sous les pieds des bienheureux...
combien nous désirons renaître chez toi!

Qu'il est heau, ton royaume, où la plus belle musique résonne, où les plus précieux parfums fument, où tous les êtres sont saints... combien nous désirons renaître chez toi!

Follement, durant des existences sans nombre, nous avons renouvelé le karma qui nous liait à la terre. O garde-nous désormais, douce lumière, que nous ne perdions plus la sagesse du cœur!

Nous exaltons la science et les œuvres, nous désirons que tous aillent à toi; qu'aucun obstacle n'empêche aucun être de renaître dans la paix et le bonheur chez toi!

Nous t'offrons tout ce que nous avons, tout ce que nous sommes. En échange accorde-nous de renaître chez tol. Sois saluée, o spiendeur inscrutable! De tout cœur et en loute confiance, nous nous prosternons devant toi. Un autre chant pareil conclut alusi:

Je t'offre mon repentir et mon désir, j'espère que tu m'apparattrus à l'heure de ma mort, fixant mon esprit pour qu'il ne vacille pins. Puissions-nous, moi et tous les fidèles, purifiés par l'apparition de ta spiendeur, renaltre dans ton règne, siège de la sainteté et du bonheur.



Voici les actes quotidiens que doit produire un adepte fervent. l'ai vu et entendu un Japonais du plus haut rang, s'en acquitter dans un sleeping-car bondé, sans le moindre respect humain.

Le soir, en vers...

Quel affairage en ce monde! Les jours, les ans, la vie, passent ainsi, agités comme la flamme d'une lampe exposée au vent, dans l'oubli de l'avancement moral.

Moi qui ne suis pas à l'abri des voies d'expiation, serail-il sage que je vive sans crainte. Na dois-je pas travailler, alors que je suis robuste, à édifier, à embellir, mon domicile perpétuel?

Puis, en prose ...

Je déstre, pour moi et pour autrui, la fermeté du cœur à l'heure de la mort. Que rien ne fasse vaciller alors mon désir de quitter ce monde vide et vain, pour renaître dans le règne d'Amitabha. Je renouvelle maintenant ce désir, pour le fortifier. De tout cœur et en toute confiance, je me donne à Amitabha.

Durant la nuit, quand on s'évelile...

Ce n'est pas par sensualité que je dors. Je renie toute volupté corporelle. Je suis un voyageur sur la terre. Demain je forai une étape de plus vers la perfection.

Des le matin, et souvent durant la journée...

Un homme qui n'avance pas, est un arbre sans racine. Les fleurs cueillies aujourd'hui, seront fanées avant demain. La vie s'écoule, instant par Instant. Voyageur, je veux avancer vers la vérité parfhite.



Pour le culte en commun, il y a des exposés doctrinaux et moraux, pieux et pratiques, coupés par paragraphes. On lit cela lentement et distinctement au peuple, qui dit en chœur, à la fin du paragraphe, «donnez-nous votre bonheur sans mesure» ou «donnez-nous de renattre chez vous». Moyen, disent les Maitres, de rappeter la doctrine au peuple, et de lui faire produire des actes sérieux. — Dans

d'autres services religieux, les prières rythmées alternent avec des leçons en prose, souvent très édifiantes et bien rédigées. — Pour les moines, il y a de longues séries liturgiques, la lecture et la p-almodie alternant. — Types du genre, le 通念辩论道场微法 Li-nien Mi-l'ouo tan-tou'ang teh'an-fa de 王子成Wang-tzeutch'eng; le 依觀響等明設舟三昧行道往生讀 I koan king teng ming pan-tcheou san-mei hing-tao wang-cheng tsan de 善璐Chan-tao.

3. Les schémas d'actes de repentir et de désir. — Il y en a de toutes les longueurs, depuis une ligne jusqu'à plusieurs pages. Repentir détaillé, au moyen d'un formulaire, de tous les pêchès que l'on pourrait avoir commis au cours de ses existences précédentes. Mais il est bien entendu que ces formules détaillées ne sont pas essentiellement nécessaires. Le seul repentir global sincère, fût-il instantané, avec l'appel de cœur à Amtabha, suffit pour dépouliler le fourreau des pêchès. — Voici la formule de repeutir et de recours plus solennelle, que le président prononce au nom de l'assemblée avant tout service...

Nous ici assemblés pour vénérer et prier, nous confessons avec repentir, devent tous les Buddhas et Pousus, devant les Génies du ciel de la terre et des airs, devant les Juges des enfers, que, durant des existences saus nombre, nous avons peut-être commis bien des crimes, blessé quelque Buddha, tué quelque arhan, maltraité nos parents ou nos proches, péché par luxure ou vol ou médisance. Nous avons peut-être encouru les pires supplices, dans les enfers chauds et dans les enfers froids. Épouvantés par cette pensée, nous proclamons maintenant notre repentir. Tous nous voulons que tous nos péchés soient détruits, de telle sorte que rien n'en reste. Tous, et de tout cœur, nous nous donnons à Amitabha, »

4. Les exhortations aux laïques sont simples, pieuses, parfois pleines d'onction. Dans toutes, le principe du salut possible par un seul acte de repentir et de désir, est énergiquement affirmé. Mais une vie sérieuse, vertueuse, est chaudement conseillée. De peur que le karma d'une vie pécheresse, n'empêche, par avengiement ou endurcissement, la production, à l'heure de la mort, de l'acte final, lequet décide de la renaissance. - L'Amidiste doit se cappeler souvent les points pratiques de sa religion, le but de sa vie. Il doit prier souvent, si possible continuellement, Il doit penser souvent à la mort. Il doit éviter surtout de 静 生 夢 死 vivee dans l'evresse et mouver en révant ; cette phrase revient sans cesse. Il doit vivre simplement, sobrement, chastement, méprisant le plaisir et le luxe. Il doit aimer ses parents et ses proches, se dévouer pour eux, se préoccuper de leur saint. Il doit s'efforcer de faire produire aux vielllards, aux malades, aux mourants surtout, l'acte suprême qui fait renaltre chez Amitabha. La charité, la bonté, la concorde, l'aumone, sont fortement inculquées. En général, la morale amidiste est pure et élevée, plutôt exagérée parfois dans ses exigences. Quand un Amidiste est prés de mourir, toute sa famille doit l'entourer et lui répéter jusqu'à la fin l'acte. de repentir et de désir. Il est interdit alors, et au mourant, et aux assistants, de prononcer aucune parole profane, — Types de recueils d'exhortations ; le 🎓 🕂 是 鑵 Tsing-t'ou tch'enn-tchoung de 周 兑 復 Tcheou-k'eusfou; le 清 珠 集 Ts'ing-tchou-tsi de 治 兆 Tcheu-tchao, Etc. — Voici quelques échantillons de ce genre d'écrits...

Dans l'être extérieur de l'homme, il y a un être intérieur, invisible mais réel On ne voit pas le feu qui est dans le bois, et pourtant il y est, puisque le briquet à cheville l'en tire Ainsi en est-il de l'ame. Elle est dans le corps, invisible mais reelle. - Quoique l'être qui l'a formé ait péri, son karma subsiste dans le nouvel être. Tel un moule de cire, dans lequel on a coulé du plâtre, Le moule périt, le moulage subsiste. - L'ame produit les pensées, lesquelles illusionnent l'ame. L'illusion retient dans la chaine des rensissances. Fixer sa pensée sur Amitabha, en l'invoquant, brise la chaine et délivre l'ame, conduit à la Terre pure, à la Joie suprême. - On ne monte pas au paradis, on ne descend pas aux enfers, par un escalier, par des degrés. Un acte plonge dans les enfers. Un vouloir fait natire en paradis. - Pour l'homme, tout dépend de l'objet auquel son affection sera attachée, au moment où il expirera. S'il meurt en aimant Amitabha, il rensitra giorienx dans son paradis. S'il meurt en almant le laitage, il renattra ver dans un fromage. - Un tout petit enfant sait choisir entre un callion et un morceau d'or. Il ne prendra pas le caillou. Et vous bésitez, entre ce monde impur et misérable, et la terre pure et beureuse d'Amunbha, Si vous étiez sages, toutes vos pensées, toutes vos affections, devraient aller à elle seule. - Tout le long du jour, le voyageur se préoccupe du gite à trouver pour la nuit. Que d'hommes hélas! durant l'étape de leur vie actuelle, ne se soucient pas du gite à trouver pour toujours; du lotus duquel ils pourraient renaltre dans la Terre pure, s'ils le voulaient. --Panyres ou riches, tous les hommes sont également affaires, les pauvres pour leur nourriture, les riches pour leurs plaisirs. Ils meurent affaires, et renaissent, en nunition de cet affairage, dans une nouvelle existence plus pleine d'affairage que la précédente. Et ainsi de suite, d'ivresse en ivresse, de rêve en rêve. Sauf ceux qui aspirent à la Terre pure, personne n'est sain d'esprit et bien éveillé. - A quoi vous servironi les dignités et les richesses, dont vous n'emporterez rien; l'amour des femmes et la multitude des enfants, vos riches demeures, vos festina somptueux, et vos concerts, qu'il vous faudra quitter. Que direz-vous au juge infernal pour vous disculper? Comment apaiserez-vous vos victimes, quand elles demanderont justice contre vous? Tenez-vous donc vraiment à passer par les flammes des enfers, à renaître bœuf ou ane? Réveillez-vous et mettez-vous à la tâche. Le temps presse. Le matin personne n'est assuré de vivre encore le soir, ni le soir de vivre encore au matin. Qui peut se garantir un seul quart d'heure? - La pire erreur possible, c'est, étant bomme, de ne pas vouloir se sauver, de se uni conduire, et de se replonger ainsi dans les voies d'expiation, pour des temps incalenlables. Il touchait au terme, cet être insensé, et voltà qu'il lui faut, par sa faute, reprendre place à la queue, dans la voie des transformations? Depuis combleu de temps, ceux qui sont actuellement fourmis, sont-ils à ce degré de l'échelle; et combien de temps et de femps de pénible ascension leur faudra-t-il, avant de renaître intelligents, aptes à être éclaires, capables de produire l'acte de repentir et de recours salvifique?! - L'homme est comme une chrysalide inerte, mais qui contient la vie. Il ne devrait se soucier que peu, de l'enveloppe qui se déponille d'existence en existence. Il devrait se préoccuper surtout du vivant qui est en lui, et lui procurer la vie heureuse dans la Terre pure. - Etre plein de sollicitade pour le corps de chair, et ne pas s'occuper du corps mystique, c'est comme si on s'attachait à observer une bulle d'écume, saus vouloir voir l'ocean. Les moudains ne se préoccupent que du corps de chair, et se soucient peu d'amasser un karma, qui erquêche leur rentrée dans le corps myslique. Quels soins pour ce corps de chair; pour ses aises, su fortune, son homeur; lui que les fourmis dévoreront un lour. Que de peine on se donne, pour lui épargner un affront, un heurt, la piqure d'un moncheron, une éclaboussure sur ses vétements; alors qu'on néglige le soin de renattre dans la Terre pure. N'est-ce pas là renverser les choses, prendre le négligeable pour le principal? Vous devriez rectifier votre jugement, quand your assister à un décès, quand your contemplez un crime. - Pourquoi dire que mort est un mot lugubre, et éviter de le pronancer? La mort est aussi inséparable de la vie, que la nuit l'est du jour. L'ame, c'est le moi de l'homme; le corps, c'est un logis temporaire de cette âme. Quand l'âme vient, l'homme noît; quand l'âme s'en va, l'homme meurt. Ce va-et-vient est continuel. Le départ n'est pas pins lugubre que l'arrivée. Et la formule qui préside à ce mouvement incessant, c'est & le karma. Chaque existence est fonction du karma de l'être. Depuis des temps qui n'eurent pas de commencement, cette ame se rélucarne, changeant souvent d'hubitat, chaque fois pour une période limitée. Seule l'interruption du karma pourra arrêter ce mouvement. - Les hommes sur In terre, sont comme un jeu de marionnettes, dont 选 幼 F l'Auteur des êtres manœuvre les fils pour sa pièce, les suspendant au repos quand une pièce est finie, pour les reprendre plus tard dans une autre pièce. Tel homme qui porte tel nom et qui joue tel rôle actuellement, a joué dans le passé, et jouera dans l'avenir, des rôles innombrables sous des noms divers. - Seul le nom d'Amitabha sauve. Qui n'a pas appris ce nom, n'a encore fait ancun usage utile de sa raison. Qui ne l'a pas prononcé, est comme un cofant qui n'a pas encore articulé sa première syllabe. Quiconque, l'ayant eutendu, ne le reconnaît pas, ne l'aime pas; celui-là est sous le poids d'un karma qui l'aveugle et qui l'endurcit. Il lui faudra ancore bien du temps et des efforts, pour arriver à su délivrance. -Invoquer Amilabha, n'a de sens el d'efficace, que si l'invocation exprime le désir de s'unir à lui. C'est ce désir d'union qui sauve. Sons cette intention, pronoucer le nom d'Amitabha ne sert à rien. - Si vous voutez vous tirer du malheur et arriver au bonheur. Il vous faut croire les dix articles suivants: t que les paroles d'Amitabha sont véritables; ? que l'âme ne meurt pas, mais erre de vie en vie; 3 que, si vous n'arriver pas à l'Illumination en cette vie, il vous faudra en vivre d'autres; à que la loi de l'instabilité vous poursuivra encore, même si vous remaissez dans les cieux des devus; 5 que si vous obtenez de remaitre dans la Terre pure, l'instabilité cessera pour vous; a que, si vous demandez sincèrement à remitre dans la Terre pure, vous y remaîtrez: 7 que, si vous invoquez le nomd'Amitabha avec repertir, tous les péchés commis, tous les châtiments mérités, your seront remis sur le moment; 8 que ceux qui l'invoquent à la mort. Amitabha ne les laisse pas perdre, mais leur apparaît dans sa gloire et recueille leur ame; 9 que les Buddhas et les Pousas de tontes les régions, alitent et protégent les dévats d'Amitablia; 10 que la durée du bonheur dans la Tetre pure, est sans mesure (sic). - If fant croire d'Amitabhu qu'il sat la perfection, et de soi qu'on est

Imparfait, mais non distinct d'Amitabha, Qu'on dolt revenir à lui, par l'intelligence et le répentir. Que la puissance de la foi et du recours confiant est infinie. Un appel à Amitabha saus foi, est un son inefficace; mais tout appel fait avec foi, est suivi de son effet. Il ne faut donc pas se chagriner, comme fout certains hommes inintelligents, qui se disent saus cesse «hélas! j'ai perdu ma vie! j'ai vécu en vain! s.. Consolez-vous! Your obtiendrez le fruit entier en un moment. L'important est de se concentrer tout entier dans le moment actuel, chaque fois qu'on se repent, qu'on désire. Car le passé n'est plus, l'avenir n'est pas encore. C'est l'acte présent qui détruit le karma, et qui procure la renaissance heureuse. - En ce monde, un criminel qui avoue, n'en est pas moins executé; un débiteur qui se livre, n'en est pas moins obligé de payer. Comprenez que, pour le paradis de l'Ouest, il n'en va pas ainsi. Au mament du repentir, la dette n'est pas remise, elle cesse d'être (fourreau irréel). Au moment du désir, le bonheur n'est pas accordé, il est acquis de droit (corps mystique). En réalité, la ; nissance de l'invocation né vient pas du cour humain qui invoque; elle provient d'Amitabha (le corps mystique) qui est dans ce cœur.

5. Notices hiographiques. — Enfin les Amidistes enregistrent avoc soin les favours obiennes par les adeptes, et les morts éditiantes des leurs. Il y a de vastes collections de pièces de ce genre. Je vais en citer un certain nombre, car rien ne fait mieux connaître l'esprit de la secte.

En 414, le moine 

Resi-yearag qui avait fondé un couvent, étant gravement malade, disposa soudain ses vétements et demanda ses souliers. Les assistants lui ayant demandé pourquoi. Ne voyez-vous pas, dit-il, Amitobha qui vient me chercher? et il expira. Un parfum inconnu remplit sa cellule durant segt jours.

Le moine # # # Heei-joei, d'abord disciple de Kumūra-jica et ayant fait le pélerinage des lieux saints de l'Inde, se joignit ensuite à la secte de la Terre pure. En 439 il dit soudain à ses compagnons : Voici que je vais partir... Jolgnant les mains, il se tourna vers l'Ouest et passa. A ce moment plusieurs assistants viront une fleur de fotus en or s'ouvrir devant sa couche et le recevoir, tandis qu'une fumée odoriférante entourait sa canane.

En 420, le moine il li Tuo-king, jadis reçu comme novice par le fondateur à l'age de dix-sept ans, dit aux autres moines: Feu mon Maltre m'a apparu. Je vais partir... Il s'assit, invoqua Aminublia, et passa. Une grande lumière remplit sa cellule, et dura assez longtemps.

Quand le moine \$\frac{1}{400}\$ \$\frac{1}{400}\$ \$Hosi-koung, un des fondateurs, fut à la mort, Amitablia lui apparut dans sa gloire, entouré des fondateurs défunts, qui dirent au mourant; Venez! une place excellente vous est préparée... Faisant effort pour se soulever, \$Hosi-koung expira

La moine E & Tan-kien désirait ardemment contempler Amitabha. Un jour, tandis qu'il méditait. Amitabha lui apparut, tenant un flacon. Il lui aspergea le visage, en disant: Sois entièrement purifié, dans ton corps et dans tes pensées!.. puis il lui remit une fleur de lotus, qui venait de sortir du flacon. — Tun-kien fit part aux autres moines de ce qui vemit de lui arriver, passa la puit à invoquer Amitabha, et expira vers le matin, assis, sans bouger.

An commencement du sixième siècle, le moine E E Tao-tchenn vivait en ermite sur une montagne. Jeune homme, il avait vu en songe un bateau plein de passagers, qui naviguait en pleine mer. Où allez-vous? leur demanda-t-il? — Au paradis d'A-itabha, fut la réponse. — Puis-je aller avec vous? — Non, puisque fu ne l'as pas encore invoqué. — Sur ce le jeune homme se fit ermite, et se distingua par sa ferveur à invoquer Amitabha. Une nuit les gens d'alentour virent comme des milliers de torches enflammées qui se promensient sur la montagne. Étant allé voir, lis trouvèrent Tao-tchenn mort dans sa cabane.

En l'an 600, 强 它 Tan-loan vit un moine indien apparatire dans sa cellule. De mon vivant, lui dit l'apparition, l'eus le même désir que toi, et je renaquis dans la Terre pure. Ton tour est venu. — Tan-loan réunit ses disciples Graignez l'enfer, leur dit-li; appliquez-vous aux bonnes œuvres; donnez-vous du matt.. Puis il leur demanda d'invoquer à hante voix Amitabha. Alors, inclinant la tête sur la politrine, il expira. — Tous les assistants entendirent la musique d'un cortège céleste, dans la direction de l'Ouest.

Un laïque très dévot étant mort, un ami voulut lui faire les offrandes que l'on fait aux défunts. Alors une voix parlant dans les airs lui dit : lautile! Je suis dans la Terre de la joie parfaite. Je n'ai plus besoin de rien.

Vers la fin du sixième siècle, le moine 道 電 Tao-u invoqualt Amitabha de jour et de nuit. Il s'était fait une petite statuette haute de trois pouces, qu'il vénérait sans cesse. Un jour, durant sa méditation, Amitabha lui apparait et lui dit: Ta statuette est bien petite. — Mon cœur est grand, répondit le moine. — C'est vrai, dit Amitabha... Aussitot, devant les yeux de Tao-u. sa statuette grandit, jusqu'à remplir le monde. — Lave tou corps et tou vétement, lui dit Amitabha; car demain, quand les étoiles paraîtront, je viendrai te prendre. — De fait, le lendemain, au moment où les étoiles parurent, Tao-u expira assis,

Le laïque 劉 适 志 Liou-l'oungicheu étant à la mort, dit, comme en rêve : Vollà que le bateau va passer, et je ne suis pas habillé, et je n'al pas mon chapelet... Ses parents qui l'entouraient, lui passèrent vite ses habils, et lui mirent son chapelet au con. Il expira aussitôt paisiblement.

Le célèbre 義 塔 Chan-lua page 565), passa toute sa vie dans une ferveur extraordinaire, Dans sa cellule, il invoqualt Amitabha, ne s'arrêtant que quand Il était à bout de forces. Quand il sortait, c'était pour apprendre aux laiques à invoquer Amitabia. Jamais il ne souffrit qu'on lui parlat de chuses profanes. Il copia de sa main cent mille fois le petit sûtra d'Amitobha, et l'expliqua à au moins cinq cent mille adeptes. Cenx auxquels il appril à invoquer Amitablia, furent sans nombre. Beaucoup de personnes virent une flamme s'échapper de sa bouche, à chaque fois qu'il prononçait le nom d'Amitabha. Souvent aussi les textes qu'il avait écrits étincelaient. Il disait à tous; vous êtes maîtres de votre destinee; il vous arrivera comme vous nurez desiré et demandé. - Un jour il dit à ses disciples : j'en ai assez de cette vie : je veux aller chez Amitubha... Puis, s'étant hissé sur un grand saule, tourné vers l'Ouest, il pria ainsi « O Amitobha viens me prendre. O Pousas, protégez jusqu'à ma fin, mon intention de remaitre dans la Terre pure. s. Cela dit, il se laissa choir, et mourat sur le coup. -- Le suicide n'est pas considéré par les Amidistes comms chose défendue. La doctrine de la sacte y porte piutôt. Jusqu'à nos jours, des moines amidistes se laisseut mourir de faim ou se brûlent vifs parfois. C'est une œuvre méritoire, pour les laïques, de leur fournir le combustible nécessaire.

Au septième siècle, le laique 康 新 像 K'ang-isinnyunn ayant vu à Laoyang un écrit de fen Chan-tao étinceler devant ses yeux, dit en lui-même est mon karma est tel que je puisse renalire dans la Terre pure, je demande un signe plus éclatant. Aussitôt une lucur semblable à un éclair l'environna. Désormais, se dit-il, les rochers pourront s'user, mais ma volonté ne changera pas. — Il alla à Tch'ang-nan, visiter la chapelle érigée en mémoire de Chan-tan. Celui-ci lui apparut dans les airs et lui dit «propage la dévotion à Amitabha, et lu renaltras certainement dans la Terre pures. Depuis lors M. K'ang se fit une coutume de réunir les enfants de son pays, et leur faisait invoquer Amitabha, donnant une pièce de cuivre à chacun de ceux qui l'avaient invoqué avec respect dix fois. A son exemple, les parents de tout ce pays, apprirent à leurs enfants à invoquer Amitabha, Quand M. K'ang l'invoqualt, beaucoup voyaient, à chaque fois, une Image d'Amitabha sortir de sa bouche. - Un jour qu'il préchait à des milliers de personnes, besucoup virent le phénomène, d'autres ne le virent pas et s'en affligérent. C'est, leur dit M. K'ang, que vous n'étes pas assez détachés des choses de ce mande. - Quand il fut à la mort, il dit à ceux qui l'entouralent: «Ceux qui vont voir ma lumière, ceux-là sont mes vrais disciples». Cela dit, Il passa... A ce moment, plusieurs le virent environné comme de flammes, d'autres ne virent rien,

Un certain & Keue, dévot Taoiste, s'exerçait à devenir Génie. Sa femme née Æ Ki, était dévote Amidiste. Un jour, landis qu'elle tissait, Amitablia lui apparut, dans les airs, au-dessus de son métier. Elle le saiua, puis le moutra à son mari. Celui-ci ne vit que sa gloire, non sa figure. Il quitta le Taoisme et se fit Amidiste.

Sons les fit Tang, le moine fit p Wei-nan brûlant du désir de la Terre pure, les deux Pousas Avalokitévara et Mahasthāma lui apparurent dans les airs. Beaucoup de personnes les virent. Wei-nan demanda à plusieurs dessinateurs de les dessiner, mais aucun n'y réussit. Alors deux inconnus s'offrirent, firent le dessin, et disparurent — Un jour Wei-nan dit publiquement eje vals partir pour la Terre pure; qui veul y aller avec moi?2.. Un jeune garçon s'offrit Demande la permission à tes parents e ini dit Wei-nan. — Croyant à une plaisanterie, les parents consentirent. Le jeune garçon se lava, mit une robe propre, entra dans le temple et mourut. — «Pourquot es-tu parti le premier?» dit Wei-nan en caressant le cadavre; et il expira aussi.

Un brave homme qui vivait de colporter, du sucre, reçut un jour révélation que sa délivrance était proche. Il fit donc le tour de ses principaux clients, et les pris de vouloir bien venir chez lui lei jour, pour porter son corps en terre. — Au jour dit, tous arrivérent, assez incrédules. Je veux encore vous dispenser de me mettre en bière, leur dit le colporteur. Il se couchs lui-même dans son cercueil, invoqua Amitobho, et expira aussitôt.

Un certain 15 Ma s'était aventuré dans une profonde caverne, pour y recueillir des stalactites dont un pharmacien avait besoin. Il avait franchi plusieurs précipices et torrents souterrains, quand sa lanterne s'éteignit. Ainsi enseveil vivant, sans espoir de reirouver l'issue de la grotte, il se recommanda avec ferveur à Amitabha. Aussitôt une lueur, semblable à un gros ver luisant, se mit à marcher devant lui, et le guida jusqu'à l'entrée. — Une autre fois ayant voulu passer une rivière gelée, la glace céda et il allait être engiouti. Vite il invoqua Amitabha. Aussitôt il sentit un corps solide soutenir ses pieds, et il arriva heureusement à la rive.

Un jour le dévot laique M. Kou-yuan dit à ses familiers: « Je vois le corps mystique d'Amitabha qui remplit l'univers. Tout brille de l'éclat de l'or. Il me couvre de son manteau. Ne me parlez plus de sujets profanes, de peur de distraire mon esprit. ».. Cela dit, il s'assit silencieux. A la troisième veille de la nuit, il passa doucement, tandis que sa famille invoquait autour de lui Amitabha.

Un certain A Tchang-hing et sa femme étaient extrêmement devots à Amitabha. Un jour le mari, faussement accusé par des brigands que le mandarin torturait, dut prendre la fuite. Sa femme fut emprisonnée. Dans son cachot, elle priaît avec ferveur. Une nuit elle rêva qu'un moine la poussait du pied en lui disant, fuis! fuis!. Elle s'éveilla et constata que tous ses liens étaient tombés. Quand elle arriva à la porte de la prison, elle la trouva ouverte et les gardes endormis. A quelque distance, dans la nuit noire, elle rencontra un homme. C'étalt son mari, revenu pour s'informer d'elle. Tous deux se mirent en lieu de sûreté.

Durant une terrible famine, à 18 1/18 Yang-tcheou, beaucoup de personnes moururent de faim. Un vieux moine fort dévot à Amitabha, s'enferma dans une hutte en terre, et mourut ignoré. Plus tard les pluies firent écrouler la hutte, dont il ne resta qu'un tas de terre. L'année suivante, en été, un superbe lotus s'y développa et fieurit sans eau. On supposa quelque mystère dans cet événement insolite. Le tas de terre fut déblayé. On trouva le squelette du vieux moine. Le lotus sortait d'entre les machoires de son crâne.

L'invocation d'Amitabha, met en fuite les démons, sauve de la mort violente, soulage et guèrit, délivre des méchants mandarins et des satellites rapaces, empêche l'ean de noyer et le feu de consumer, retire des enfers, protège contre la tempête et la foudre, prévient la corruption du corps, obtient des enfants du sexe que l'on désire. Etc.

Sources. — Les sutras cités dans le texte, tous non-traduits. De plus le 資土 + 疑論 Tring-t'ou cheu i lunn.



# Soixante-septième Leçon.

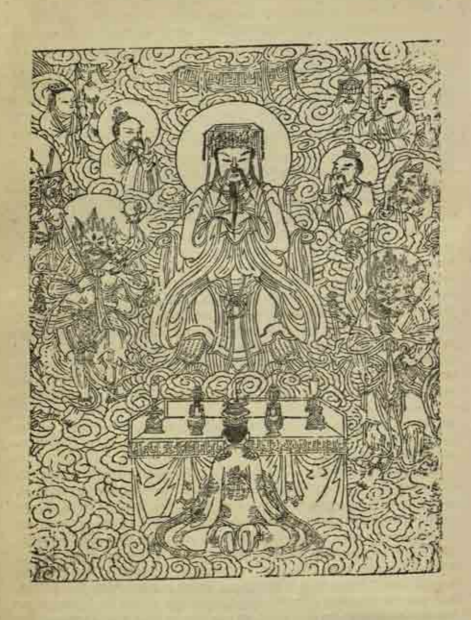
Onzième et douzième siècle. Taoisme théiste, Le Pur Auguste. Cuite du Génie de l'âtre.

Vers l'an mille, l'Amidisme devenu un théisme, a primé toutes les sectes buddhiques, a éclipsé le Taoisme, est la religion, je ne dirai pas de la Chine, mais de ceux qui en Chice ont une religion. Nous altons voir le Taoisme essayer de rélabiir ses affaires, en copiant servilement l'Amidisme, en devenant lui aussi un théisme. Pur plagiat. Il faut bien vivre!. L'opération se fit sous deux empereurs de la dynastie 朱 Song, qui y trouvérent aussi leur compte. L'Histoire officielle va nous la racouler.

## I. L'empereur M. Tchenn.

Défait par les peuples nomades du Nord, l'empereur Tchenn était devenu impopulaire. En 1008, un certain 王 欽 若 Wang-k'innjao lui conseilla de chercher à récupérer, par de fausses révétations, son prestige amoindri. L'empereur, encore honnète, fut choque de cette proposition. Bah! lui dit le Wang, les grands Anciens ne se genaient pas de recourir à ce moyen, chaque fois que le besoin s'en faisait sentir. Prendriez-vous par hasard pour de l'histoire vraie, ce qu'on ruconte des diagrammes de Fou-hi et de U le Grand (page 56)? Allons donc! Ces Sages ont fait intervenir le Ciel et les Génies, pour accréditer leur politique. C'est précisément en cela, que consista leur sagesse. - Ce discours ouvrit à l'empereur des horizons nouveaux. A quelques jours de là, visitant la bibliothèque Impériale, l'empereur demanda à brûle-pourpoint au savant 杜 鎮 Tou-hao: ece qu'on dit des diagrammes de Fou-hi et de Ule Grand, est-ce vrai? ». Se rencontrant, sans s'en douter, avec Varron et Sénèque, Tou-hao répondit : «Oh! les Sages ont prétendu ces révélations, pour se faire vénérer et obéir. s.. A l'instant même l'empereur Tchenn prit la résolution de faire comme avaient fait les grands Anciens. Peu après il commençait à avoir des visions et des révélations. Laissons parler l'Histoire ...

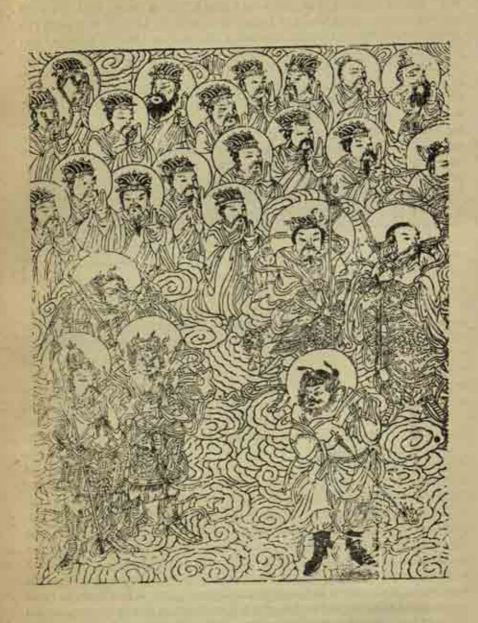
An premier mois de l'an 1008, deuxième jour du cycle, l'empereur dit aux officiers assemblés: « Au ouzième mois de l'au dernier, vingt-septième jour du cycle, un peu avant le milieu de la nuit, comme j'allais me tivrer au sommeil, une lumière ébionissante remplit soudain mon appartement. Un Génie m'apparut. Sa tête était ceinte d'une couronne d'étoiles, et son corps vêtu d'une robe d'écarlate. Il me dit : la mois prochain préparez-vous, car bientôt il vous sera donné un écrit céleste... Très ému, je me leval pour le saluer, mais il disparut à l'instant même. Je gardal donc l'abstinence et la continence, depuis le premier jour du douzième mois, pour me préparer à recevoir le don transcendant promis. Or le gouverneur de la capitale vient de me faire savoir, qu'une écharpe janne pend à une corniche de la Porte de Giel. Elle parait, dit-il, contenir une lettre. Ce doit être l'écrit promis, qui sera tombé du ciel. ». Aussitôt, le ministre \(\frac{\pi}{2}\) \(\frac{\pi}{2}\)



Cour du 玉 皇 Pur Auguste. Centre.

rendit à pied jusqu'à la Porte du Ciel, leva les yeur vers l'objet qui pendillait à la corniche, et le salua. Puis on fit monter deux hommes, qui le décrochérent et le descendirent. Une lettre était nouée dans l'écharpe. L'empereur la reçut à genoux, la porta au palais, et la déposa sur l'autel préparé d'avance. Puis l'Annaliste Tch'enn fit lecture de la missive à l'empereur agenouillé. Le style de la pièce ressemblait énormément à celui de Lao-tzeu. L'empereur était loué, et exhorté à bien gonverner, moyennant quoi sa dynastie durerait longtemps. Quand la lecture fut achevée, l'écrit, enveloppé de l'écharpe, fut déposé dans une cassette d'or. Puis l'empereur se rendit à la saile du trône, reçut les félicitations de la cour, et ordonna un banquet de réjouissance. Des officiers furent députés pour annoncer l'événement aux Patrons du sol et des moissons, et aux Ancêtres. Il y eut amnistie générale, promotions d'officiers, ère nouvelle du Inplome transcendant. Un cérémonial fut créé, en prévision de nouveaux événements du même genre. Par tout l'empire il ne fut plus question que de la grande faveur que le souverain avait recue du Ciel. Seni un archiviste osa demander « comment le Ciel, qui n'a jamais parlé, écrit-il maintenant? s.. On ne répondit pas à ce maisppris. - Le Diplôme transcendant ne laissant aucun doute sur la comptaisance Intense du Ciel pour l'empereur. Il fut résolu que celui-ci feralt, sur le mont 泰 山 Tai-chan. la fameuse offrande 封 In famy-chem, qui n'avait plus été faite depuis l'an 56 de l'ére chrétienne. Des officiers furent envoyés sur les lieux, pour procéder aux préparatifs. Bientôt ils envoyèrent à la capitale une nouvelle fettre nouve dans une écharpe, qu'ils avaient trouvée pendant à un arbre sur le mont T'ai-chan. Or l'empereur avait déjà fait à ses officiers la nouvelle confidence que voici : « Au cinquième mois, treixième jour du cycle, j'ai revu le même Genie qui m'a apparu jadis, Il m'a annonce que le Ciel me ferait blentôt tealr une nouvelle missive au mont Tai-chan, r., Quand la lettre fut arrivée, l'empereur se pama de bonheur. « Quelle reconnaissance le dols au Cie), dit-il, pour l'affection avec laquelle il me traite! ... Le ministre Wangtan et les officiers se prosternérent pour féliciter. L'annaliste Tch'enn lut la missive, «Tu me sers en bon fils, disait le Clel, et tu fais le bonheur de ton peuple, voilà pourquoi je l'accorde ces témoignages de ma satisfaction. Que la chose soit portée à la comais-ance de tous! Prospérité pour les états, longévité pour la personne! »... Aussitôt les officiers présents occlamèrent l'empereur, et lui décernérent les titres suivants: Auguste, Lettre, Guerrier, révérant le Ciel, vénérant la Vaic, Honore de dons extraordinaires, Saye, Échire, Bon, Pieux... Ils durent respirer au moins une fois, j'imagine, durant le débit de cette kyrielle Donner des titres, fut une manie sous les Song; et pius ces titres étaient abstrus, plus Ils étaient cotés. - Les préparatifs étant terminés, l'empereur quitta la capitale, alors 期 封府 K'ai-fong-fou. Un char magnifique, portant les missives célestes, précédait celui de l'empereur. Le cortège imperial mit dix-sept jours à faire la centaine de lieues qui séparait la capitale du mont Tai-chan, Après s'être préparé par trois jours d'abstinence et de continence, l'empereur gravit la montagne, en partie à pied. Il fit l'offrande fong au Souverain d'en haut du ciel lumineux, devant un tertre rond, les missives célestes étant étalées durant cette cérémonie. Puis érection d'une stèle commémorative. Enfin offrande chan au pied de la montagne, félicitations des officiers, amnistie générale, etc.

Jusque là (1008) les faveurs transcendantes reçues par l'empereur Tchenn,

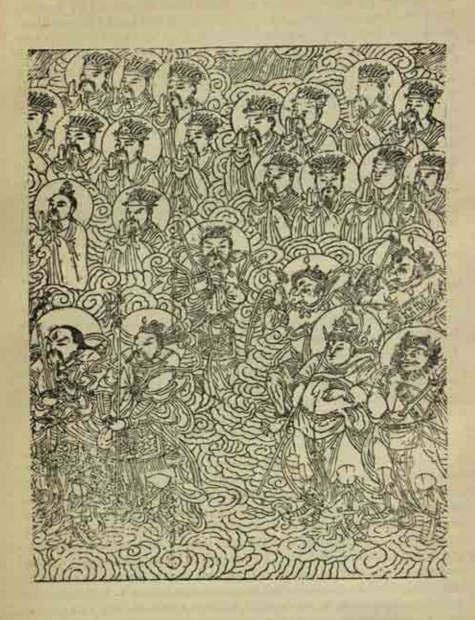


Cour du K & Pur Auguste, Aile droite.

avaient été attribuées au Ciel, ou au Suprême Un. Nous savons que ce dernier titre est d'origine taoiste. En 1012, dans un édit impérial, elles furent attribuées an 玉皇 Pur Auguste, qui jouera désormais un rôle très important, comme dieu suprême du panthéon taoiste, considéré comme l'équivalent du Souverain d'en haut du théisme antique, et de l'Amitabba des Amidistes. Le Taoisme théiste est constitué. - En 1015, l'empereur Tchenn confèra au Pur Auguste les titres sulvants; Pur Auguste, Grand Souverain Céleste, Suprême, Auteur du ciel visible et des lois physiques, du Mandat, du Bien, de la Voie. Il appela à la capitale 语 正 職 Tchang-tchengsoei, le chef des Taoistes, qu'il reconnut offfciellement. Il loi conféra le titre de 真 静 先 生 Maitre du recueillement transcendant, et lui fit bâtir le temple de 🛓 🚻 la Suprême Pureté qu'il dota richement. - En 1017, par édit, le Pur Augusta recut le droit de trôner. dans tous ses temples, en costume impérial. A cette occasion, l'Histoire dynastique fait la remarque très importante que voici: « C'est ici que commence la légende du Pur Auguste. On ne sait absolument rien de ce personnage, inconnu auparavant. Tout ce que la postérité a dit de lui depuis, fut imaginé après cette date. . - En 1022, l'empereur Tchenn trépassa. On enterra avec lui toutes ses lettres célestes. Les Lettrés se chargérent de son araison funébre, «Deux lettres du Clel en six mois! Est-ce possible?! Pourquoi le Clel aurait-ii favorisé ainsi cet. incapable? Personne ne s'est jamais moqué du Ciel et des hommes, comme cet empereur Tchenn! Dans les titres que ses ministres lui conférérent, il y a autant de mensonges que de mots. » - L'Histoire raconte que son comparse, le ministre Wang-tan, se repentit au lit de mort d'avoir coopéré aux impostures sacrilèges de l'empereur. Il se fit raser la tête et revêtit l'habit des bonzes, ordonnant qu'on l'enseveitt aiusi... L'empereur Kang-hi a ajouté à ce passage l'apostille que voici : · Wang-tan commit deux crimes. Il aduin l'empereur Tcheun durant la vie, et le Buddha k in mort. » - En tout cas, le Pur Auguste continua à trôner en robe impériale, et devint populaire par toute la Chine, grace au mouvement que les Taoistes se donnérent pour lui, l'al dit pourquoi-

# H. L'empereur 溢 Hoei.

En l'an 1112, le ministre 疾 方 l'ar-ling, ennemi juré des Confuciistes, jugea que, pour se maintenir contre eux, la politique serait insufficante. Il fit donc appel à la religion. Par ses soins, l'empereur Hoei devint taoiste. Il appela à sa cour deux visionnaires de la secte, auxquels il donna toute sa confiance. Les affaires furent depuis lors conduites d'après les oracles de ces deux hommes stylés par Tr'ai-king. — Au onzième mois de l'an 1113, quand l'empereur alla sacrifier au Ciel dans la banilene du Sud, 疾 疾 Tr'ai-you, le fils du ministre, qui conduisait son char, dit soudain: «Je vois un château assis sur des nuages, et un corrège d'enfants, portant des baunières, qui descendent vers la terre ». Les Maltres taoistes qui accompagnaient le char impérial, jugérent que le château était celui du Pur Auguste... Depuis lors l'empereur crut fermement aux fables taoistes. Il ordonna de les recueillir par tout l'empire, et de les codifier. Il institua, sous le Chef suprème créé par l'empereur Tchenn, une biérarchie taoiste de vingt-six degrés. La cour impériale devint une féerie, officiers et dames jouant des rôles empruntés



Cour dn I & Pur Auguste. Aile gauche.

à l'Empyrée des Génies. La Taoisme ent un regain considérable de popularité. -En 1116, l'empereur devint le jonet du Maître taoîste 林 葡 紫 Linn-lingson. D'abord novice buddhiste, fastigé pour quelque méfait, celui-ci avait passé chez les Taoistes, dans l'intention de se venger des Buddhistes, uniquement. Prestidigitateur habile, il prit, sur le faible esprit de l'empereur, un ascendant prodigieux. Les livres canoniques taoistes furent, à sa demande, reçus dans la bibliothèque impériale. Eucore à son instigation, l'empereur décerna au Pur Auguste le titre de Souverain d'en hant du viel lumineux, qui l'assimilait au Souverain d'en hant du théisme antique. Trônant dans une chaire, Lun-lingson donnait des conférences, auxquelles l'empereur assirtait, assis de côté sur un petit siège. Enfin, pour complaire à son Maître, l'empereur décréta que tous les Buddhas et P'ousas seraient incorporés dans le panthéon du Pur Auguste, et que les bonzes et bonzesses qui ne voudralent pas passer dans les couvents taoistes, devraient retourner an siècle. - Le triomphe de Linn-lingson ne fut pas de longue durée. Son cortège ayant rencontre dans la rue celui du prince héritler, ne se rangea pas pour lui faire place. Le prince conta le fait à son père, qui se fâcha, disgracia Linn-lingson et l'éloigna. - Aussitôt, revirement complet, comme c'est l'usage en Chine. Tous les houneurs et privilèges concedès aux Taoistes, furent annulés. Les bonzes furent réintègres dans tous leurs droits. - Depuis lors le solell de la faveur n'a plus lui pour les Taoistes. Leurs doctrines n'ont plus fuit nueun progrès, Elles n'ont pas reculé non plus. Figé au douzième siècle, le Taoisme populaire est resté jusqu'à nos jours un théisme imité de l'Amidisme, assimilé au théisme autique, le Pur Auguste tronant seul, an millen d'innombrables Genies. C'est à lui que le Taoîste chante, au matin de chaque jour; «O Seigneur du palais d'or et de la voule d'azur, très hant, Pur Auguste, adorable!.. Toi qui es au-dessus de tous les cieux. Tot dont la douce lumière éclaire tont le monde. Maître des Sages et des Saints. Appul des Génies et des hommes. Charitable auteur de la doctrine sublime: Vérité qui montres le chemin aux insensés. Quolque je sois tout à fait indigue, reçois mon hommage pour toujours!:

-0-0

Il ne faudrait pas croire toutefois, que ce culte nouveau ait fait oublier celui des 三 治 Trois Purs du Taoisme mystique (page 514). Non, Les Trois Purs furent et sont encore l'objet du culte des moines taoistes. Mais une trinité, c'est trop complique. Le peuple taoiste ne connaît que le Pur Auguste. Et il l'envisage si bien comme la divincté, sans couleur de secte, que, priant le Vieux Maître du ciel au fur et à mesure de ses besoins journaliers, quand il éprouve le besoin d'en faire davantage, il porte son encens indistinctement, ou au Pur Auguste, ou à Amitabha, pratiquement au temple le plus voisin, le plus à sa portée; en s'autorisant de la formule 三 数 角 一 数 les trois doctrines sont une doctrine. Et de fait, pour la periode entre 1000 et 1200, quant au cuite de la divinité, cette formule est assez exacte. Trois théismes. Celui des Lettrès, bien malade, que les philosophes néo-confucilistes vont achever. Le théisme amidiste, pleiu de vie. Le théisme taoiste, dérivant un filet de la vie exubérante du précédent.

--

La liturgie taoiste du cuité du Pur Auquete, est calquée sur les belles liturgies amidistes dont f'ai parle. Séries d'invocations, demandes de purification, voux et demandes, etc. Quelques termes seulement sont spécifiquement taoistes. Bon nombre de termes amidistes ont été conservés. Voici quelques fragments d'un service collectif au *Pur Auguste* (玉 全 宥 罪 獨 昭).

> Vénérable céléste, Pur Auguste, Souverain Seigneur siègeant au-dessus de la voûte azurée, moi (le célébrant) et tous les assistants, nous déstrous que chaque mot que nous allons prononcer,

> soit un hommage à votre saint nom, profite à nos ancètres défunts, à nos parents vivants, à tous ceux qui vivent dans ce monde poussièreux, aux ames qui sont plongées dans les ténèbres de la longue nuit.

> O Vous qui respiendissez, brillant de clarté, dans la cité en jude blanc, dans le palais d'or jaune, Vous le plus saint et le plus pur de tous les êtres, Vous qui guérissez tous les maux et sauvez de tous les malheurs... Lumière éclairante, lumière penétrante, lumière purifiante, lumière consolante, Seigneur invincible du ciel azuré, Père miséricordieux de tous les êtres...

Oh! que tous comprennent ce qui fait le péché! Oh! que tous obtiennent leur pardon complet! Que leurs passions mauvaises soient éteintes! Que leur circonspection les préserve des enfers!

Préservez-nous de l'incrédulité, du doute, de la gourmandise, de l'impureté, de l'envie, des imaginations vaines et des affections frivoles, de tout ce qui aveugle ou soullie!

Que notre esprit solt recueilli, que nos pensées soient pures, que notre cœur solt vide, que notre corps soit chaste! Préservez-nous de l'ambition et des convoltises, faites-nous calmes, patients, persévérants!

Secourez les malades et tous ceux qui souffrent, protègez les ermites contre les serpents et les fauves, les navignteurs contre la fureur des flets, les hommes paisibles contre les voleurs et les brigands!

Éloignez de nous tous les contages, les chenilles et les sauterelles. Préservez-nous de la sécheresse, de l'eau et du feu, de la tyrannie, de la captivité.

Délivrez des enfers ceux qui y sont torturés. Mettez fin aux souffrances des pretas faméliques. Accordez aux animaux de renatire plus haut dans l'échelle. Donnez la paix aux peuples sur la terre.

Préservez-nous de la guerre et d'un trépas violent.

Donnez la prospérité aux pays et aux nations.

Éclairez tous les hommes de la doctrine qui sauve.

Faites renaitre ce qui est mort, et reverdir ce qui est desséché.

Les Taoistes théistes ont accaparé et développé l'ancien culte du 憲 王 Génie de l'âtre. Ils en ont fait le culte domestique de presque toutes les familles chinoises, même buddhistes. Le Génie de l'âtre est un protecteur et un surveillant nommé par le Pur Auguste, auquel il rend compte de ce qu'il a vu et entendu, au bout de l'an. Ce culte a du bon. De petits opuscules, écrits en style très simple, en langage parlé, contenant les instructions et les avertissements du Génie de l'atre, sont répandus à profusion parmi le peuple par les Taoistes, et souvent par les mandarins. Voici un échantillou de cette littérature ( 敬 龍 響).

Vous désirez que le Génie de l'âtre soit content de vous, dise du bien de vous et vous obtienne du bonbeur Promettez-ful donc, des ce commencement de l'année, de ne faire que ce qui lui platt. Promettez-lul sérieusement, du fond du cœur, que, durant toute cette année, vous vénérerez le Seigneur du ciel et aimerez vos parents. Promettez-ini que vous ne proférerez ni bijures ni malédictions, qu'il n'y aura pas de disputes dans la famille, que vous vivrez en paix avec vos voisins. Promettez-lui de faire l'aumône, d'aider ceux qui ont besoin de secours, de ne hair personne, de ne commettre aucune injustice. Promettez-lui surtout que voss ne commettrez aucun acte indécent, aucun péché de luxure. Promettez cela, puis tenez votre promesse; voltà le vrui moyen d'obtenir prospérité et bonheur. Gardez-vous de faire comme ceux qui accumulent des pêchés sans les compter, et qui ont comme étouffe leur conscience. Croyez bien que ceux-là expieront un jour chérement toutes leurs fautes, et que, si vous faites comme eux, il vous en arriveru autant. Ce sont ces aveugles volontaires, ces imples, ces endurcis, que les Génies de la foudre exécutent parfois; pensez-y quand vous entendrez les roulements du tonnerre. Si vons avez failli jadis, n'atiendez pas qu'on vous demande compte; repentez-vous-à temps, et rachetez vos démérites en vous conduisant bien. Tousles malheurs, tous les mécomptes, tous les accidents, toutes les sonffrances, sont châtiments de péchés passés. Si vous voulez que le bonheur vienne pour vous, cessez de mai agir, conduisez-vous mieux. Le Génie de l'âtre écrit votre compte pour les tribunaux célestes. Le fait que certains mécréants ne veulent pas le croire, n'empêche pas que ce ne soit l'exacte vérité. Ayez pitié de vous-mêmes. Ne vous préparez pas de stériles regrets. Au bout de l'an, et parfois plutôt si des inspecteurs passent, voire compte est transmis aux tribunaux célestes, et il vous arrive, de fois en fois, d'année en année, ce que vous avez mérité, sans préjudice du compte final après votre mort et de sa sanction. Your voilà avertis! Convertissez-vons! Si vous vous conduisez bien, il n'y aura pour vous que des bénédictions.

Sources. — L'Histoire officielle 宋 史 Song-cheu. — Les traités cités dans le texte.



圖 帝 Koan-ti, Génis taoiste.

# Soixante-huitième Leçon.

## Folk-lore hybride

La même époque, 1000 à 1200, période de cristallisation, durant laquelle tout mouvement et progrès religieux s'arrêta definitivement dans la vieille Chine, vit aussi ce que l'appelle le folk-lore hybride se figer dans sa forme finale. l'appelle folk-lore, un ensemble d'anecdotes supranaturelles, nées dans le peuple, imaginaires ou mensongères, mais qui furent consiguées comme choses réellement arrivées, d'abord dans les archives des sous-préfectures, ensuite dans des recueils spéciaux. l'appelle ces contes folk-lore hybride, parce qu'ils n'ont généralement pas une teinte doctrinale définie, mais contiennent mélangés, des éléments des diverses doctrines alors courantes en Chine, Tanisme surfout, Buddhisme et Confuciisme. Il y a de plus des éléments, d'invention populaire, étrangers ou même contraires aux doctrines des trais sectes - J'ai dit et je repête, que rarissimes sont, parmi les simples, ceux qui savent autre chose que le nom de la secte à laquelle ils prétendent apparteuir. Interrogez un homme du peuple qui se dit Buddhiste, sur les doctrines fondamentales du Buddhisme; il y a cent à parier qu'il ne vous en énoncera pas une senie proprement; item de celui qui se dit Taoiste. Par contre ce folk-lore hybride est connu de tous et cru partout hélas! C'est fui qui a produit cette atmosphère de crainte super-stitieuse, dans laquelle le bas peuple chinois se meut. Un peu comme les enfants d'Europe, auxquels on a raconté trop d'histoires d'ogres et de revenents.

l'al trié plusieurs centaines de ces contes. J'en ai dégagé une théorie générale, que je vais exposer dans son ensemble. Je citeral ensuite, à titre d'échantillon, un choix d'histoires typiques.

### L. Théorie.

Le monde est gouverné par un être suprême, lequel est appelé Ciel, ou Souverain d'en haut, ou Pur Auguste, ou antrement. En principe, cet être suprême sait par lui-même tout ce qui se passa sur in terre. En pratique, il fait comme s'il ne savait pas, attenit qu'il soit informé par voie administrative, et répend par la même voie, comme faisait l'empereur de Chine au temps de l'empire. Ses ministres et officiers sur la terre, sont, de hant en bas, 副 羽 Koan-u, un général maiheureux du troislème siècle après J.-C., maintenant grand Génie, appelè ordinairement Koun-koung ou Koun-ti. Puis la hièrarchie des 城 隍 Génies tutélaires des villes. gouverneurs, préfets et sous-préfets. Puis ± je le Génie local de chaque village, équivalent de l'ancien Patron du sol. Enfin, dans chaque famille, 🛣 🕏 le Génie de l'âtre. Organisation du monde inférieur 😤 yinn, absolument identique à celle du monde supérieur T yang Les Génies des villes et des villages, sont des hommes défunts. Ils sont promus, cassés, sujets aux mêmes vicissitudes que leurs congénères vivants. On parle parfois de leurs éponses. Le temple du Génie tutélaire de chaque ville est pour les défunts du district, ce que le prétoire du mandarin local est pour les vivants du même ressort. Ces fonctionnaires infernaux ont à leur service des satellites, lesquels ne valent pas mieux que ceux du monde supérieur.



Satellites infernaux, avec mandats et crocs.

Image tirée d'un tract populaire.

Dans le cas de crimes énormes, dont la sanction doit être confine des vivants pour les effrayer, le Ciel fait exécuter le criminel par \$\frac{1}{12}\$ \textsupe \texts

Le Juge des enfers [3] F. Veo-wang, ou les Juges des enfers (on en énumère jusqu'à dix), lancent les mandats d'amener des Ames, à l'heure écrite sur le livre du destin. Le destin est censé déterminé par le Souverain d'en haut, d'après les existences précèdentes. Les âmes sont jugées, châtiées, réinearnées. — A noter, que les juges infernaux traitent avec grand respect les défunts nobles ou lettrés. Tous les mandarins du monde inférieur déférent aux avis et aux ordres que leur donnent ceux du monde supérieur. Il y a entente et coopération entre les fonctionnaires des vivants et ceux des moris, les uns et les nutres se rattachant au même Souverain d'en haut, de qui vient toute juridiction sur les hommes.

A l'heure de la mort, un ou deux satellites infernaux exhibent au mourant leur mandat d'amener, et l'appréhendent. On les représente parfois armés d'un croc, qui leur sert à extraire l'âme. — Sur la descente aux enfers, il y a deux versions principales. — Ou bien l'âme est conduite à la ville de 15 % Fonq-tou au Seutch'ann, où un puits descend aux enfers. Ou bien, aveugrée pour un moment par un tourbillon de poussière jaune, l'âme se trouve dans les régions inférieures, sans savoir comment elle y est descendue. Le monde infernal ressemble absolument au monde des vivants. Le trepas se passe sans peine ni douleur, si bien que souvent l'âme ne s'en aperçoit pas.

Tons cenx qui se sulcident ou qui périssent de malemort, n'ayant pas été cités et n'étant pas conduits, ne peuvent pas trouver le chemin des enfers, et doivent errer provisoirement, misérables et faméliques. — Il est admis par tous, sans qu'on puisse expliquer cette eroyance par ancune théorie, que l'âme de tout sulcidé, cherche à tuer ou à induire au sulcide un autre homme. Si elle réussit, elle sera réincarnée, et l'autre àme errera à sa place. De là la croyance générale, que tout lieu où quelqu'un s'est pendu ou noyé, est hanté et dangersux. — Les àmes de ceux qui out été tués, dites 爱 奥 yean-koci, dénoncent leurs meurtriers aux juges, ou se vengent elles-mêmes sur eux. Ces àmes sont aussi parfois appelées 侯 teh'ang.

Une catégorie spéciale d'êtres malfaisants, sont les 妖怪 yao-keai, spectres plus puissants et plus adroits que les autres. Les 夜 又 ie-tch'a, yakshas buddhiques, jouent aussi un assez grand rôle.

L'homme a deux âmes. Après avoir passé par les enfers, l'âme supérieure 20 hounn ou in chena est réincarnée. Le peuple tout entier croit à la métempsycose. Celle-ci se fait, ou bien dans le fœtus à terme-d'une femme enceinte, lequel n'est informé, durant la grossesse, que par une âme inférieure; ou bien dans un



Génie du lieu renseignant le Génie de la ville. Image tirée d'un tract populaire:

cadavre encore frais d'homme ou de bête. L'âme peut aussi revenir à son propre cadavre, taut que celui-ci n'est pas décomposé. De sorte que la résurrection d'un mort, est, pour les Chinois, une chose assez unturelle, et qui ne prouve pas grand's chose. - Une ame supérieure peut aussi se loger pour un temps dans le corps d'un homme vivant, possèder cet homme, parler par sa bouche, agir par ses mains, etc. - Quand l'âme supérieure a quitté le corps, l'âme inférieure (d p'ai peut conserver celui-ci, durant un temps qui varie selon le degré de sa force, de son énergie; pais elle s'étaint, et le corps tombe en poussière. Quand l'ûme inférieure, laquelle est irraisonnable, est très forte, elle conserve le corps très longtemos, et s'en sert à ses fins. Ces corps informés seulement par une âme inférieure, qu'on appelle iff P kiang-cheu, sont d'affreux vampires, stupides et féroces, qui tuent et dévorent les hommes, violent les femmes, etc. Pour éviter ces maiheurs, tout corps qu'i ne se décompose pas normalement après la mort, doit être Incinéré. - Un squelette décharné, un crâne, un os quelconque, peuvent, du fait de l'âme inférieure qui y adbère encore, commettre, après de longs siècles, toute sorte de méchancetés. De là vient que les ossements sont redoutés, et éloignés des habitations.

Durant le rêve, l'âme supérieure sort du corps par la grande fontanelle au haut du crâne, et va flâner. Les choses révées, sont ce qu'elle rencontre et éprouve durant sa flânerie, des réalités objectives vrules. Il est très difficile de persuadar les Chinois de la subjectivité des songes. — Tandis qu'elle flâne dehors, l'âme supérieure peut être capturée, on tellement effrayée qu'elle ne retrouve pas son corps. Dans ce cas, on bien l'âme inférieure continue à faire vivre le corps, et l'homme reste dement; ou bien l'âme inférieure s'éteint, et le corps se décompose. — Certains individus peuvent aussi envoyer leur âme au loin, à volonté, dans l'état de veille, pour explorer, s'informer, etc.

Presque toujours l'âme supérieure sortie du corps, est représentée comme gardant la ligure du corps, costume compris. L'âme inférieure irraisonnable restée dans le corps, est parfois représentée comme raisonnable. De là les cas de doubles plus ou moins parfaits, le même individu dédoublé blioquant, agissant en deux lieux, conversant avec soi-même, etc. Ces histoires extraordinaires, sont au fond contraires à la théorie de toutes les sectes. — Parfois l'âme supérieure sortie du corps, apparaît sous une autre forme, mouche, grillon, etc.

Les moris conservent leurs amours et leurs haines. Ils se livrent aux occupations qu'ils aimaient du leur vivant, musique, danse, jeu, chasse. Les armées de jadis, se font encore la guerre. Aucuns théorie n'explique ces choses Rien de pins fautastique, que les scènes macabres du folk-fore chinois. Le trait le plus hideux, le plus expiolté, le plus retaitu, ce sont les rapports sexuels entre moris et vivants.

Minuit est l'houre des spectres. Le chant du coq. l'anbe du jour, les font évanouir. La présence d'honnétes geus suffit purfois pour les faire déguerpir. La tisane de gingembre est le remêde spécifique contre l'effroi qu'ils ont causé, effroi qui peut faire mourir.

De même qu'une âme peut passer d'un corps dans un autre, de même une partie matérielle d'un corps peut être substituée à la partie correspondante d'un autre corps, une tête à une tête, un cœur à un cœur. La géomancie, sous toutes ses formes, et avec toutes ses conséquences, est crue et pratiquée par tous. L'influx beureux d'un terrain faste, est dérivé sur les membres d'une famille, par les ossements de leurs ancêtres enterrés dans ce terrain, cos ossements servant comme de conducteurs. L'influx peut être capté à son proût; par celui qui coterre secrétement dans le cimetière un os de l'un des siens. — L'astrologie est moins cultivée que jadis, mois elle a encore ses adeptes.

On peut se procurer des renseignements sur les choses d'outre-tombe, et, dans de certaines limites, sur l'avenir, par le 共 il fou-loan, pratique spirite qui consiste à suspendre un pinceau sous un crible, au-dessus d'une fenille de papier ou d'une couche de cendre, de sable ou de grain fin. L'évocateur pose la question. Le pinceau se meut, et écrit la réponse.

Un pouvoir transcendant, mais limité, est reconnu indistinctement par tous, aux bonzes, tao-cheu, et lettres vertueux. — Les tao-cheu ont la spécialité des 77 fou charmes protecteurs, et de la capture des koei et des nao-koai. Ils les enferment dans des bouteilles, qu'ils scellent d'un sceau, et enferment dans une cave sonterraine. — Le texte du livre des Mutations est très efficace contre les revenants et les malélices. — L'aspersion par le sang de chien, rompt tous les churmes, et ôte leur pouvoir aux magiciens.

Les magiciens & A yan-jenn, sont censes pouvoir faire, par leurs formules, les choses les plus fantastiques. En ce geore, les Chinois ne doutent absolument de rien: Tout est possible, disent-lis, à qui a le mot. — En particulier, les magiciens peuvent extraire l'âme supérieure des vivants, se l'asservir, en abuser. — lis ciens peuvent extraire l'âme supérieure des vivants, se l'asservir, en abuser. — lis enlévent ou changent, à volonté, des parties du corps. — lis pratiquent toutes les formes de l'envoûtement, dessinent le portrait d'une personne qu'ils font ensuite souffrir ou mourir en y enfonçant des épingles, fabriquent des figurines ou des objets en papier qu'ils lancent contre leurs victimes et qui se changent en agresseurs réels, etc. — Les histoires de ce genre, immombrables, intraginables, crues par tous, ont causé l'indifférentisme absolu du peuple chinois, pour tous les faits d'ordre surnaturel. Dépourvu qu'il est de critique, à tout rêcit merveilleux il a lot fait de répondre « dans nos légendes nous avons plus fort que cela. »

Tout objet antique, devient, avec le temps, transcendant, intelligent, animé, parfois bientaisant, ordinairement maifaisant. Par exemple, les stèles, les Hom et les tortues de pierre, s'animent la uuit, revétent d'antres formes, et font des choies tortues de pierre, s'animent la uuit, revétent d'antres formes, et font des choies la lumaginables. Item tous les objets renfermés dans les tombeaux. Une vieille corde, un vienx baial, un vienx soufier, un morceau de bois pourri, tout vieil objet, peut devenir un k moi, être transcendant, féroce et homicide. Pour ne pas parler des figurines des pagodes, des sculptures des pouts, des pièces d'un jeu d'échècs, etc. Il faut absolument briser et brûler ces objets néfastes. Ils répandent alors du sang, et une odeur infecte.

Certains animaux peuvent à volonté apparaître sous forme humaine, se conduire en hommes, et avoir commerce avec les hommes. Cela est surtout le cas pour les renards. Ils se transforment en garçous ou en filles, et jouent le rôle des lucubes et des succubes des tégendes médiévales. Des chiens, des loups, des ûnes, des porcs, et autres animaux, en font parfois autant. — Tous les animaux qui creusent des terriers, qui vivent dans des trous, sont un pon transcendante. Parce que, durant le silence des nuits, ils entendent quelque chose de ce qui se passe dans le

monde inférieur, dit la théorie. - Les renurds relévent d'une juridiction spéciale, dont le centre est au mont sacré & III T'ai-chan.

#### II. Histoires.

Dans les sutras buddhiques, il y a plusieurs descriptions fameuses de l'eufer et de ses supplices. Parlons seulement de son entrée, à 15 45 45 45 Fang-tou-hien, au [5] [5] Seu-tch'oan. Un de mes amis, qui a souvent passé par ce pays, m'a raconté qu'il y a là dix tribunaux successifs. Dans le dixième, adossé à la montagne, s'ouvre une caverne, fermée par une forte porte. La nuit, à l'entrée de cette caverne, on entend le bruit des jugements et des supplices infernaux.

Durant la période Wan-li B la des III Ming (1573-1619), un gouverneur du Scu-tch'oan nommé III Pouo, voulut en avoir le cœur net. Il ouvrit la porte close, visita la grotte avec des lanternes, et découvrit un puits vertical, d'où sortait un vent giacial. Ayant fait faire un plateau en bois solide muel d'une suspension, il s'assil dessus, et se fit desceudre dans le puits. A vingt toises de profondeur, il toucha le fond. Là s'ouvrait une allée latérale, Muni d'une lanterne, le gouverneur s'y engages, fit un stade environ, et se trouva dans un monde lumineux nouveau, avec ses villes et ses palais. Étant entré dans un grand prétoire, le gouverneur salua la life la Koon-ti, qui donna ordre de le promener par les divers tribunaux. Au cioquième, le joge le fit asseoir, lui offrit du thé, et causa longuement avec lui des affaires des deux mondes. Puis il le fit reconduire au puits, et le gouverneur remonta sur la terre dans son plateau. Le souvenir de son expédition, fut consigné dans les archives locales.

Un ancien réglement de la sous-préfecture de Fong-tou, veut que le peuple fournisse chaque mois dix bottes de verges servant à la fustigation. La veille du premier de la lune, on dépose ces verges neuves devant la fameuse porte, et l'on enlève les verges usées rendues par les 鬼 koci. Cest là un usage ancien, notoire. Que ceux qui ont de la difficulté à croire qu'il y a des enfers, aillent s'informer à Fong-tou-hien.



Derrière la pagode & E Tei-cheng-nan, près de R Hang-tcheou, sont toujours remisés des cercuells pleins par milliers, en attendant que les familles les ensevelissent. Passant une villégiature dans cette pagode, je demandal au bonze: N'arrive-t-il jamais rien lei, où les koei oe doivent pas manquer? — Jamais, me dit-il; car tous ces koei sont riches; ils restent parfaitement tranquilles. — Comment? dis-je. Ces morts étaient tous de pauvres gens. S'ils avaient été riches, leurs familles ne différeralent pas ainsi leurs funérailles. Ce qu'ou dépose lei, c'est la lie de Hang-tcheou. — C'étaient jadis de pauvres vivants, reprit le bonze, d'accord; mais maintenant ce sont des koei riches. Ils ont du vin, de la viande, du papier-mounaie, des habits, tout ce qu'il leur faut, car on leur fait de continuelles et abondantes offraudes. Aussi, malgré leur grand nombre, pas la moindre manifestation. Étant souls et repus, ils sont sans malice. Ne savez-vous pas, vous qui etes mandaria, que quiconque vole ou assassine, le fait parce qu'il a faim on froid? Les koei qui apparaissent aux malades ou qui font de mauvais coups, sont-

ce des koci bien habillès et bien nourris? Non! Ce sont des malheureux, aux cheveux épars, nus et émacies. Ils exigent, parce qu'on ne leur a pas donné. — Je pensai en moi-même que ce bonze parlait d'or. Et de fait, durant un mois que je passai à la pagode, ni moi, al mon personnel, ni mes enfants, personne n'eutendit même un siffement.



Sons les premiers \$\mathbb{R}\$: Song, un étudiant était allé au toin pour trouver un maître. Une muit que ses parents veillaient auprès du feu, le jeune homme leur apparut soudain et leur dit: Je ne suis plus en vie. C'est mon âme que vous voyez et qui vous parle. Tombé malade au commencement de ce mois, je suis mort au-jourd'hui, à telle heure. Un certain \$\mathbb{R} - \mathbb{F} \overline{\mathbb{E}}\ightarred{Jeon-tzeutch'eny} de \$\mathbb{R} \overline{\mathbb{M}} \overline{Lang-ye}, a pris soin de mon cadavre. Demain il le mettra en bière. Je viens vous chercher pour la cérémonie. — Il y a mille stades d'iel à Lang-ye, dirent les parents; comment pourrous-nons arriver à temps? — Un char vous attend à la porte, dit l'âme. Venez! Vous arriverez à temps. — Les parents montérent dans le char, et s'y assouphrent. Au chant du coq, ils se trouvérent à Lang-ye. Quand lis examinérem le char qui les avait transportés si loin avec une felle rapidité, ils constatérent que c'était un de ces chars en papier attelés d'un cheval de papier, que l'on offre aux mourants pour le grand voyage. Ils trouvérent Jeon-tzeutch'eng et pleurérent leur fils à sa mise en bière. Tous les renseignements que l'âme leur avait donnés, se trouvérent, vérification faite, scrupuleusement exacts.



Sous le règne de l'empereur 武 帝 Ou-ti des 晉 Tsian (205-289), à 阿 即 Heuc-kien, un jeune homme et une jeune fille s'atmaient et s'étaient promis mariage. Le jeune homme fut pris pour le service militaire, partit, et ne revint pas durant plusieurs années. Les parents de la jeune fille la donnérent à un autre. Elle protesta. Ses parents la livrérent quand même, Elle mourut de chagrin. — Le jeune homme étant revenu des frontières, demanda où était sa promise. Ou lui dit ce qui était arrivé. Il alla pieurar sur sa tombe; puis, ne pouvant résister au désir de la revoir, il démolit le tertre et ouvrit le cercueit. Aussitôt la morte cevint à la vie. Il la prit sur son dos et la porta chez lui. Au bout de peu de temps, elle se frouva valide. — Alors ceiul à qui les parents l'avaient donnée, la réclama par devant le mandarin. Celui-ci n'osa pas décider, et l'affaire fut déférée au firand-Juge. Le verdict fut: « Ce cas dans lequel une fidélité parfaite a touché le ciet et la terre au point qu'ils ont fait revivre une morte, ne doit pas être décidé d'après les lois ordinaires. Que la fille soit donnée à celui qui ouvrit son cercueitz.



Un jeune vaurien avait commis tant de crimes, que ses dossiers judiciaires formient une montagne de papter. Des mandarins l'avaient fait, à diverses reprises, buttre à mort, décapiter, jeter à la rivière, Chaque fois, le troisième jour, il était ressuscité; et avait recommencé, dés le cinquième jour, à commettre de nouveaux crimes. Enfin le gouverneur de la province exaspéré, le fit de nouveau

décapiter On jeta sa tête et son corps en des lieux distants l'un de l'autre. Trois jours après, la tête avait rejoint le corps, et notre homme était encore ressuscité. Il ne tui restait, de ses diverses décapitations, qu'un filet rouge autour du cou. Il se remit aussitôt à perpètrer de nouveaux crimes. — Un jour il battit sa mère. Mal lui en prit. La vieille alla trouver te mandarin, lui remit un becal, et lui dit: Dans ce vase est contenue l'âme supérieure de mon méchant fils. Quand il se prépare à faire un mauvais coup, il commeuce par la retirer, et l'enferme dans ce vase. Ce que le mandarin châtie ensuite, ce n'est que son corps (informé par l'âme inférieure). Après le suppilice, son âme supérieure ranime sou corps, et le troisième jour il ressuscite. Maintenant qu'il m'a battne, il a comblé la mesure de ses forfaits. Prenez ce vase, brisez-le, mettez-le dans un tarare. Quand son âme aura été dissipée par le souffle de la machine, exécutez son corps, et c'en sera fait de lui. — Le mandarin fit comme la vieille venait de dire. Il dissipa l'âme, et fit assommer le corps... Cette fois le vaurien ne ressuscita pas, et, avant dix jours révolus, son cadavre fut en pleine décomposition.

-0--0-

A 雅 芬 Hoai-nan un certain 李 Li et sa femme vivaient dans la meilleure intelligence. Le mari n'avait pas quarante ans, quand il mourut, Après qu'on l'eut mis en bière, sa veuve inconsolable ne permit pas de clouer le cercnell. Matin el soir, quami elle avait fini de pleurer selon l'usage, elle sonievait le couvercle et contemplait le cadavre de sou mari. - La croyance populaire à Hoai-nan étant que, la sentième quit après la mort, le satellite infernat ramène l'âme, personne ne voulut rester dans la maison mortuaire cette nult-fà. La veuve mit ses enfants en sureté dans une autre chambre, et veilla prés du cercueil, assise derrière le ridean de l'alcove. Vers minuit, un souffie glacial remptit l'appartement, et la lumière des impoes devint blafarde, Bientôt entra, par la fenêtre, un grand diable haut de plus d'une toise, aux cheveux roux, aux veux ronds. Il tenaît d'une main une fourche en fer, et de l'autre une corde par laquelle il trainnit l'âme du mari défunt. Dès qu'il eut vu les mets disposés sur la crédence devant le cercuell. Il déposa sa fourche, lacha la corde, s'assit et se mit à manger et à boire goulument. Cenendant le mari palpait en pleurant l'ameublement de son ancienne chambre, puls, s'étant approché de l'alcôve, il entr'ouvrit les rideaux. Sa femme tout en tarmes le saisit à bras le corps, il était troid comme glace. Vite elle le roula dans une converture, pour le cacher au diable roux. Celui-ci ayant fini de manger et de boire, se mit en devoir de chercher son captif. La femme appela à grands eris ses sufants, qui accomment dans la chambro. Le diable roux s'éloigna tout décontenance, oubliant même sa fourche. Alors la femme, aidée de ses enfants, introduisit dans le cercueil la converture dans laquelle elle avait roulé l'âme de son mari, Bientôt le cadavre commença à respirer. Alors la femme et les enfants le tirérent. du cereneil, le déposèrent sur le lit, lui ingurgitérent de l'eau de riz. Quand l'aube blanchit, le défunt revint à la vie et reprit ses seus. - On examina la fourche onbliée par le diable roux. C'était une de ces fourchettes, sur lesquelles on brûle le papier-monnaie offert aux morts. - Mari et femme vécureut encore ensemble durant plus de vingt ans.

Jadis, à 統 例 Hang-tcheou, de jeunes vauriens gynlent formé une bande de brigands, qui désolutent les bourgs et les villages. Le Grand-Juge leur donna la chasse. La plupart furent tués, mais le chef, un certain if Tong, parvint à s'échapper. Durant l'hiver suivant, coux de sa bande qui avaient été décapités, lui apparurent en songe et lui dirent: l'an prochain, le Ciel vous frappera. - Très effrayé, te Tong leur demands s'il n's avait plus pour lui sucun moren de salut. - Ses anciens camarades répondirent: Adresses-vous au bonze qui habite une palllote près de la pagodo 保 报 塔 Pan-chou-t'a, attachez-vous à lui comme disciple, observez bien la règle, et vous serez peni-être sauvé. - Quand il se fut réseltle, le Tong alla à l'endroit indiqué. Il y trouva de fait un vieux banze, assis dans une pétite paillote, et récitant ses prières. Le Tong se prosterns à ses pieds, pleurant, confessant ses péchés, et le priant de vouloir bien le sauver en l'acceptant pour son disciple. Le bonze chercha d'abord à l'econquire, en protestant humblement de son incapacité Mais comme le Tong persistait, touché de la sincérité de son repentir, le bonze ini conpa les chevenx et la recut comme navice. Il ini imposa de réciter des prières durant le jour, et de battre le tambour de bois durant la nuit, en implorant la pitte du Buddha. - Durant le reste de l'hiver et tout le printemps, le novies se donna beaucoup de mui. Au quatrième mois, un jour qu'il revenuit de quéter sur le marché, il entra pour se reposer dans le temple du Génie du lleu, et s'y endarmit. Ses anciens compagnons lui apparurent de nouveau en songe, et lui dirent; Rentre vite! rentre vite! Ce soir le Genie de la foudre passera par lei. - La frayeur évellla le Tong, qui rentra vite à la pagode. Le jour baissait. On enleudit bientot au loiu le roulement du tonnerre. Le novice conta son rêve nu vieux bonze. Celui-ci le fit mettre à genoux devant lui, placa sa tête sur ses genoux, la convrit de ses longues manches, et se mit à réciter des prières. Bientôt l'orage se déchaina. La foudre tomba coup sur coup, sept ou huit fois de suite, tout autour de la paillote. Puis la tempête et le tonnerre se turent, le ciel se découvrit et la lune brilla. - Croyant le danger passé, le Tong remercia le vieux benze, se releva et sortit de la paillote. Au même instant, un éclair éblouissant jaillit, accompagne d'un coup de tonnerre formidable. Le Tong temba foudroyé sur le pavé.

to montation 35 % Sh Tohama bilahar

Le magicien 張 奇 神 Tchung-k'ichenn avait la réputation de pouvoir disposer des âmes pour ses maléfices. Le lettré 吳 Ou se permit d'en douter, et insulta de plus le magicien. S'attendant à ce que célui-ci essaierait de se venger, la nuit suivante le Ou s'arma du livre des Matations, et veilla, lampe allumén. Bien lui en prit. Soudain il entendit, autour du toit, le bruit d'un tourbillon de vent. Un cuitassier armé d'une lance entra par la porte, et chercha à le percer de son arme. Le Ou l'abattit d'un coup de son livre. Quand il se baissa pour l'examiner, il ne vit à terre m'un bonhomme découpé dans une feuille de papier. Il le serra entre les feuillets de son livre. — Bientôt arrivèrent deux petits s'un à face noire armés de baches. Le Ou les abattit de deux coups de son livre. C'étalent aussi des figurines en papier, qu'il serra comme la première. — Au milleu de la nuit, une femme frappa à la porte, en pleurant et en se lamentant. Je suis la femme du magicien Tchang, dit-elle, Mon muri et mes deux fils se sont mis en campagne contre vous.

--

tous les avez falts prisonniers tous les trois. Je vous prie de vouloir bien leur rendre la liberie. — Je n'ai pris, ni ton mari, ni les fils, dit le Ou. l'ai pris trois figurines en pupier. — Les ames de mon mari et de mes deux fils, sont collées à ces figurines, dit la femme. Vous les avez prises. Si clies ne reviennent pas avant le jour qui approche, leurs corps restes à la maison ne ponrront plus revivre. De grâce, rendez-leur la tiberté. — Magiciens maudits, dit le Ou, n'est-il pas juste que ce que vous avez fait à tant d'autres, vous arrive à votre tour?! Non je ne les làcherni pas tous. Par pitié pour tol, je vais te rendre un de tes fils. N'en demande pas davantage!.. et il remit à la femme le plus petit des deux koei serrés dans son livre. — Le lendemain il fit prendre des renseignements au domicile de Tchang-k'ichenn. On lui rapporta que le magicien, et son fils alné, étalent moris tous deux la nuit précédente. La veuve restait seule, avec son plus jeune fils.

--

Burant l'hiver, un marchand venant du midi, aliait pour ses affaires an cit W Chan-tong, Il avait dépassé & W Su-tcheou, et approchait de A Ca Fou-E. La nuit vint. A la deuxième veille, le vent du nord se mit à souffler avec violence. Le marchand vit alors, au bord de la route, la lauterne d'une auberne. Il entra, demanda du via à boire, et un gite pour la suit. Les gens de l'auberge parurent contraries. Copendant un vieillard, le voyant harassé, ent pitié de ini et ini dit : Nous attendous des soldais qui reviennent de Join. Il ne nous reste pas de vin à vons donner, Mais, a droite. If y a un cabbiet, où your pourrez passer la puit... Cela dil. Il conduisit le marchand au lieu indique. - Celui-ci souffrant de la faim et de la soif, ne put pas s'endormir. Bientôt à entendit, dans in cour, un bruit confus d'hommes et de chevaux. Pique de curiosité, il se leva, et regardant par une fente de la porte, il vit la cour de l'auberge et les aleutours remplis d'hommes d'armes, qui, assis à terre, buvaient, unagenient, et pariaient de choses utilitaires, auxquelles Il ne comprit rien. Sondain tous crièreut; le général arrive; et, comme on entendait delà les appels de son excorte, les soldats qui remplissalent la cour sortirent tous à sa rencontre. Biemôt, précède par plusieurs dizaines de lanternes en papier, un homme à l'air robuste et martial, à la longue horbe, arriva à la porte de l'auberge, descendit de cheval, entra, et s'assit à la place d'houneur dans la grande salle. Tandis que ses officiers se tennient à la porte de devant, les gens de l'anberge lui servirent son repas, du vin et des mets. Il mangea et but bruyamment. Cound il ent fini, il appein ses officiers en sa présence, et leur dit: Voici longtemps que vous étes sorils. Rotournez chacun à sa section. Je vais prendre un pen de repos. Quand l'ordre en sem venu, nous nous remettrons en campagne sans retard. - Les officiers repondirent par l'acciamation accontumée, et sortirent, Alors le géneral appela A-ta'i Aussitôt un petit domestique sortit de l'appartement latéral de gauche. Les gens de l'auberge fermérent la porte de devaut, et se retirérent. - A-ts's introduisit le général barba dans l'appartement de gauche. Les rayons d'une iampe filtraient à travers les feutes Intrigué, le marchand sortit de son cabinel à droite, et vint épier ce qui se passait dans l'appartement. Il n'y vit qu'un lit de camp en rotin, sans literie. Une lampe était placée sur le soi. - Alors le général barbu prit sa tête a deux mains, l'enleva de dessus ses épaules, et la déposa sur le lit de camp. Puis A-te't lui enleva les deux bras, et les déposa sur

le lit. l'un à droite, l'antre à gauche. Ensuite, le corps étant étendu, A-ts'i défit et disposa de même les membres inférieurs droit et gauche. À ce moment la lampe s'ételgoit. — Épouvanté, le marchand s'enfuit dans son cabinet, se coucha, se couvrit les yeux avec ses manches, et ne dormit pas de la nuit. Entre le premier et le second chânt du coq, transi de frois il s'enhardit à découvrir ses yeux. L'aube blanchissalt. Il était couché dans un hallier sauvage, en pietoe tande. Pas trace, ni d'une habitation, ni d'une tombe. Il marcha l'espace de trais stades, et arriva à une anberge, dont ou ouvrait justement les portes. Étonné de voir un hôte arriver à une heure aussi matinale, l'aubergiste lui demanda d'où il venait. Le marchand lui raconta son histoire. Vous avez dormi, lui dit l'aubergiste, sur un ancien champ de hataille.

-4-4-

Le lettré 官 Tch'ee, assez peu aisé, était un buveur émérite. Pour qu'il pût bien dormir, durant la nuit il lui fattalt encore vider trois gobelets. Aussi denosnit-il chaque soir un pot de vin à la tête de son lit. - Une nuit, comme il vensit de s'éveiller et se retournait, il s'aperçut que quelqu'un était couché à coté de lui; Au toucher, il sentit un être poilu plus gros qu'un chat Il alluma sa lampe, et vit, couché dans la couverture, un renard ivre-mort. Il examina alors son pot à vin, et le trouva vide .. Il paraît qu'il a les mêmes goûts que moi, se dit-li en riant. Puis il se recoucha, sans rien faire pour revelller le renard; laissant seulement la lampe allomée, pour voir comment il se transformeralt. - Vers minuit fe renard builla et s'étira ... Avez-vous bien dormi? ini demanda le l'eh'ee, en sonievant la couverture... La charmant jeune bomme santa du lit, lui fit la révérence, et le remercia de ne l'avoir pas que durant son sommeit... Revenez quand vous voudrez, lui det le Tch'er, et ne vons défiez jamais de moi... Puis il se rendormit. Quand il s'évei la, an matin, le renard avait dispara. - Le soir venu, il prépara quantité double de vin. La nult, le renard vint le trouver. - Vous n'étes pas riche, dit-il au Ich'es; il convient que je vous aide à payer notre vin. A sept stades d'ici, vers le sud-est, vous trouverez sur le chemin deux taëls d'argent perdus par un passant; allez les ramasser, au petit jour. Le Tch'ee trouva de fait l'argent à l'endroit indique... Le soir il prépara un petit extra pour son bôte. - Je n'aime pas à être en reste, lui dit le renard. Au fond de votre propriété, vous trouverez un tresor enfoui... Le lendemain, le Tch'ee ayant creusé à l'endroit indique, déterra plus de cent ligatures. - En autre jour, le renard fui dit. Anjourd'hul on apportera au marché une grande quantité de sarrasin. Achetez tout -Le Tch'ez fit ainsi. Il y en avait quarante piculs. Tont le monde se moqua de lui. - Or cette année-là il ne plut pas. On ne put semer que du sarrasin, Le Tch'ee revendit ses quarante piculs, con me praîne pour les semnilles, plus de dix fois le prix d'achat. - Bientôt II fut propriétaire de deux cents acres de terre excellente. Chaque année il demandalt au renard ce qu'il fallait semer, aussi recoltait-il chaque année une pleine moisson. - Le remard était l'intime et le protecteur de la famille, il appelait la femme du Teh'ee su belle-sœur, et ses enfants ses fils et filles. Quand le lettre fut mort, le renard disparut,

Un homme du district de 38 III. Sonn-unng étant alle couper du hois dans la montague, s'attarda outre mesure. Deux tigres l'attaquerent. Il grimpo sur un arbre, L'arbre n'était pas très élevé. Cependant, malgré leurs bonds, les deux tigres n'arrivêrent pas à le happer. - Si 朱 鄉 班 Tchou-touchen était lei, dit l'un des deux tigres, cet homme serait vite décroché. - Va le chercher, dit l'autre; le monterai la garde, en attendant. - Bientôt le premier tigre revint, en amenant un troisiéme, plus long et plus svelte. La muit était venne, et la lune brillait. Le traisième tigre bondit, et frôla les vétements du bûcheron. Celui-ci prépara sa hachette, Quand le tigre bondit de nouveau, d'un coup il lui entailla une natte de devant. Les trois tigres s'enfuirent, en poussant des rogissements formidables. - Le bûcheron se garda bien de descendre de son arbre, avant qu'il fit grand jour. Il raconta dans son village ce qui lui était arrivé. - Tchou-toucheu, dit un villageois; mais c'est le nom d'un bomme de ce district, à l'Est; allons voir! - Les villageois y alièrent en nombre. Quand lis demandérent à parler à Tchou-toucheu, on leur dit: il est alité: étant sorti la nuit dernière, il s'est blessé à la main. - Pas de donte, cet homme pouvait à volonté se transformer en tigre, - Les villageois avertirent le mandarin. Colni-ci arma ses satellites, cerna le logis de Tchou-touchen, et y lit mettre le feu. Soudain un tigre se précipita bors de la maison en flammes, força le cordon des satellites, et gagna le large. On remarqua qu'il était blessé à une patte de devant. On ne revit jamais Tchou-toucheu.



Dans la province du ! 東 Chan-long, le bachelier 林 長 康 Linn-tch'angk'ang touchait à sa quarantième année. Tous ses efforts pour obtenir le grade de licencié, avaient été vains jusque là. Il se décourages, et songeait à renoncer à la poursuite des grades, quand soudain une voix lui dit: Ne vous découragez pas ainel. - Qui étes-vous? demanda le bacheller effrayé. - Je suis un koci, dit la voix. Depuis des années, je vous suis partout; je vous aide et vous protège. - Pourraisje vons voir? demanda le bachelier. - Le koei refusa d'abord, mals se rendit enfin aux sollicitations réliérées du Linn, et apparul sons la forme d'un homme suppliant, le visage triste et ensaugianté. Je suis, dit-it, un marchand de tolle de 👺 博 E Lan-tch'eng-hien. l'ai été assassiné par un certain 强 Tchang de 接 越 Ic-hien, qui a enterré mon cadavre près de la porte de l'Est, et a roulé sur l'emplacement une vieille meule usée. Il m'a été dit que vous deviendrez sous-préfet de In-hien, et qu'alors vous me vengerva. Vollà pourquoi je vous suis sans cesse, l'attends ma vengeauce. Vous serez reçu licencié en telle année, et docteur en talle année... Cela dit, le koci cessa d'être visible. - A l'époque dite, le bachelier Linn fut reçu ficencie. A la session suivante, il fut reçu docteur, et envoyé comme sousprefet à le-hien. - Comme II se promenalt dans sa ville, il vit une vieille meule qui gisait sur un terrain vogue. Il fa fit enlever, et creuser à cette place. On découvrit un squelette. Aussitôt le sous-préfet ordonna d'arrêter le Tchang, leanel, examiné juridiquement, avous son crime et en reçut le châtiment.



Au nord de la ville de the la Linn-i-hien, devant la tombe d'un Monsieur tout de la ville de trouve une tortue en pierre, qui ne porte plus de stèle. Elle en por-

tait une jadis, au temps du royaume hun des A Cheu de in Tchao (quatrième siècle). Les tortues niment l'enn. Chaque nuit, la tortue de pierre, portant sa stêle, allait prendre son bain dans la rivière veisine. Aussi nyait-elle toujours, le matin, le dos couvert d'aigues. Une fois, un passant l'effraya, Elle jeta sa stèle et s'enfuit. La stèle fut brisee.

A 柳林村 Liou-linn-ts'ounn, la nuit un cheval faulalt et hroutait les céréales des paysans. Ne réussissant pas à le prendre, les montérent la garde avec leurs ares. Une nuit, le cheval reçut une flèche. Il s'echappa. La trace de son sang conduisit les paysans à un cheval de pierre, érigé devant la tombe d'un noble personnage. Ce cheval était blessé au flanc. Ou sut ainsi que c'était bien lui l'auteur des

déprédations nocturnes.

Pres de la porte septentrionale de la ville de 嘉 禾 縣 Kia-houa-hien, s'élève un pout, jadis appele le pout des enfants, parce qu'il était orne d'enfants en plerre. Ce pont est fort ancien. A force de viellier, les enfauts de pierre devinrent transcendants. Ils couraient les rues la nuit, frappaient aux portes, gambadaient sur le marché. Ceia finit par ennuyer les paisibles hourgrois. Une nuit, quelques braves monièrent la gardé en armes. Ils virent les enfants de pierre descendre de leurs Biches, se jeterent sur eus, et leur abstilrent la tête à coups de sabre. Dequis lors les apparations nocturnes cesserent, et la puix fut rémblie.



L'officier 吳 宗 嗣 Où-tsoungsen avait à son service un ancien valet de son père, qui tui devait deux cents ligatures. Chaque aunce cet homme refusait de payer sa delte, dont les intérêts s'accumulaient à perte de vue. Un jour, impatienté, Ou-tsaungenu l'appela en sa présence et prononça l'imprécation suivante: Je ne sache pas que je te doive quelque chose du fait de mes existences passées; mais tol tu me dois certainement deux cents ligatures, et tu me les rendras comme fine ou comme cheval!... Ce disant, il bruin la recommissance de la dette, et renvoya le debileur. - Un an plus tard, Ou-tsoungsen était assis seul dans son appartement. Soudain le vieux valet se presenta devant lui, revêtu d'une robe blanche, et lui ilit: Je viens acquitter ma dette. -- Qu'il n'en soit plus question, dit Ou-tsoungsen; l'ai brûté la reconnaissance - Le valet ne répondit pas, sortit de l'appartement, et alla droit à l'écurie. Un instant après les paleireniers venaient annoncer, qu'une jument vegalt de donner le jour à un beau poulain blanc. - Que soungreu lit prendre des informations au legis du valet. Il vensit de mourir. - Le poulain devint un cheval. On-(soungsen le vendit, et en reifru juste le montant de la dette.



Un etranger tres fort et sans peur, sejournalt au 褟 臜 Hau-koung dans une vieille pagode solitaire. Une muit qu'il se promenait dehors par un benn clair de lune, il vit entrer dans un massif d'arbres, un homme coiffe d'un honnet à la mode des & Tang. Comme il voltigeait plutôt qu'il ne marchait, l'etranger se douta que c'était un kori. Il le suivit de loin, et le vit disparaître dans une tombe anciente, située en plein hois. Pas de doute; l'être mystérieux était un vampire. -Or l'étranger avait entendu dire, que le plus mauvais tour qu'en puisse jouer à un

vampire, c'est de lui dérober le convercle de son cercueil. Tout le mande raconte cela, se dit-il; voilà l'occasion d'en faire l'expérience. - La milt suivante, il se mit en emboscade dans le bois. Un peu avant minuit, le vampire sortit de la tombe, L'étranger le suivit. - Le tampire se rendit à un grand bâtiment à étage. D'une fenêtre, une femme vêtue de rouge lui jeta une corde blauche. Le vampire grimpa à l'étage, et se mit à bavarder avec la femme. - C'est le moment, se dit l'étrauger. - Vite, il courut à la tombe, enteva le couvercle du cercuell, et le mit en lieu sûr. Puis it se cacha dans un fourré, pour voir ce qui arriverait. - Vers le matin, le vampire revint. Quand il ent constaté la disparition du convercle, il manifesta un grand effroi, fureta aux alentours, puis courut à la grande maison, et demanda asile à grands cris. La femme parut à la fenêtre, mais ce fut pour faire des gestes de refus. Le vampire sautait et huriait de désespoir. Soudain les coqu chantérent. Il tomba comme foudroyé, La femme s'affaissa aussi à sa fenêtre. - Au matin, des passants trouvérent le corps d'un bomme vêtu à l'antique, gisant devant le temple des ancêtres de la famille El Tcheon. A l'étage de ce temple, était remisé le cercueil non encore ensevell d'une femme de cette famille. Le cercueil était ouvert, et la femme vêtue de rouge et ceinte d'un lieu blanc, gisait sur le plancher. - L'étranger racenta ce qu'il avait vu la nuit. - On brûla les deux vampires sur le même bûcher.



M A Tch'enn-tchaf, un magicien de T Trinn-kiang, excellait à gueric les maladies par ses incantations et ses passes magiques. — L'aubergiste 蓝 艋 Sou-mong de ill # Pan-tcheou, avait un fils atteint d'une folie que personne ne pouvait guérir. Il s'adressa su Tch'enn, qui alla visiter le malade. Celui-ci le frappa et l'injuria. Le Tell'enn dit au père: le siège de cette maladie est dans le cœur; donnez-moi une chambre, et que personne ne vienne observer ce que je ferai. - Quand la nuit fut venue, le magicien prit le malade, le lia, lui ouvrit la poltrine, et le suspendit au mur de l'est, tandis qu'il sérait son cœur sons la véranda du nord. Il rentra un lustant dans la chambre, pour réciter ses incantations. Un chien profits de cette absence, pour dévorer le cœur. Quand le Tch'enn constata sa disparition, il fut très èmu, prit un sabre, le brandit et sortit de la maison. - Le père du malade pansa que cotte sortie faisait partie des passes magiques. Il n'entra pas dans la chambre où le corps de son fils était suspendu. - Au bout du temps qu'il faut pour prendre un repas, le magicien revint, tenant en main un cœur. Il entra dans la chambre, l'introduisit dans la politine ouverte, souffla, et l'ouverture se referma. Peu après le fils de Sou-mong revint à Jui, et se mit à crier « passez au relais! passez au relais!»... Personne, dans la famille, ne comprit ce qu'il voulait dire... Peu à peu il se calma, et se trouva complètement guéri. — Voici ce qui était arrivé. En ce temps-là, sur la route impériale du midi, les relais se succèdaient de vingt en vingt stades. Entre deux relais, un courrier officiel tomba et se blessa mortellement. Le dernier sonci de son cœue, fut de faire parvenir ses dépêches. Il tira le paquet et cris «passez au rolais! passez au relais!s.. Ceci se passait à dix stades environ de Ton-tcheau. Tch'enn-tchai qui cherchait un cœur, pour remplacer celui dévoré par le chien, prit le cœur du courrier, et le plaça dans la poltrine de son client. De la vint que les premiers cris de celui-ci quand il revint à lui, furent l'expression des dernières préoccupations du courrier mourant.

-4-4-

A 徽州 Hoei-tcheou le Docteur 没有 註 Tai-youk's ayant bu copleusement avec des amis, sortit de la ville au clair de la lune, pour prendre l'air. Comme il revensit, il rencontra, près du pont fil de Loung-k'ino, un homme vetu d'habits bieus et portant un parasol, qui venuit de l'ouest. Quand il vit Monsieur Tai, cet homme parut hésiter. Le Docteur soupçounant que c'était un voleur, le prit au collet et iul demanda qui il était. - Je suis un satellite chargé de plusieurs arrestations, répondit l'homme. - Un satellite à cette heure, en ce lieu! Tu mens dit le Docteur. D'allleurs n-t-on Jamais vu un satellite venir de la campagne, pour arrêter quelqu'un dans la ville? Le prétoire n'est-il pas en ville, et non à la campagne? - L'inconnu se prosterun devant le Docteur, et dit: Je suis un satellite infernal. Je viens saisir des ames. - Montre ton mandat, fit le Docteur. - Le satellite exhiba un mandat bien en règle, portant plusieurs noms. Le troisième sur la liste, était un cousin du Docteur - Celul-ci tâcha le satellite. Capandant, voulant c'assurer de la vérité de cette histoire, et désirant sauver son cousin el possible, il s'assit près du pont, et attendit le retour du satellite. - Vers la quatrième veille, celui-ci revint. - Les as-tu tous pris? demanda le Docteur. - Oui, tous, répondit le satellite. - Où sont-ils? demanda le Docteur. - Dans mon parasol, dit ie satellite. - Monire voirl dit ie Docteur. - Le satellite, entr'ouvrant son parasol. Inl montra cinq monches vertes, attachées chacune par un fil Les panyrettes bourdonnaient de leur mieux. - Le Docteur se saisit du parasol, et larha les captives. - Très mécontent, le satellite reprit le chemin de la ville. -Le Docteur attendit Jusqu'au jour, mais ne le vit pas revenir. Il alia alors prendre des nouvelles de son cousin. On lui dit : Vers minuit il a été pris d'un mai soudain, On le croyalt mort, quand il est revenu à lui. Mais avant l'aube, il est mort pour de bon.

----

Un paysan avait porté ses poires au marché pour les vendre Comme elles étalent sucrées et parfumées, il en demandait un bon prix. Un jä ± tao-cheu, an bonnet déchire, à la robe en loques, quétait sur le marché. Il demanda l'anmône au paysan. Ceint-ci le rebuffa. Comme le tao-cheu lasistait, le paysan se fâcha et lui dit des injures. — Le tao-cheu dit: Tes poires sont nombreuses; si tu m'en donnais une, cela ne t'appanyrirait guère. — Les assistants exhortèrent le paysan à socrifier l'une des moins helles parmi ses poires. Il refura mordicus. Alors ils se cotisérent, achetérent une des poires du paysan, et la donnérent au tao-cheu. — Attendéz un instant, leur dit celui-ci; moi le ne suis pas avare; je vais vous faire manger de mes poires à moi. — Cela dit, il dévora la poire à grandes bouchées, recueillant soigneusement les pépins. Puis, délachant un contenu qu'il portait sur lui, il creusa un petit trou dans le sol battu du marché, y sema les pépins, les recouvrit, se fit apporter un pou d'eau et les arrosa. Aussitot un germe sortit de terre, grandit, devint no beau poirier, fleurit, et se chargea de poires superbes. Le tao-cheu les cueillit une à

une, et les donna aux assistants, qui les mangérent jusqu'à la dernière. Alors, d'un coup de son couteau, le tao-chen trancha la tige du polirier, le mit sur son épaule et s'en alia. — Ce speciacle avait naturellement attiré toute la foule du marché. Même notre paysan avait quitté ses polres pour voir. Quand il retourna à sa petite voiture, il constata que toutes ses poires étaient parties, et que le timon brisé avait disparu. Il comprit alors le tour magique du tao-chen. Pour se venger d'avoir été rebuffe, celui-ci avait fait pousser en arbre le bois de sa voiture, avait fait monter ses poires sur l'arbre, les avait distribuées, puis avait emporté le timon. — Furieux, le paysan se mit à la poursuite du tao-chen, pour lui demander raison. Au détour d'une rue, il retrouva son timon, mais ne revit jamais le magicien. — Tout le monde rit de lui, bien entendu.



En 1761, un courrier nommé 莲 貴 Tchang-koei fut expédié de Pékin par un général Il portait une dépêche pressée. Quand il cut dépassé 14 46 Leanghiang, le soir une tempète s'éleva. Le vent souffla sa lanterne. La unit devint très noire. Le contrier crut entrevoir, dans l'obscurité, un des abris élevés le long de la grande route. Il s'en approcha. C'était une maisonnette. Une fille de dix-huit ans environ lui ouvrit la porte, attacha son cheval à un poteau, l'introduisit, chaulfa le thé, puis lui offrit l'hospitafité pour la nuit. - Le lendemain à l'aube, elle se retira. - Le courrier continua à dormir. - Eufin, piqué par un froid très vif, et chatonillé par des branchages, notre homnie-se réveffia au petit jour. Il gisait, dans un builler, sur une tombe. Son cheval était attaché un tronc d'un arbre, à quelques pas de là. - Quand il arriva à destination, sa dépêche se tronva être en retard de cinquante quarts d'heure. L'antorité militaire lui demanda compte. Il raconta son aventure. On examina l'endroit qu'il avait indiqué. C'était la tombe d'une fille Tchang, laquelle s'étant mai conduite, et la chose s'étant ébruitée, s'était pendue de honte. Elle avait déjà joue à bien des passants, dirent les voisins, le même tour qu'à ce courrier. - Ordre fut donne de l'exhumer. On trouva, dans son cercueil, son cadavre frais et vermeil. L'autorité le fit livrer aux flammes.



En 1755, à Pèkin, quantité d'enfants moururent de convulsions la première année de leur vie. Durant leurs crises, on voyait un volatile semblable à un hibou, voler en rond, dans la chambre, autour de la lampe. Plus son vot s'abaissait et s'accélérait, plus l'état de l'enfant empirait. Quand le petit avait expiré, le sinistre oiseau disparaissait. — Un nouveau cas de convulsions s'étant produit, un certain 155 Neue, excellent archer, prit son arc et son carquois, et alla voir. Le volatile mystérieux ayant paru, il lui décocha une flèche, qui l'atteignil. L'oiseau poussa un cri de douleur, et s'enfuit à tire d'alle. On suivit la trace de son sang. Elle aboutissait à la cuisine de la maison du maréchal \$\frac{1}{2}\$ Li. A côté de la cuisine, dans une chambrette, gisait une vieille aux yeux verts. Elle avait les reins traversés par une flèche. Le sang ruisselait de sa blessure. — C'était une femme du pays des \$\frac{1}{2}\$ \$\frac{1}{2}\$ Mino-treu, que le maréchal \$Li\$ avait jadis ramenée captive de la pro-

vince du 

R

R

Tunn-nan, où il avait fait campagne. Depuis longiemps en la soupçonusit d'être sorcière. On la toriura, pour la faire parier. — Elle avana qu'elle savait une formule, qui lui permettait de se transformer à solouté en un oissau de proie. Elle sortait sous cette forme, vers minuit, pour sucer la cervelle des petits enfants. Elle en avait fait mourir de la sorte plus de cent, dit-elle. — Furieux, le maréchal Li la fit lier, entourer de fagots, et brûler vive. Après cette exécution, aucun enfant ne n curut plus d'échangsée.



An pays de 就 安 Kien-nan, le bacheller 李 间 仰 Li-mingtchoung halutail dans les montagnes. Un jour qu'it s'était rendu à un vittage éloigne, à l'occasion d'un marché, il revint ivre, alors qu'il faisait déjà sombre, et sans être accompagné. Il était à mi-chemin, quand un koei de montague le jeta dans un ravin. Son corps y resta évanoui. Son âme, continuant sa route, arriva au logis. Sa mère et sa femme étnient assises, lampe allumée, attendant son retour. It salua sa mère, mais celle-ci ne l'entendit pas. Il poussa du coude sa femme, qui ne le sentit pas. Alors un vielliard à barbe grise sortit de l'atrium central, le salua et lui dit: Un koei de montagne a causé du dommage à votre corps. Si nous n'allons pas vite à son secours, il ne pourra plus revivre... Et prenant le bacheller par la main, le vielllard l'entrains hors de la maison. Quand ils eurent marché l'espace d'environ dix stades, ils trouvérent le corps gisant dans le ravin. Poussant de toutes ses forces, le vieillard enfouça l'âme dans le dus du corps, en appelant à grands cris Liminglehoung! Li-minglehoung!. Ces appels tirérent le hachelier de son profond sommeil. Il s'assit sur son séant, et regarda autour de lui. Le vieillard avait disparu. La lune brillait au firmament. Le-mingtchoung courut d'une traite jusqu'à la muison. Miouit était passé depuis longiemps, quand il arriva. Il raconta son aventure à sa mère et à sa femme. Quand le jour fut venn, ils firent des libations et des offrandes nux Penntes, pour les remercier de cette signatée protection (page 97 G).

-4- -6-

A 就 別 Hang-Ichamt un certain 馬 丽 摘 Ma-koanlan, faisuit une offmnde à la porte de sa maison, quatre fois par an. Je sais bien que, au temps jadis, la porte étalt comptée et honorée parmi les Pénates; mais il y a longtemps que cet usare s'est complètement perdu. Je demandal donc à Monsieur El Ma, pourquoi ini seul s'y conformait encore. A cause du fait suivant, arrivé chez nous, me repondit-il. - Nous avious un esclave, nomme in Tch'enn, qui sortait parfois en cachette le soir pour s'enivrer. Une nuit f'entendis du bruit devant la porte. Je regordal, et vis l'esclave ivre étendu par terre. Je le fis ramasser. - Il dit: En rentrant de mon escapade, je trouvai à la porte un homme et une femme. Tous deus étaient décapités, et tenaient leur tête à la main. Je suis la belle-sœur, me dit la femme. Quand ton frère, mon mari, m'a surprise en adultère et m'a tuer, pourquoi l'as-tu aide? Lui avait le drolt de me faire mourir, mais toi tu ne l'avais pas. Or, comme il s'attendrissait, c'est toi qui l'as excité; comme il faiblissait, c'est toi qui m'as décapitée. Voici du temps, que nous le guettons, mon amant et moi, pour nous veuger. Le Génie tutélaire de la porte nous a toujours empéché d'entrer. Cette fair nous travous prin dehors, et nous le tenons entin !.. Le disant, alle une

cracha au visage, iandis que son amant me donnait un coup. Je tombai. Ils dispararem quand lis vous entendirent venir à mon secours. J'al vraiment commis cette faute dans ma jeunesse. — Porté sur son lit, le Tch'enn expira presque aussitét. — Depuis tors, me dit Monsieur Mo. Je fais régutièrement des offrandes au Génie protecteur de ma porte, qui garde si bien ma maison contre les koei malfaisants.

-31-4

A 意 例 Ki-tcheou les femmes et les filles de la famille du préfet, éprouvaient d'étranges frayeurs nocturnes, et étalent affligées de singulières maladies. Le préfet consulta le célèbre 登 路 Konn-lou. Sous les fondements de votre hôtei, lui dit celui-ci, à l'ouest, sont enterrés les squelettes de deux hommes. L'un des deux lient une pique, l'antre un arc et des flèches. Leur tête est en-dedans du mur, leurs pieds sont en-dehors. Les coups du piquier causent les céphalaigies de ves femmes, les flèches de l'archer sont cause de leurs cardinigles... Le préfet fit creuser la terre à l'endroit indiqué. Les deux squelettes furent découverts et exhumés. Aussitôt les habitants de l'hôtel recouverent la paix et la santé.

-4-4-

政事 東 Tch'enn-ts'itang étant sous-préfet de 上元 Chang-yuan, raconta ce qui suit: Dans ma jennesse, je séjournai avec mon ami 張 Tchang, a 长 平 所 T'ai-p'ing-fou. Nous habitions la mêma chambre. Un jour que nous faisions la sieste, je vis, devant le lit de mon ami, un petit bonhomme pâle, vêtu de bieu, qui le regardait fixement. Bientôt mon ami fut pris d'un accès de fièvre intense Alors le petit bonhomme se retira. — Une suire fois mon ami m'appela à son secours. Bes flegmes l'étouffaient. Devant son lit, je vis le même petit bonhomme, qui dansait de joie. — Je compris alors que c'était un koet propagateur de la maiaria, et l'empoignai. Un froid giacial paralysa ma main. Il m'echappa avec un bruissement, gagna le vestibule et disparut. — Mon ami guérit. Ma main resta noire, comme enfumée, durant plusieurs jours.

-0-0-

高 明 W Kao-mingking de 部 | || Tzeu-teh'oan, m'a lui-même raconté l'histoire suivante. A partir du jour de -ou mariage, il commença à souffrir de vertiges, de suffecations et de syncapes. Il enfandait suus cesse une voix d'enfant qui balbutinit lei-lei (etrangler . Eofin il vit l'entant, un petit être d'un pied de haut, qu'i gambadait sur son lit, «» sauvait et dispuraissait toujours au même endroit quand Il se voyalt observé. — Cependant Kao-mingking dépérissuit à vue d'œit, et ses accès devenuent de plus en plus graves. Convaincus qu'il s'agissait d'une obsession magique, ses parents invitérent un magicien, dout les charmes furent imagissants, Alors ils mirent un sabre sous l'oreiller du malade, et dissimulérent un grand bassin plein d'eau, à l'endroit où l'anfant disparaissait d'ordinaire - Un jour que Kac-mingking faisait la sieste après midi, l'enfant parut. Le Kac brandit son sabre. Le lutin fuyunt en toute hâte, tomba dans le bassin et fut pris. - C'était une figurine en bois, vêtue de rouge, avec une ficeile rouge serrée autour du cou. comme pour les-les l'étrangler. On brûlarcette figurine, et le Keo recouvra la santé. — Le jour de cette exécution, un menuisier élouffa subitement dans le vitlage, Cétait lui qui avait aménagé la chambre nuptiale de Kao-mingking, Les

Kao l'avaient indisposé, en ne lui payant pas ce qu'il demandait. Il s'était vengé en cach nt dans la chambre nuptiale une figurine maglaue, qui devait étrangler lentement le fils de la famille. Son charme déjoné se retourna contre lui.



Dans sa Jeunesse, un certain 賈 士 弟 Kia-cheufong, de la province du 河 南 Heue-nan, paraissait comme hébété, un peu idiot. Ses parents étaient moris. Son frère aluè, un lettré, le fit travailler aux champs. - L'idée fixe de Kiu-cheufang, était d'aller au ciel. Il y pensait sans cesse. Un jour un 道士 tao-chen qui passait, lui dit: J'ai appris que tu destres alter au ciel. Ferme les yeux. Prends mon bras. N'aie pas peur. - Le jeune homme se sentit enlevé dans l'espace. Le vent siffait, et un bruit de vagues qui déferient retentissait à ses oreilles. - Après quelques Instants, il reprit pied. Ouvre les yeux maintenant, dit le tan-cheu. Le jeune homme vit un paysage feerique, des palais et des malsons. - l'ai affaire ici pour quelque temps; prends ceci pour le soutenir, dit le tau-cheu, en lui tendant une coupe de vin. - L'absence du tao-cheu ne parut pas longue à Kin-chenfang. Quand II fut revenu: Redescendons sur la terre, dit-ii. Ferme les yeux et prends mon brus. -Kin-cheufang entendit les mêmes sifflements et mugissements qu'à l'aller. Au bout de quelques instants, il reprit pied près de son village. - Quand il parut devant son frère, celui-ci poussa un cri d'effroi. Es-tu un homme ou un koer? demanda-t-il. - Pourquoi serais-je un koci? dit Kia-chenfang. Ne suis-je pas atte aux champs ce matin? Un tan-chen m'n mené au ciel pour quelques instants. Me voici de retour. - Ce matin? quelques instants? s'exclama le frère alué. Voilà des années que tu as disparu, et qu'on te croyalt mort.



Lorsque Monsleur 縣 Tsiong était mandarin de 安 州 Nan-tcheou, il vit là un homme qui mouvait continuellement ses poignets, comme s'il agitait des sonnettes. Il lui demanda d'où lui vennit ce tic. L'homme lui raconta l'histoire sujvante. - Je suis originaire du petit village de X, adossé à la montagne, Jadis, chaque nuit, un vampire établi dans une caverne voisine, voiait jusqu'à mon village, en quête d'enfants à dévorer. Les villageois avaient heau se garder; le monstre arrivait toulours à faire quelque prise. - Un jour nous apprimes qu'il y avait en ville un tac-cheu très habile. Tout le monde se cotisa. On acheta des présents, et des députés invitérent le tau-cheu à venir délivrer le village. Il accepta, choisit un jour faste, vint, dressa un antel, puis dit: Par mon art, je puls tendre des filets célestes et dresser des pièges terrestres, qui empêcheront le vampire de fuir; mais c'est à vous de le déloger et de le tuer. Avant bout, il me faut un homme sans peur, pour le rôle principal. - Comme tous hésitaient, je m'offris. - Prends deux sounettes, me dit le tau-chen. Tandis que les autres formeront une enceinte au dehors, toi tu te tiendras blotti prés de l'ouverture de la caverne, épiant la sortie du monstre. Dés qu'il sera sorti, tu entreras dans la caverne, et tu commenceras à sonner. Le son des instruments en culvre, enlève leur force aux spectres. Il ne pourra pas rentrer, et nous le tuerons delsors. Mais, pas un arrêt dans la sonnerie, oti tu seras immédiatement saisi par le monstre. - Nous disposames tout à la chute du jour. Le tao-cheu prit position devant son antel. Les villageois formérent le cercle. Le vampire sortit, et vonint prendre son vol. Derrière ini, je me précipitai dans la caverne, et sonnui à tour de poignets. Arrêté par les filèts du tao-cheu, cerne par les villageois, le vampire se retourna vers moi. Éperdu, je sonnais sonnais, à perdre haleine. Il me dévorait de ses yeux fulgorants, mais ne put pas me saisir. Nous le contiomes ainsi, sans oser l'attaquer corps à corps, jusqu'aux premières lueurs de l'aute. Alors il toule mort. Nous le brûtâmes aussitot. Le tic que vous me voyez, m'est resté de la sonnerie ininterrompue, que l'ai du exècuter durant toute cette terrible nuit.

-4-4-

Le Lettre 張 望 酚 Tchang-wangling de 發 塘 Telen-t'ang avait la fièvre. Durant un accès plus grave, un de ses anciens condisciples, un certain Di Kou, mort depuis longtemps, lui apparut et lui dit: Vous êtes arrivé au terme des années, que le destin vous avait primitivement concedées. Mais, à cause de la petite fille que vous avez sauvée de la noyade, votre vie sera prolongée. Je suis venu tout expres pour vous en donner la nouvelle. - Quoique le Kou fût son smi, le Tchang. le voyant fort mal vêtu, et de plus maigre et have, crut devoir lui offrir un pourboire, pour sa poine. - Le Kon refusa, Je n'al fait que mon devoir, dit-il. Je suis actuellement le Genie de ce tieu. Sans donte, la piace est mauvaise, et je souffre cruellement de la misère. Mais je suis fermement résolu à ne pas exploiter mes. administrés. Quoique l'oie faim presque tous les jours, je n'accepte pas votre argent. - Le lendemain le 7chang fit faire une aboudante offrande au pagodin du Genie du lieu, Celui-ci lui apparut de nouveau, pour le remercier. Vous m'avez mis en état, dit-il, de pouvoir attendre jusqu'au terme des permutations périodiques. L'espère qu'alors l'aurai un poste meilleur. Un bon repas permet à un homme de vivre durant trois jours, à un koei durant un an. Encore une fois mercl.

-0-0-

Quand il était jeune encore, le Grand-Juge 李玉 住 Li-uhoung, originaire de 通 州 Toung-tcheau, s'adonnait au spiritisme (page 594). Un jour le placeme écrivit: Honore-moi, et je t'aiderai. — Le Li se prostorna, puis fit des libations et des affrandes. À partir de ce jour, le pinceau le reuseigna exactement sur tout ce qu'il in importait de savoir Cela servit beaucoup à l'avancement du Li, qui paya sen chenn de retour en l'honorant de son mieux. Le chenn tui rédigeait même ses pièces. — Un jour un connaisseur fit, sur l'une de ces pièces qu'il croysit être du Li, l'observation qu'elle était écrite dans le style du célèbre académicien 袋 吉 Ta'ien-ki. — Seriez-vous Ta'ien-ki? demanda le Li à son chenn. — Out, répondit celui-ci. — Il accompagna le Li dans tous les lieux où celui-ci fut en charge, — Un jour que le Li était sorti, son fils insulta le chenn. Celui-ci écrivit aussitôt un billet d'adieu. Le Li ne put plus jamais l'évoquer.

國皇權 Li-funsie et son ami 周 穆 門 Tcheou-moumenn, jeunes Lettres, almaient à évoquer les cheun au moyeu du plateau. Un jour un cheun écrivit aur le plateau. Appelez-moi s Grus solitaires. Cela me distrairait de causer avec vous. — De ce jour, les deux amis consultérent leur cheun sur toutes leurs

affaires. Le pinceau réponduit à tout avec précision. Toutes les dates qu'il indiqua se tronvèrent exactes. Toutes les prescriptions qu'il formula furent salutaires. Quand on Ini demandait une chose à laquelle il ne vouluit pas répondre, le pinceau restait immobile. Le chenn était d'une complaisance infassable. On n'avait qu'à écrire les mots «Mattre Grue solitaire » et à brûler le papier, pour qu'il manifestăt îmmédiatement sa présence. - Cela dura un an entier. Alors le désir de voir leur chaun, tourmenta les deux amis. Ils jui demandèrent une entrevue: Le cheun refusa d'abord. Ils réitérérent leur demande, tant et si bien que le cheun finit par écrire: En bien soit! demain, après midi, sur la colline & | Kou-chan, à la tour des grues. - Les deux amis furent exacts au rendez-vous. Le chenn les fit attendre. Ils commençaient à s'impatienter, quand un tourbillon accompagné d'un siffiement passa. Un instant après, un homme d'une haute stature, à longue barbe, portant le costume des mandarins de la dynastie 69 Ming, parut au sommet de la tour. Il fit le geste de se pendre avec une longue écharpe, puis disparut. - Depuis lors les deux amis ne purent plus évoquer la « Grue solitaire. » Il est probable qu'ils avaient eu affaire à l'âme d'un mandarin, suicidé à la chute de la dynastie Ming.

-01-10-

L'histoire sulvante arriva, afors qu'il était encore jeune étudiant, à l'académicien 沈厚餘 Chenn-hoou u de 竹 图 Ichou-tounn, Il avait un condisciple nomme 程 Tchang, qu'il simait beaucoup. Cet ami n'étant pas venu à l'école durant plusieurs jours, Chenn s'informs, et apprit qu'il était gravement malade, il aile chez lui, pour ini faire visite. Devant le temple des ancêtres de la familie, il remarqua un grand diable, qui vérifiait l'inscription placée au-dessus de la porte. Que fallesvous la? lui demanda-t-il. - Le jenne Tchang doit monrie, répondit le grand diable; f'ai ordre d'avertir les mânes de ses ancêtres. - Sa mère est veuve, dit le Chenn, et lui n'a pas encore d'enfants; ayez pitié et dites-moi comment on pourrait le sauver. - Je n'y puis rien, dit le grand diable. - Le Chenn supplia encore. - Eh bien, tenez! dit l'autre. C'est demain à midi juste, que le jeune Tchang doit mourir. Cinq koei viendront avec moi, pour saisir son âme. Préparez un festin pour six, sous le grand saule, devant la maison. Les loei out toujours taim et soif, Un tourbillon de veut descendant, vous avertira de teur arrivée, inviter et servezles aussitôt, Si vous arrivez à leur faire passer l'heure de midi, le jeune Tchang sera sauvé. - Le Chenn dit tout cela à la famille du l'chang. Ou fit aussitôt les préparatif- indiqués. Tout se passa comme le grand personnage avait dit, La respiration du jenne Tchang baissa graduellement jusqu'à midi, puis remonta lentement. Les koei avaient laissé passer l'heure. Le jeune Tenang guérit.

-4-

A Pékin, la société théatrale **K** in He Pao-houo-pon était la plus réputée. Un jour un exprés à cheval arriva au bureau de la société, et dit: On vous demande à l'instant, pour chanter la comédie, dans un hôtel hors la porte ie in l'il l'ai-tai-mean. — Les comédiens étant inoccupés ce jour-là, ürent atteler, et se rea-

dirent aussitôt au lieu indiqué. La muit tombait. Dans un lieu désert, ils virent une grande maison brillamment éclairée, et une foule de monde. - Quand ils furent arrivés, une duégne vint à cux et leur dit: Mademoiselle ordonne qu'on ne chante que des amourettes, et surtout qu'aucun chenn ne paraisse sur la scène; pas tropde bruit non plus, s'il vous plutt. - Le régisseur organisa son programme d'après ces données. Les comédiens chantérent depuis le soir jusqu'à l'aube, sans qu'on leur permit de respirer, sans qu'on leur donnat ni vin ni gateaux. - Leur nuditolre feur parut extraordinaire. Et les dames assises derrière la claire-voie traditionnelle, et les messieurs assis devant la scène, personne ne parlait à voix haute, tous chuchotalent sans qu'on comprit ce qu'ils disaient. - Les comédiens, d'abord étonnés, finirent par se l'âcher. Violant la défense faite, soudain 圖 常 Koon-ti entra en scène, brandissant son épèc, et salué par un roulement formidable des tambours et des cymbales. - A l'instant, obscurité et solitude complétes. Les comédiens se trouvérent dans une brousse, devant une tombe. - Ils pliérent au plus vite leurs effets et lagages, et rentrérent en ville au jour. Les gens du voisinage ayant été interrogés, dirent que la tombe était celle d'une demoiselle de la grande famille & Mon, jadis très mondaine.



A 紹 奧 府 Chao-hing-fou, dans une riche maison bourgeoise, un appartement séparé était condamné depuis longtemps. Un soir un hôte demanda l'hospitalité. - Il y a bien un appartement, lui dit le mattre de la maison; mais osérezvous y passer la muit? - Pourquoi pas? fit l'hôte. - On raconte, dit le maître de la maison, que deux voituriers y syant dormi, s'enfuirent terrifies à minuit. Ils dirent qu'un nain, haut d'un pied seulement, avait grimpé à leurs rideaux et cherché à escalader leurs lits. Depuis lors personne n'a plus osé coucher dans cet appartement. - Laissez-mol tenter l'aveuture, dit l'hôte en souriant. - Voyant qu'il y tenait, le maître de la maison fit éponsseter l'appartement, et disposer ce qu'il faut pour passer la nuit. - L'hôte laissa sa hougie allumée, et mit son épée à portés de sa main. A minuit, li entendit un léger bruit. Le petit bonhomme furetait dans la chambre. Il commença par feuilleter les papiers de l'hôte. Puis il ouvrit sa maile, en tira les objets l'un après l'autre, et les examina à la lumière de la chandelle. Au fond de la malle, il découvrit une liasse de pétards de première qualité, vrais pétards de 職 州 Hoei-tcheou. Comme il les examinait, la chandelle cracha, et une flamméche tomba sur la tresse des méches. Tout le paquet fit explosion, avec un bruit formidable. Le 妖 軽 yao-koai poussa un sifflement aigu et disparut. - L'hôte continua à monter la garde, pour le cas où il reviendrait. Au matin, il reconta au maître de la maison, ce qui lui était arrivé. La nuit suivante, il coucha de nouveau dans l'appartement jadis hanté. Le yao-koai ne revint jamais plus.



Un marchand méridional a raconté ceci... Pétais encore jeune, et allais à XI Kia-hing pour mon commerce. Je dus passer un gué très vaseux. Pétais monté sur un bufile. Quand je fus arrivé au milieu du gué, une main noire seruit de

l'eau, et chercha à saisir mon pled. Je releval prestement les jambes. Alors la main noire saisit un des pieds du buffle, qui ne put plus avancer. Très effrayé, j'appelai au secours. De la rive, les passants tirérent le buffle, sans arriver à le faire mouvoir. Alors l'un d'eux lui brûta la quene. Dans un suprême effort, l'animal se dégagea et sorlit de l'eau. On vit alors qu'un vieux balai horriblement puant, était fortement attaché à son ventre. On le détarha à coups de bâten Le balai gémit et saigna. On le hacha menu à coups de sabre, et on le brûta sur un bûcher. Il fallut un mois, pour que l'infection qu'il répandit disparât entièrement. Depuis lors personne ne se noya plus dans ce gué, ce qui arrivait souvent auparavant.

---

張明府 Tchang-mingfou dit avoir rencontré un vienx 道士 tao cheu, qui avait conservé toute la fraicheur de la jeunesse et portait une cheveiure opulente. Mais sur sa tête, l'emplacement de la grande fontanelle, un pouce carré environ, était complétement dénudé. — Pourquoi cela? demanda le Tchang. — N'as-tu jamais remarqué, tui répondit le too-cheu, que l'herbe pousse bien à côté des chemins, mais que, sur le chemin lui-même, il n'en pousse pas un brin, à cause du va-et-vient des passants? Ainst en est-il de mon crâne. Mon âme sort et rentre continuellement par la fontanelle. Ce va-et-vient en a dénudé les environs. — Ce même tao-cheu ayant un soir demandé l'hospitalité dans une bonzerie, les bonzes lui offrirent de coucher à l'intérieur. Il refusa, et passa la nuit dans la cour, Le leudemain, au moment où le soleil apparaissait à l'horizon, quelqu'un vit le tao-cheu, perché sur la mur de clôture. Au-dessus de son crâne, un charmant enfant, dodu et potelé, s'ébuttait dans les rayons lumineux, qu'il aspirait et avaisit (page 408).

-01-0-

Un certain 股 乾 Yinn-kien, satellite à 句 容 Kin-young, était célèbre pour le zèle et l'andace avec lesquels il premit les voleurs. Il passait les nuits à l'affût, dans les endroits les plus obscurs et les plus déserts. Une unit il rôdait aux environs d'un village, quand soudain un individu qui couralt, tenant en main une corde, le henria dans l'obscurité. Cet homme doit être un voleur, se dit Yennk'ion; et il le fiin - L'homme alla droit à une hobitation, et escalada le mur. -Bien deviné, se dit Ymn-k'ien. Laissons-le faire son coup. Je le cneillerai, à la sortic, avec les pièces de conviction... Mais soudain il entendit les gémissements d'une femme. Alors Yinn-k'ien sauta aussi le mur, juste à temps pour voir l'inconnu qui l'avait heurié, joché sur une poutre, prendre avec un nœud-coulant une femme occupée à sa toilette, et la pendre haut et court. Yinn-k'ien comprit que son inconnu était l'âme d'un pendu, qui cherchait un remplaçant. Il enfonça la fenètre, et appela au secours. Les voisins accoururent et dépendirent la femme avant qu'elle n'expirat. Les parents remercièrent Yinn-k'ien et le firent boire. Puis il reprit son chemin paur retourner chez lui. - La nuit était encore noire. Soudain il entendit du bruit derrière lui. Il se retourna. C'était le spectre avec sa carde. Pourquoi m'as-tu envi cette femme que je tennis? cria-t-il. C'est notre droit, à nous suividés, de nous cherches un remplacant. Pourquoi m'as-tu empêché de le faire?.. Ce disant, il se mit à frapper Yinn-k ieu. Mais celui-ci était intrépide.

Il rendit coup pour coup. Le spectre était très froid, et sentait très mauvais. Eoun l'aube blanchit. Les forces du spectre diminuérent. Soudain il s'évanouit.

---

Au 门 Seu-tch'oan, un certain 選 議 大 Tien-k'ienliou, gros richard, restait sans enfants. Il lui en était né plusieurs, mais ils étaient tous morts en has âge. Un astrologue lui dit: Durant deux générations, des constellations femelles régneront sur votre famille: vos descendants mâles mourront donc tous; à moins que vous ne les fassiez passer pour des filles; essayez! — Donc, un enfant mâle étant encore né à Tien-k'ienliou, celui-ci lui fit aussitôt percer les lobes des oreilles, mettre un peigne, hander les pieds, et défendit de l'appeler autrement que la petite Septième. Les constellations s'y laissèrent prendre. L'enfant vècut. Quand le temps fut venu, Tien-k'ienliou maria son garçon fille, avec une fille-garçon colffée en homme et les pieds non bandés. Ce couple travesti eut d'abord deux petits garçons. Oubliant la prediction de l'astrologne, que la fatalité durerait deux générations, en leur donna des moins de garçon. Ils moururent tous deux en has âge. Alors on fit pour les suivants, comme on avait fait pour leur père; on les travestit en fausses filles, qu'on maria à de faux garçons. Les constellations n'y virent derechef que du feu. Cette famille fui ainsi sauvée de l'extinction.

---

Un certain 對立 Lion-huan de 國 遠 Un-tch'eng henrta dans l'obscurité un être inconnu. Il altuma une lampe, et vit une forme humaine, de noir vêtue, sans yeux, ni oreilles, ni nez, ni bouche, qui errait à tâtons, se heurtant à tous les obstacles, li consulta un devin sur cette apparition. L'être que vous avez vu, dit le devin, est un objet ancien, datant de vos ancêtres. Il est déjà animé, mais n'a pas encore d'yeux. Quand il en aura, ce sera un 祛 mai féroce. Dépêchez-vous de le détruire, — Liou-huan prit et lia l'objet, puis le hacha à coups de sabre. Il reprit alors sa veule forme. C'était le vieux traversin noir de son aleut défunt.

田 爾 Yinn-kanglano et queiques autres, de 脑 陵 Lou-ling, étaient allés se promener le soir près de l'étang 智 家 湖 Si-kia-hou, lls s'assirent pour manger des prunes marinées, et trouvèrent plaisant d'introduire les noyaux, un à un, dans la bouche d'un crâne qui gisait là par hasard, en lui demandant s'ils étaient salés. Leur pique-nique terminé, lls prirent le chemin du retour. Étant arrivés à un long chemin creux, soudain, au ctair de la lune, lis virent comme une boule noire, qui roulait et boudissait derrière eux, en criant: salés! salés!. Saisle d'une terreur panique, nos hommes coururent d'une tralté l'espace de dix stades, le crâne toujours sur leurs talons. Arrivés à 桑 科 Joung-ts'ounn, lls passèrent un canal en bac. De ce moment ils ne virent et n'entendirent plus rien.

-0--

Alors que 王 現 施 Wang-pent'ing était sous-préfet de 盤 健 Ling-pi, dans un village de son ressort une femme 本 Li âgée de trente ans mourut. Son mari alla acheter un cercueil à la ville. Quand il fut revenu, au moment où on allait la mettre en bière, la femme ressuscita. Tout joyeux, son mari s'approcha d'elle. Mais elle le repoussa, et dit en pleurant: Je suis Mademoiselle  $\pm$  Wang de tel village. Mes parents ne m'ont pas encore mariée. Ne m'approchez past — Très effraye, le Li averilt les Wang du village indiqué. Ils venalent d'enterrer leur demoiselle, morte de maladie. Ils accournrent, bés qu'elle les vit, la femme ressuscitée les embrassa en pleurant, et leur dit une foule de choses qui ne laissèrent aucun doute sur l'identité de son âme. — La familie au fils de laquelle la demoiselle Wang avait été fiaucée, accourut aussi. A leur vue, la ressuscitée rough. — Alors le Li, et la famille du fiancé, se disputérent cette personne. Le cas fut porté au mandain. Wang-yent'ing l'adjugea au Li.

-4-4-

L'épouse du sous-préfet de M & Sinn-fan venuit de mourir. Une très belle fémme se présenta chez lui. Le sous-préfet s'amouracha d'elle, et la garda. Ceta dura plusieurs mais. - Un bean jour ette lui dit adien en sangiotaat. - Pourquoi ceta? demanda-t-il. - Parce que, dit-elle, mon mari revient; il va m'emmener loin d'icl; conservez ceri en mémnire de moi... et elle donna au sous-préfet un gobalet en argent. - Le sous-préfet lui danna dir pièces de soie. - Elle partit Le souspréfet ne fit plus que penser à elle. Le gobelet ne le quitteit pas. Où qu'il fût, il le déposait sur la table devant lui. - Cependant le commandant des troupes du district ayant été changé, vint à Sinn-fan pour prendre congé du sous-préfet, et pour enlever le cercueil de sa femme qui y était morte. Le sous-préfet lui fit fête. - Les yeux de l'officier se fixèrent sur le gobelet. - Pourquoi cet objet vous intéresse-t-il tant? demanda le sous-prefet. - Ce gobelet, dit le commandant, je l'ai déposé dans le cercuell de ma feue femme; le me demande comment il est venu ici. - Assezèmu, le sous-préfet monta son aventure, décrivit la personné, et finit par l'échange du gobulet contre dix pièces de sole. - Le commundant seutra chez lui furieux. Il ouvrit le cercueil de sa femms. Son corps infact tenzit dans ses bras dix pièces de sole. Séance tenante le commandant fit brûler le cercuell avec son contenu.

-0.10-

A Pèkin, carrefour 茂 兄 Hoa-eall, habitent surtout des fleuristes. Une jeune fille de ce quartier, subvenait aux besoins de son vieux père, en exerçant cette industrie. Le vieillard tomba mainde, et ne put plus quitter le lit. Le chagrin ôta à sa fille l'appètit et le sommeil. Elle prodignait à son père toutes les consolutions, puis pleurnit en secret. — Un jour elle apprit qu'une matrone de ses voisines, aliait se rendre en pélerinage, avec d'autres femmes, au mont 'j 弘 Ya-ki. — Si j'aliais là, demanda-t-elle, obliendrais-je la guérison de mon père? — Ceux qui vont y prier d'un cœur sincère, dil la voisine, obliennent tout ce qu'ils demandent. — Quelle distance y u-t-il? — Cent stades. — Qu'est-ce qu'un stade? — 250 pss. — La jeune fille grava ces chiffres dans sa mémoire. A parlir de ce jour, chaque mit, quand son père était endormi, elle sortait dans la cour, et là, une bagnette d'encens à la main, elle aliait et venait, comptant soigneusement tous ses pas. Eufin, quand elle n'en pouvait plus de fatigue, prosternée dans la direction du mont Ya-ki, elle disait: Veuillez m'excusur de ne pus alier à votre temple.

Étant fille, je ne le puis, - Au bout de quinze jours, elle eut fait 25 mille pas, C'était juste le moment où les pélerins afflusient au mont Vo-ki de toute part, pour vénérer la déesse de l'aules primordiale (une fée taoîste). Il y avait foule. Nobles et gens du peuple se condoyaient. Dés le chant du coq, c'était à qui penétrerait dans le temple. Car, disalt la tradition, celui qui, le matin, offrait le premier son encess, était certainement exauce. - Ce jour-là, des l'aube, un ennuque très riche, venu de Pêkin, bloquait la porte du temple, afin d'arriver le premier. Dés que la porte s'ouvrit, il entra. Quelle ne fut pas sa surprise, en arrivant devant l'encansoir, d'y trouver pique un bâtonnet d'encens fumant. Il se fâcha, et s'en prit au gardien du temple. - La porte était fermée, dit celui-ci; je ne sais qui peut avoir offert cet encens. - Je reviendral demain matin, dit l'eungqua; fermez mieux votre porte. - Le lendemain, bleo avant l'aube, l'eunuque était devant la porte. Quand elle s'ouvrit, il courut vers l'encensoir Un bâtonnet d'enceus y fumait déjà, et, devant l'encessoir, une silhouette de jeune fille était prosternée. La silbonette s'évanouit, au bruit que fit l'ennuque. - Qu'est ceci? demanda celui-cl. Des 鬼 koei ou des 怪 koas offrent-lls de l'encens à celle déesse?.. El II sortit du temple, pour demander aux pelerins qui affinaient, ce qu'ils en pensaient. - Ah! s'écris soudain la matrone dont f'ai parlé plus haut, c'est bleu sur la pleuse fleuriste de Pékin. Ne pouvant pas venir en corps, elle aura envoyé son ame, pour impêtrer la guérison de son vieux père. - L'ennuque fut très édifié, Dès qu'il fut rentré à Pekin, il alla visiter la jounn fille, la long de sa piété fillale, et la secourut généreusement. Le vieux père guérit. L'aisance revint dans le pauvre ménage. Eufin la jeune fille épousa un riche negociant.

-4--

A Pékin, no garde impérial passait ses loisirs à conrir le lièvre. Un jour son cheval s'embalia. Un vicillard tirait de l'eau d'un puits, llass sa course folle, le chevai le heurta, et le précipita dans le puits. Quand le garde fut arrivé à maltriser sa bête. Il s'enfuit en toute hâte. - La nuit suivante, le vieillard lui apparut, et lui dit, avec accompagnement d'injures: Je sais bien que c'est tou cheval qui m's poussé dans le puits. Mais toi, tu u'as rien fait pour m'en retirer .. Et ce disant, Il se mit à briser la vaisseille, et à facérer le papier des fenêtres. - Toute la famille prosternée lui fit des excuses et lui offrit des libutions - Cela ne suffit par, dit le & koei. Fexige que vous m'érigue une tablette, portant mon nom, que voici. Vous me ferry les mêmes offrandes régulières qu'à vos ancêtres. A ces conditions, je me tiendral tranquille. - Il fallot en passer par là. Cela dura plusien s années. -Depuis le jour de l'accident, le garde avait évité de repasser près du malencontreux puits. Un jour qu'il était de service, le cortège impérial passa par là. Il essaya de se faire dispenser, mais fut rehulfé, et de plus moqué Qu'as tu à craindre, lui dirent ses camarades, en plein lour, avec lant de compagnons? - Force ini fut donc de s'exécuter. Quelle ne fut pas son épouvante! Le vieillard tirait de l'eau. Dès qu'il vit le garde, il se jets sur lui, en criant: Je te tiens, enfin! Lire sans entrailies! Après m'avoir jeté dans le puits, tu a'es rieu fait pour me retirer! Attrape ceci !.. et les coups de pleavoir sur la garde, sussi dru que les injures. -Mais, balbutia celui-ci, ne vous ai-je pas fait des offrandes chaque jour, depuis

plusieurs années? Pourquoi revenez-vous sur la parole donnée? — Des offrandes, cris le vieillard. Veux-tu dire que je suis un koei? Sans doute ce n'est pas la faute que je sois encore en vie. Mais aprés ton départ, un passant plus humain que loi, m'a retiré du poits. Est-ce pour m'insulter, que tu te donnés l'air de me prendre pour un koei? — Alors J'ai été mystifié, dit le garde; veuillez veuir chez mol. — Il le conduisit à son domicile, et lui dit: Voyez votre tablette! — Ala tablette, dit le vieillard; mais ce n'est pas ainsi que je m'appelle! — Le vieillard comprit alors qu'un koei rôdeur, spectateur de la tragédie du puits, l'avait exploitée à son profit, et s'était fait nourrir par le garde durant plusieurs années. Furieux, it brisa la tablette et renversa les offrandes. — Un éclat de rire railleur retentit dans l'air. Le koei intrus était parti.

-4-4-

A 济水 I-choei un certain 既 Ma vivalt avec sa femme née 王 Wang. Les deux époux s'almaient tendrement. Le Ma mourut jeune. Les parents de la jeune veuve, la pressèrent de se remarier. Même sa belle-mêre, la voyant encore si jeune, lui dit: Votre résolution de garder la viduité, est très louable, il est vrai. Mais songez que, n'ayant pas de fils, vous resterez un jour sans appui. Bien d'autres, qui avaient commencé par des propos très nobles, ont fini par des actes fort honteux. Mieus vaudrait vous remarier, et suivre la vole commune. — La jeune veuve jura qu'elle ne se remarierait pas: - On finit par la laisser tranquille, - Alors elle fit modeler en argile, une image de feu son mari, qu'elle plaça dans sa chambre. A chaque repas, elle servit cette image, comme elle servait jadis son mari, de son vivant. - Un soir, comme elle allait se mettre au lit, elle vit soudain l'image d'argile hailler, s'étirer, descendre de son socie, et devenir en tout pareille à son defunt mari. - Epouvautée, la jeune femme alfait appeler sa belle-mère. Le R kooi l'arrêta et lui dit: Tuis-toi! Je t'aime tant! La vie aux enfers est si triste! C'est pour une faute commise par mon père, que je suis mort saus postèrité. Ta fidélité conjugale a touché le juge des enfers. Il m'a renvoyé, pour te donner un fils. -La jeune veuve pieura de joie. - Ils s'aimèrent comme jadis. Le mari partait au chant du cog, pour revenir la nuit suivante. - Au bout d'un mois, la jeune femme se trouva enceinte. Ma mission est terminée, dit ators le mari en pleurant. Il faut nous séparer, et cette fois pour toujours. - Avec le temps, la grossesse de la jeune veuve devenant apparente, elle dut raconter son histoire à sa belle-mère. Celle-ci u'y crut pas trop. Cependant, elle avait si bien garde sa beu! Enfin, elle resta dans le doute. - Au terme de sa prossesse, la veuve accoucha d'un illa Les villageois ricent. Un ancien qui avait des griefs contre les Ma, accusa la veuve d'inconduite. Le mandarin la cita. - Aucun témoin n'ayant pu affirmer rien de précis, le mandarin dit : Je vais trancher cette question d'après les règles. Les koei ne projettent aucune ombre, leurs enfants pas davantage; qu'on expose l'enfant au soleil!.. Le corps de l'enfaut n'intercepta pas la lumière, pas plus que n'aurait fait une fumée légère - Faisons une autre expérience, dit le mandarin. Les images des parents bolvent le sang de leurs enfants, les autres Images le repoussent. Qu'on vique le deigt de l'enfant pour le faire salgner! Qu'on frotte de son sang l'image d'argile, et une autrel.. Les satellites exécutérent cet ordre. L'image d'argile but le saug, l'autre ne l'absorbe pas, - Aliez en paix, dit le juge à la veuve. - En

grandissant, le flis du koei devint de tout point tellement semblable au feu Ma, que les plus malintentionnés durent renoncer à leurs soupçons.



Sous les 唐 Tang, a l'ouest de 膳 對 府 K'ai-fong-fou, il y avait une auberge, appelée l'anberge de la passerelle. Elle était tenue par une femme d'une irentaine d'années, venue, personne ne savait d'où, qu'on appelait I 的 子 Madame la Troisième. On la croyait veuve, sans enfants, sans parents. L'auberge était considérable. La propriétaire était aisée. Elle avait surtout un troupeau d'ânes magnifiques. Elle était aussi avantageusement counce pour sa libéralité. Quand un voyageur se trouvait à court d'argent, elle l'hébergeait à prix réduit ou gratis. Sa réputation étant si bien établie, son auberge ne désemplissait pas. - Un soir un certain 前季 和 Tchao-kihouo qui allali à la capitale, descendit à l'auberge de la passerelle, pour y passer la nuit. Il y avait déjà six ou sept hôtes, qui avaient occupé chacun un lit du dortoir commun. Tchuo-kihouo étant arrivé le dernier. eut le dernier lit, dans le coin, contre le mur de la chambre de l'hôtelière. - La Troisième trafta fort bien ses hôtes, à son ordinaire. Quand l'heure du repos fut venue, elle leur versa du vin, et but à leur santé. Seul Tchao-kihouo ne but pas de viu, parce qu'il s'en abstennit d'ordinaire - A in seconde veille, les hôtes s'étant tous couchés, la Troisième rentra dans sa chambre, ferma sa porte, el souffla sa cliandelle. - Tandis que tous les autres rouflaient, Tchao-kiliouo ne put pas s'endormir. Vers le milieu de la unit, il entendit que la Troisième disposait je ne sais quoi dans sa chambre. Il l'épia par une fente du mur... Elle alluma sa chandelle, puis tira d'une bolte, un bœuf, un bouvier, et une charrue, figurines en bols hantes de six ou sept ponces. Elle les posa devant l'âtre, sur le sol battu de sa chambre, prit un peu d'eau dans sa bouche et la souffia sur les figurines, Aussitôt celles-ci s'animèrent. Le bonvier piqua le bouf, qui fit avancer la chacrue. Allant et venant, silion par silion, le singulier équipage laboura environ la superficie d'une natte ordinaire. Quand le terrain (ut prêt, la Troisième donna au bouvier un petit paquet de graines de sarrasin. Il les sema, Les graines levèrent aussitôt. Les plantes grandirent à vue d'œil, fleurirent, et donnérent des grains murs. Le bouvier fit la récolte, buttit le grain, et en remit à la Troisième sept à buit litres, que celle-ci ful fit mondre dans un petit monfin. Quand l'opération fut terminée, la Troisième cenit dans leur botte le bouvier le bouf et la charrue, redevenus figurines tranimées et ineries. Puis, avec la farine de sarrasin ainsi obtenue, elle fit des galettes. - Bientôt les coqs chantérent, Les hôtes se levérent et firent leurs préparatifs de départ. Vous ne partirez pas à jeun, dit la Troisième; et elle leur servit le plat de galettes - Tchao-kihono très inquiet, remercia et sortit. Il épia du debors ce qui allait arriver. - Les hôtes s'attablérent autour des galettes. A peine en eurent-ils gouté, qu'ils tombérent tous à terre, se mirent à braire, et se refeverent devenus anes superbes, que la Troislème chassa aussitôt à l'écurie. Puis elle s'empara de tous leurs bagages. - Tchao-kihouo ne soutfla mot de son aventure. Il se promit de s'approprier ce tour magique. Un mois après, quand il eut terminé ses affaires à la capitale, il revint, et descendit un soir à l'auberge de la passerelle. Il avait eu la précaution de se munir de quelques galettes de sarrasin fruches, de même forme que celles de la Troislème. - Cette nuit, il fut le seni hôte de l'auberge. La Troisième le traits d'autant mieux, Avant le coucher elle lui demanda ce qu'il désirait encore. - Je désirerals, dit-il, prendre quelque chose demain matin, avant de partir. - Yous serce satisfait, dit la Troisième. - Durant la nuit, même manège que la fois précèdente. - Au jour, la Troisième se présents, mil sur la table un piat de galettes, puis s'absenta na instant. Vite, Tchav-kihono prit une des galettes ensorcelées, la remplaça par l'une des siennes, puis attendit que la Troisième revint. - Quand cife fut rentrée : Vous ne mangez pas, ditelle. - l'attends, répondit-il, que vous me teniez compagnie. l'ai apporte quelques gniettes. Si vous ne goûtez pas les unlennes, je ne mangerni pas des vôtres. - Donnez, dit la Troisième. - Le Tchao lul passa en galette, qu'il avait ôtée du plat. A pelne y eut-elle mordu, qu'elle tomba à terre, se mit à braire, et se releva, anesse superbe. Tchno-kiliono la harracha, la monta, et continua son voyage. Il s'était aussi empare du bonvier, du bœuf et de la charrue; mais, n'avant pas la formule, if he put famale les ammer, ni changer personne en âne. - Quant à la Troisième, ce fut l'anesse la plus vaillante qu'on put lunginer. Rien ne l'arrêtait. Elle faisait cent stades par jour. -- Quatre and spres sa metamorphose, Tchap-hihouo fit sur son dos le voyage de 長 安 Tell'ang-nan. Comme il passait près du temple du mont # Hou, soudain un vieux fao-chen to mit a battre des mains, puls dit en Plant: Eul la Troislème de la passerelle, comme le vollé faité!.. Puis, saisissant la bride de l'anesse, il dit a Tchao-kihono; Elle a eu des torts envers vous, c'est vrai; mais la pentience qu'elle en a faite est suffisante; permettez que le la délivre!. Et saisssant à deux mains la bouche de l'anesse, il en déchira les commissures. -Anssitôt la Troislème sortit de la peau de l'anesse, sous son ancienne forme humaine. Elle salua le vieillard et disporut. On n'eut Jamais pius de ses nouvelles.

-51-00-

Un vieitlard originaire de la ville de E ff Yang-sinn au th Th Chan-tong, s'était établi dans le village de 蔡 居 Ts'ai-tien, à cinq ou six stades de la ville. Il y tenait, avec ses fils, une auberge pour les marchands de passage, piétous et voitures. Un soir, à la nuit tombante, quaire voyageurs descendirent chez lui. Toutes les chambres de l'auberge étalent déjà occupées. Les quatre hommes faligués prièrent l'aubergiste de leur trouver à tout pris un gite quelconque pour la null. L'hôte grommels, puis dit: l'ai bleu un local, mais pas sur qu'il vous convienne. - Pourvu que nous puissions nous étendre sur une natte sous un toit, dirent les quatre hotes, le reste uous importe peu. - Alors venez, dit l'aubergiste. - Or une des belles-filles de l'aubergiste vennit de mourir. Son cadavre, non encore enseveli, avait été place provisoirement dans une dépendance de l'autierge, située de l'autre côté de la rue. Son mari était allé acheter un cercueil. - L'aubergiste conduisit les quatre bommes dans cette dépendance. Dans une grande salle, une lampe brutatt sur une table, devant un rideau. Derrière la rideau, le corps de la morte habiilé, gisait sur un lit. Il était couvert de la grande femille de papier usuelle en pareil cus. Dans la salle, il y avait quatre lits: - Exténués de tatique, les quaire hommes prirent leur parti de cette mise en scène macabre. Es se couchérent, et trois d'entre out confiérent bientôt bruyamment. - Le quatrié-

me n'était pas eucore complétement endormi. Soudain il entendit craquer le lit sur lequel reposait le cadavre. Il ouvrit les yeux, et vit, à la lueur de la lampa, que la morte reponssait la converture de papier, et se mettait sur son séant. Puis elle se leva, et sortant de derrière le rideau, s'avança vers les lita. Elle essuyaitavec un chiffon de sole écrue, la sueur jaunâtre el visqueuse qui suintait de sou visage, S'approchant des trois hommes endormis, elle souffla successivement trois fois sur chacun d'eux. Épouvanté, le quatrième se glissa sons sa converture, et retint son haleine. La morte souffla trois fois sur sa converiure, puis se retira. Un instant après, le papier bruissait, le lit craquait. Notre hompe s'enhandit à sortir la tête de dessons sa converture. Le cadavre était recouché, immobile, comme il avait été d'abord. - Il poussa alors du nied ses trois compagnons: Aucun ne hougeant, il comprit qu'ils étaient morts. - Le vampire avait paraît-il entendu ses mouvements, car il se releva, revint souffler plusieurs feis sur sa couverture, puis se retira el se recoucha. - Celle fois, passant en hale son pantalon, notre homme se précipita debors. Il n'osa pas frapper à la porte de l'auberge, craignant de la trouver fermée et d'être pris dans l'impasse. Il prit donc sa course, à travers la rne du village, droit vers la ville, en poussant des cris de terreur. Le vampire conrait decrière ini. Arrivé au faubourg oriental de la ville, il entendit des bonzes qui chantaient leur office de la muit, en s'accompagnant du tamhour de bois. Il appela, leur demandant asile; mais eux, effrayés de son air, refusérent de lui ouvrir la parte. Il se cetaurna, et vit que le vampire allait l'atteindre. Devant la pagode se drassalt un grand peuplier. Il se réfugia derrière l'arbre, tournant autour, sautant à droite et à gauche, pour éviter l'étrainte du vampire. Soudain celui-ci fit un hand suprême. L'homme s'effaça, male tombs épuisé sur le sel. Un grand slience se fit - N'entendant plus de bruit, les bonzes ouvrirent la porte, et sortirent avec des lanternes. Ils tronvérent le marchand étendu, et paraissant mort. Le vampire debout et immobile, étreignait à deux brus le tronc du peupiier, qu'il avait saisi dans suo élan, croyant saisir l'homme. Les bonzes ranimérent le marchand, et donnérent avis au mandarin. Celui-ci étant arrivé, ordonna à ses satellites de detacher le vampire de l'arbre. Ils n'y réussirent pas. Après examen, ils constatèrent que quatre doigts de chaque main étaient enfoncés dans le tronc de l'arbre, de touts four longueur. On les arracha, en tirant avec force. Chaque dolgt avait fait dans le hois un tron semblable à une mortalse tallife au ciscan. - Sur ces entretaites, le marchand ayant recouvré l'usage de la parole, avait raconté son histoire. Le mandarin envoya ses satellites à l'auberge de Ts'ai-tien. Es trouvérent l'anbergiste stupéfait de la disparition de sa helle-fille, et de la mort de ses trois hôtes. Les satellites lui dirent ce qui était arrivé. Il alla avec eux au faubourg, pour chercher le cadavre. Quant au marchand, il dit en pleurant au mandarin : Je suis parti de chez moi avec trois associés. Que penseront mes compatriotes, quand ils me verront revenir seul? - Le mandarin lui fit remettre une pièce contenant le récit authentique de l'événement.



Le soir du quinze de la première lune, jour de liesse populaire, un jeune lettre nommé & Kiao, qui venuit de perdre sa femme, regardait l'illumination du seull

de sa porte. Il était minuit passe, et la foule diminuait. Soudain le jeune homme vit une bonne, portant une tanterne sur laquelle étaient peintes deux pivoines, qui éclairait les pas d'une jeune fille, vétue d'un surtout rouge sur une robe bieue. La jeune fille se dirigealt vers l'Ouest. Au ninir de la lune, le jeune homme vit qu'elle étnit fort joile, et son cœur prit fen. Il la sgivit d'abord par derrière, puis avança pour la considérer par devant. La jeune fille remarqua ce manège. Souriant au jeune homme, elle lui dit: Que, sans nous l'être promis, nous nous rencontrions ainsi an clair de la lune, cela n'est pas fortuit... Le jeune homme la salua et dit: Feriez-vous bien à ma chaumière l'honneur de la visiter?.. Sons répondre, la jeune fille rappels la bonne qui marchait devant. Revenez, 企 運 Kinn-ben, lui dit-elle; eclairez-nous... Le jeune homme donna la main à la jeune fille, et la conduisit chez lui, très content de sa bonne fortune. Il lui demanda d'où elle était, commeut elle S'appelait. Je m'appelle 符 體 剛 Fou-lik'ing, dit-elle. Mon père était juge à 化 | Hou-tcheon, Mes parents sont morts, Je n'ai pas de frères, Je demeure seule, avec um bonne Kinn-lien, dans le quartier al & Hou-si... Le jenne bomme la refint pour la unit. . Elle partit avant l'aube, puis revint le soir, quand la muit fut tombée... Et ainsi de suite, durant une quinzaine environ. - Cependant un voisin qui avait remarque ces atlees et vennes, epia ce qui se pascalt, par une fettie. A la hasur de la lampe, il vit que la personne qui était assise à causer avec le K'iao, avait un tête de mort fardée et poudrée... Très impulet, des le fendemain il alla trouver le jeune homme, et lui dit : Si vous contiemez, il vous arrivera certainement malheur. L'homme vivant est 🎇 yang, les morts sont 🖺 yinn. Vous passez les mits avec une morte, sans crainte de vous souiller à son contact. Elle équisera votre esprit vital, et vous finirez misérablement, à la fleur de vos années... Le jeune homme effraye lui dit les références que la Jeune fille lui avait données... Aliez les verifier des aujourd'hui, fui dit le voisin. - Le jeune homme alla donc aux venseignements dans le quartier Houssi. Il out beau chercher et Interroger, personne ne connaissait Mademoiselle Fou... Fatigue, il entra dans la pagode 湖 心 寺 Housinn-seu, pour se repasar. Étant allé jusqu'un bout de la galerie lafèrale occidentale, il arriva a une chambre isolée. La chambre contenait un cercueil, avec cette Inscription: Fou-tik'ing fille du luge Fou de Hon-tcheou. Devant le cercueil pendait une lanterne, ornée de deux pivoines. A côté du cercueil se tenait debout l'image en papier d'une bonne, avec les deux lettres Kinn-lien... A cette vue, les cheveux du jeune homme se dressèrent sur sa tête, et une sueur froide inonda tout son corps. Il s'enfuit à toutes jambes, sans regarder en arrière. - Nosant pas passer la nuit chez lui, de peur d'être visité par le spectre, il demanda asile au voisin, Celui-ci lui dit: Les charmes du 道士 tuo-chen de lu pagode 支 嫁 觀 Huan-miao-koan, sont très puissants. Allez le trouver au plus tôt, pour lui demander secours. - Le lendemain, des le matin, le jeune homme alla trouver le tao-cheu. Avant qu'il eût ouvert la bonche, celui-ci lui dit; Des effluves de maiheur s'echappent de tous vos pores. Que venez-vous faire ici?.. Le Jeune homme se prosterna devant le tao-chen, et lui raconta son histoire, en le priant de le sauver... Le tao-cheu trempa son pluceau dans le vermillon, et traça deux charmes qu'il jui remit, avec ordre de coller l'un sur la porte de sa chambre, et l'autre dans l'alcove de son lit. Mais, lui dit-il, garder-vous de jamais retourner au Houarren-sen. - Le Jaune tomme fit comme le tuo-chen lui avait dit. Durant plus

d'un mois, il ne recut aucune visite nocturne. - Un soir il sortit pour visiter un ami, avec lequel il but jusqu'à une heure avancée de la nuit. L'ivresse lui fit oublier les ordres du tao-cheu. En revenant, il passa devant le Hou-sinn-seu, Kinntien l'attendait à la porte. Voità bien longtemps que Mademoissille vous désire, ditelle. Comment avez-vous pu l'oublier ainsi? Venez! - Hébété, le jeune bomme la snivit machinalement. Elle le conduisit, par la galerie occidentale, jusqu'à la petite chambre. Mademoiselle était assise sur le cercueil. Dés qu'elle le vit, elle le lança, en ces termes; Nous nous sommes rencontrès, Je vous al plu. J'ai mis à votre disposition toute ma personne. Nous étions si hien ensemble. Faut-il que vous ayez eru les mensonges d'un méchant tuo-chen, et ayez essayé de rompre avec moi?! Vons avez umi agi, ingrat! Aussi, maintenant que je vons tiens, je ne vous fâcherat plus. - En disant ces mots, elle se leva et saisit le jeune bomme. Le cercueil s'ouvrit de lui-même. Elle y entra, l'entrainant à sa suite. Le lourd couvercle se referma sur enx. Peu d'instants après, le jeune homme était mort étoullé. - Ne le voyant pas reutrer, le voisin conçut des inquiétudes, et se mit à su recherche. Ne l'ayant trouvé nulle part, il finit par aller voir an Hou-sonn-seu. Ayant constaté que le pan d'un habit d'homme était pris entre le cercuell et son couvercle, il avertit les honzes. On ouvrit le cercueil. Il contenuit le cadavre d'une jenne fille en parfait état de conservation, qui étreignalt le cadavre tout frais du jeune homme, -Est-il possible, dirent les bonzes, que cette personne se conduise ainsi! C'est la fille du juge Fou de Hou-tcheon. Elle mourut à l'âge de dix-sept ans, il y a de cela treize aus revolus. Sa famille changeaut de sejour, deposa son cercueil iel provisoirement, et n'a plus, depuis lors, donné de ses nouvelles. Quoi qu'il en soit, ce vampire ne restera pas plis longtemps ici. - Sur ce, on enterra le cercueil contenant la jeune fille et le jeune homme, hors la porte occidentale de la ville. -Depuis lors, durant les nuits sambres et orageuses, on voit parfois le jeune homme et la joune fille, qui se tlennent par la main, et se promenent précèdes par une bonne, qui porte une fanterne ornée de deux pivoines Cenx qui rencontrent ce trio, sont attaqués de ffèvres chaudes. Ils doivent leur faire des offrandes et des ilhations, sous peine de ne pas guérir.

Sources. — l'ai cité, dans mon Falk-lore chinois, plus de 80 recueils de confes et légendes. Le 太 守 廣 記 l'ai-p'ing koang-ki du dixième siècle, rend les autres peu nécessaires.

Ouvrages. — J. Doollitte. Social Life of the Chinese. 1867. — J. J. M. De Groot. The Religious System of China. — H. Doré S.J. Recherches sur les Superatitions en Chine. — L. Wieger S.J. Morale et Usages. 1905.



朱 熹 Tchou-hi

## Quatrième Période.

Rationalisme et Indifferentisme. Depuis l'an 1000, jusqu'à nes jours.

3/1

## Soixante-neuvième Leçon.

Du onzième au treizième siècle de l'ère chrétienne. Sous la dynastie Song. Le Néo-Confucième philosophique. Tch'enn-t'oon. Tcheou-tounni. Chao-young. Tchang-tsai. Les deux frères Tch'eng-hae et Tch'eng-i. Tchou-hi.

Nous avons vu que, dans l'Inde, une fois que le fidéisme imposé par le Buddha fut ébranlé, les Buddhistes étayèrent leur croyance au moyen d'arcs-houtants philosophiques. Il en advint de même, exactement, en Chine, an Confuciisme. A l'époque où nous sammes, les Lettrés devenus othées et matérialistes, ne peuvent plus fairs fond sur l'ancien thélème. Les Mânes glorieux ne leur disent plus rien, la grande tortue est muette. La foi aveugle dans le F H Mogister dixit, n'est plus de mise, En avant donc les systèmes et les disputes!.. Nous allons voir les Néo-Contuciistes de la dynastie R Song, du ouzième au treizième siècle, s'efforcer d'étançonner le vieux Confuciisme pragmatique de A Same-treu qui s'ècroule, avec des matériaux philosophiques empruntés à l'Inde, et qui ont déjà servi, pour leurs fins à eux, aux Tauistes et aux Buddhistes.

Les connaissances mathématiques, cosmologiques et autres, des Indiens et des Arabes, s'étaient répandues en Chine sous la dynastie JF Tang, si accuelliante pour les étrangers. A cette lumière nouvelle, le Taoiste in B Tch'enn-t'oan (mort vers l'an 990) reprit l'étude de la cosmogonie de Lau-treu, et de l'antique science chinoise des nombres (I-king ). Le résultat fut une conception du monde, athee puisqu'elle ne recourt à rien qui fut avant 太 極 T'ai-ki l'être primordial de Luo-izeu, et matérialista puisqu'elle attribue à une formule, Et la norme, immanente dans l'être primordial, l'émanation de tout ce qui est, de cet être primordial. - Les spéculations du Taoiste Tell'enn-l'oan, furent purement philosophiques, absolument indépendantes, saus mélange de religion. Elles plurent à quelques Confucilités de son temps. Les mêmes frayèrent beaucoup avec des Védantistes de la secte 🛗 Tch'an (Leçon 62), qui leur apprirent divers systèmes philosophiques grees et indiens. Le moine 宗 水 Tsoung-penn nous donne d'interessants detalls sur ces frequentations, dans son 歸 元 直 指 集 Koei-yuan tcheu-tcheu tsi. Alust se prépara le mouvement Néo-Conductiste, très modeste dans ses commencements, mais qui gagna de l'importance avec le temps et finit par avoir des conséquences très funestes.

Je ne voudrais pas que l'on m'accusăt d'en appeler gratuitement à des influences grecques et indiennes, dans l'évolution de la philosophie chinoise. Le fait que, entre religions et sectes, on échangeait ses idées, est prouvé par des témoins sûrs: Quant au fait que les principales doctrines grecques et indiennes étaient connues en Chine depuis longtemps, il me suffirm de citer l'index de celles qui sont traîtées dans le 楊 你 經 Lankāvatāra-sūtra, traduit en chinois dés l'an 443...

- 1. 小 乘 外 道 diverses écoles buddhistes hinayana.
- 2. 方 論 師 maitres enseignant que tout est produit par l'espace.
- 3. 時 論 師 maitres enseignant que tout est produit par le temps.
- L 口力論師 maîtres enseignant que tout a été tiré du vide par un verbe (Anaximandre).
- 5. 圆 輪 the maltres enseignant que le vent a tout produit (Anaximène).
- 6. 服 永 論 th maîtres enseignant que tout est sorti de l'eau (Thales).
- 7. 本 生 安 基 論 鄙 Brahmanisme anclen, Prajāpati et son œuf d'or.
- 8. 遅 院 論 師 Védisme dégénéré, hindonisme, la Trimourit.
- 9. 伊 除 那 論 Wedantisme. Isvara.
- 10. 摩 酷 省 疆 論 師 Sivalsme, Maheirara c'est Siva.
- (1. 女人香屬論師 une secte sivaite, attribuant la production de tout à huit filles de Secu.
- 12. 课 形外 道 Gymnosophistes.
- 13. 苦行論 m Brahmanes forestiers.
- 14. 礼 若 行 給 帥 Ascètes Vogi,
- 15. 尼達 子諭 埼 Nirgranthas, sorte de Yogi,
- 16. 摩陀 羅 論 勛 Tantristes.
- 17. 净 暖 論 励 les Clairvoyauts, espèce d'Illuminés.
- 18. 無 因 ab lib Phénoménisme nibiliste.
- 19. 歐世齡 Vaiseshikas, materialisme atomiste.
- 20. 僧 法 論 酚 Sānikhyas, animisme athies,

Le premier écrivain de la tendance nouvelle, dont les traités sont considérés encore maintenant comme étant le fondement du système, fut 周 敦語 Tcheoutounni (1017-1073), vulgo 周 子 M titre Tcheou, qui établit que le système des Anciens manquait de tête; qu'il fallait quelque chose, par delà le binôme cisi-terre, par delà la rone du ginn-yang et des cinq agenta. Il adopta, pour être ce quelque chose, lo 太 棒 l'oi-ki de Luo-tzen et de Teh'eon-l'onn. - Maitre Tcheon fut un mathématicien, un calculateur, plotôt qu'un philosophe, Tout son mérite consiste à avoir mis l'Unité en tête du Duall-me. Il conçut cette Unité, comme la matière universelle ténue, informée par une formule évolutive (plagiat troiste). Le dernier terme, la fleur de cette évolution graduelle et ascendante, c'est l'homme, dans lequel la matière devient intelligente. Par le moyen des diagrammes et des nombres, l'issume peut consuitre quelque chose du jeu de la formule évolutive, par conséqueut de ce qui arrivera dans l'avenir rapproché. L'intelligence des hommes n'est pas egale, les degrés d'évolution étant divers. Les hommes les plus intelligents, les meilleurs calculateurs, sont les Sages, dont Confucius fut le premier. La perfection de l'homme, c'est d'être aussi nature que possible (exactement la formule des Pères taoistes). Pour devenir nature, l'homme doit pratiquer les cinq règles déterminées par Confucius, humanité, convenance, rits, discernement, loyauté (exactement le contre-pied des Pères taoistes). Le bien c'est ce qui est conforme, le mai c'est ce qui est difforme, la nature étant la norme.



Le second écrivain de la tendance nouvelle, on ne peut pas encore dire de l'école nouvelle, fut 图 雍 Chao-young (1011-1077), vulgo 昭子 Maître Chao, dont le fils 部 伯 温 Chao-paiwenn acheva les œuvres. Très adonné aux nombres, poète à ses beures, esprit original et indépendant, parfois un peu braque. Chas-young produisit, entre autres, un traité important, le 皇極經世書 Houng-ki king-cheu-chou. Le terme Houng-ki joue, comme nous savons (pag 61 H), un rôle important dans la Grande Règle, où il désigne l'empereur pivot du monde, en tant que Flis du Ciel. Mettant bien en lumière la tendance nouvelle, Chao-young applique ce terme à l'être primordial un de Tch'ennt'ean et de Tcheou-tounn i, à la matière informée par la norme, qui est pour lui le pole universel. Au traité cité, Chao-young ajouts les deux pieces célèbres m 権 問 對 Dialogue d'un pêcheur et d'un bucheron, et 無 名 公 傳 Discours d'un Anonyme, qui en développent les points principaux - Mattre Chao ne fut pas disciple de Maltre Tcheou. Il dérive directement de Tch'enn-t'oun, par deux intermédiaires connus. Au fond c'est un l'aoiste à peine déguisé, qui parle souvent exactement comme Lac-tzeu Lie-tzeu on Tchoang-tzeu. Voici quelques citations de ses ouvres.

Car la norme universeile est un que. Norme du clet et de la terre, participée dans tous les êtres, atteignant dans chaque espèce d'être un degré de développement qui constitue la nature spécifique, et dans chaque être individuel un degré de perfection qui le caractérise. L'être premier, duquel est issu tout ce qui est, c'est 道 le Principe, c'est 遠 le Pôte auguste, c'est 太 恒 l'Apogée. Noms d'emprunt, car l'être primordial est indéfinissable, innommable, ineffable. Le ciel et la terre ne sont pas d'une autre nature que le reste des êtres. Ce sont deux êtres intermédiaires, par lesquels le Principe, l'Apogée, produisit tous les autres se les intermédiaires, par lesquels le Principe, l'Apogée, produisit tous les autres.

\*Tout être concret, est lei par sa maiière. Sans matière, pas d'être concret. La matière spécifiée est le substratum de l'activité spécifique, et cette activité peut altèrer la matière dans laquelle elle se produit. La matière héberge l'esprit vital.»

«La matière universelle est une, participée par tous les êtres. L'esprit vital universel est un, participé par tons les êtres. Les genéses et les cessations, les naissances et les morts, sont pures transformations de ces deux entités, »

«Tous les êtres sont un avec moi. Alors, prenant la question de mon côté, y a-t-il réellement des êtres?... prenant la question du côté des êtres, y a-t-il réellement mon moi?.. Qui a compris cette incertitude, celui-là sait réellement ce qui en est du clet et de la terre, des Mânes glorieux, des autres hommes et de soi-mâme.»

Le ciel et la terre sont de la matière limitée, qui dérive de la matière illimitée. Le limité vient de l'illimité. Le déllai vient de l'indéfini. Le principe vital particulier, tient au principe vital universal. ¿Une plante ayant produit sa graine, cette graine semée reproduit une plante. Cette seconde plante n'est pas la plante première. Mais son esprit vital est le même. Car l'esprit vital universel est un. C'est là la loi de toutes les genèses.

« Le ciel et la terre ont leurs nombres. L'évolution cosmique suit ces nombres. Les diagrammes révélent ces nombres, Harmonie qui dérive de l'unité universelle, du fait que tout est issu de l'un. — Tont être ayant son nombre, tombe sous le calcul. »

« L'esprit vitai de l'homme est un avec celui du ciel et de la terre, avec les esprits vitaux de tous les vivants, avec les esprits vitaux des mânes. Un homme vivant ne constate le bien et le mal d'un autre, que quand il est manifesté en actes. Mais, comme le ciel et la terre, les manes perçoivent l'altération en bien ou en mal des cœurs, : - Tentative évidente de conserver quelque chose du respect des manes, base de la morale confucilste. Effort stérile, hélas!, car Chaoyoung n'admit pas de survivance personnelle. Il revient sur ce texte, dans le dialogue du pecheur et du bucheron, et explique qu'il n'admet pas l'annihilation, à la mort, des éléments constitutifs de l'homme; parce que son esprit vital se foud avec l'esprit vital universel, et sa matière avec la terre; rien n'est donc détruit... Et il ujoute: je n'admets pas non plus que l'on dise, que les morts sont dépourvus de conscience. Pourquoi ? Parce que, ce qui fut leur esprit, est foudu avec l'esprit universel, lequel est conscient. Les manes sont donc conscients, non pas en lui, mais en tant que lui. Ils perçoivent les altérations des cœurs, en tant que modilications dans l'unité cosmique... Donc, la rentrée en Brahman, la survivance en Brahman, tout simplement. Nous connaissons cette vieille rengaine.

L'esprit vital du ciel émane du soleil. L'esprit vital de l'homme émane, du cœur durant l'état de veille, des reins durant l'état de sommeil. — Le Principe est le pôle universel. Le soleil est celui du macrocosme. Le cœur est celui du microcosme.

\*Avant le début de l'activité cosmique, alors que M Tunité était immobile, \_ le yinn repos contenait le yang mouvement. Le yang sortit du yinn. Or le yang seul est connaissable, étant acte. Du yinn, pure puissance, on ne sait rien, on ne pent rien diré (page 145 B).

«Ce qui fut avant le ciel et la terre (la matiere primordiale informée par la morme), n'est connu que par la spéculation dans le cœur (siège de l'intelligence). Ce qui devint depnis que le ciel et la terre existent, est connu par la constatation objective (au moyen des sens). «

«Beaucoup lisent, mais peu savent lire. Savoir lire, c'est savoir découvrir, dans ce qu'on lit, le jeu de la norme universelle. Alors la lecture délecte, et ce qu'on lit devient lumineux.»

Dans un être, ce dont on ne peut pas trouver le pourquoi, c'est la nature spécifique de cet être. Et ce qui lui arrive de contraire à sa nature, c'est son destin, disposition individuelle de la norme universelle.

Il ne fant pas regarder les êtres avec les yeux, mais avec l'esprit, et considérer, non leur apparence extérienre, mais leur norme intime. La norme universelle se prolonge, comme norme individuelle, dans chaque être, constituant sa nature spécifique; avec certaines nuances, déterminations on limitations propres, qui font le destin particulier. — Le miroir parfait, est celui qui, mirant un objet, le réflé-

chit en entier, sans en rien garder pour lui. Ainsi, seul le Sage mire exactement les êtres extérieurs, parce qu'il n'en prend rien pour lui-même. Plus on se réduit à sa norme, plus on est sage; plus on réduit les autres à leur norme, plus suinement on en juge.

\*Les relations spéciales, comme celle qui existe entre les parents et les enfants par exemple, sont aussi effets de la norme. Il est faux de dire, comme font les landdhistes, que parents et enfants sont des êtres, qui se sont rencontrés sur le chemin de la vie, sans qu'il y ait entre eux un lien plus réel qu'entre n'importe quels passants qui se croisent.

\*Les facultés et qualités sont définies et limitées, de par la norme spécifique. Le bûcheron demanda au pêcheur: pourquoi puis-je porter cent livres de fagots, et pas cent-dix?. Et moi, dit le pécheur, pourquoi puis-je tirer certains poissons sur le rivage, tandis que d'autres m'entrainent dans l'eau?. C'est parce que toute énergie est définie et limitée de par 

\*The lot. On peut tant, et pas davantage.\*

Prier ne sert absolument à rien, car le bonheur ne s'obtient pas et le malheur ne s'évite pas, pour quelques paroles. L'homme doit vivre d'après son lot, sa norme spéciale. A ce lot sont attachés la paix et le hien-être compétents. Si un homme qui vit d'après son lot éprouve des malheurs, si un homme qui ne vit pas d'après son lot jouit du bonheur, c'est son & destin, une disposition de détail exceptionnelle, dont le sens nous échappe, e

Le Pôle suprême, c'est l'Être dans son état premier d'inaction. Étant En, par une prémière action il produisit un autre Un, la matière ténne. Ensuite, dans cette matière, il produisit deux, la double modalité gian et gang. Dans la matière, sous cette double modalité, tous les êtres pullulèrent, d'après les lois générales de l'alternance, des mutations. C'est pourquoi les diagrammes révèlent quelque chose des voies particulières des êtres. Et si l'homme est dit être intelligent, à l'exclusion des autres êtres, c'est que lui seut peut faire ces calculs. Calculs d'ailleurs toujours sujets à des erreurs, provenant des dispositions exceptionnelles du destin.

L'apogée, dans l'espèce humaine, c'est le Sage, dont la note caractéristique est, qu'il sait considérer tous les êtres, non comme des êtres distincts, mais comme l'être un qu'ils sont en effet, par participation à une même norme. Quiconque pense ainst, sur l'autorité du Sage, participe à sa sagesse. Tandis que toute affirmation d'une muitiplicité, par exemple de dire qu'il y a d'autres terres et d'autres cieux [mahāyāna], ne pouvant être prouvée par la mison, ni appuyée par l'autorité des Sages, est pur verbiage, témérite ou erreur.

«Il n'arrivera jamais que tous les hommes seront des Sages, comme il n'arrivera jamais que toutes les pierres soient du jade. L'ordinaire c'est la loi commun.»

«Il en est de la coexistence du bien et du mal, camme des champs de céréales dans lesquels des herbes folles lévent. Cela fut toujours, cela sera toujours. Perfection et imperfection, ordre et désordre, rentrent dans les phases de ce monde. Ce sont des alternances qui ne cesseront pas. Si un jardinier s'imaginait qu'après un sarclage aucuns mauvaise herbe ne repoussera plus, ne serait-il pas déraisonnable? Dans l'espèce humaine, il y a deux variétés; les uns qui aiment le bien et détestent le mal, les autres qui aiment le mal et détestent le bien. Les premiers ont toujours été et seront toujours la minorité. Mais aucune des deux variétés ne supprimera jamais l'autre. Seulement, selon la prédominance temporaire de l'une

ou de l'autre, il y aura dans les états des phases de prosperite ou de décadence, ce qui rentre encore dans la loi générale de l'alternance.

Maître Chao professa une admiration intense pour la personne de Confucius. Il a écrit: «On dit que Confucius n'eut pas d'apanage. C'est inexact. Un homme du peuple possède cent arpents. Un officier, cent stades carrès. Un prince, une terre seigneuriale. L'empereur possède l'empire. Le domaine de Confucius, c'est le monde entier, et pour lous les temps »

Or le même Chao-young a composé le quatrain que voici, bien authentique...

Le Ciel n'a jamais parlé. Il ne loge pas dans l'azur. Il n'est pas hant, il n'est pas ioin. L'homme l'imagine dans son cœur.

Confineins pensalt-it ainsi?

-6-16-

張 載 Tchang-tsai (1020-1667), contemporain de Chan-young, ne fut pas moins panthéiste que lui. Mais panthéiste nettement réaliste, tandis que Chanyoung out une pente à l'idéalisme. Laissons-le parfer.

\*C'est du Principe, de la Grande Harmonie (mmobile, que procéda susuite le double mouvement d'expansion et de rétraction, le ginnegang, qui produisit tous les êtres.

Tout commença par la condensation de la matière rareflée. Condensée au point qu'eile tombe sous les sens, vaporense, floconneure, elle s'appelle âx, b'i. Sa quintessence non condensable, invisible et impalpable, s'appelle âx chenn.

Oui, la matière a deux états. Très raréfiée, elle est imperceptible. Condensée, elle devient perceptible, imperceptible, elle est neutre et inerte. Perceptible, elle est spécifiée, et des propriétés s'ensuivent. Il ne faut pas s'imaginer qu'il 7 ent jamais un vide parfait. Le terme & E r'ar-hu ne signifie pas le vide. Il désigne la matière extrêmement raréfiée.

Depuis que le double monvement d'expansion et de rétraction commença, la matière ne peut plus s'y soustraire. Elle s'épanonit irrésistiblement en êtres mutiples, qui rentrent dans son sein quand elle se contracte. Le double mouvement est sans arrêt. Il se passe dans la matière, sans altérer la matière. Il est semblable an double phénomène de gel et de déget de l'em, laquelle reste inaltérée sons ces deux états.

Le pivot de tont être, c'est son esprit vital, fait de matière subtile non condensable. Cest lui qui specifie la nature de l'être, avec ses propriétés et qualités. A lui aussi sont attachées les nuances qui fant le destin particulier de cet être. Cest lui qui est le principe des mouvements. Cest ini qui traverse les transformations. Le cosmos visible est comme un plasma qui formente, donnant sans cesse naissance à des êtres sans nombre, sous l'action de l'esprit vital universel. Rien ne sari du néant. Tont sert de la matière plus ou moins subtile ou épaisse. Les êtres sont donc rèels, et non imaginaires.» Le système fut copiensement développé par 二程 les deux Tch'eng, deux frères, 程 凱 Tch'eng-hao (1832-1885), et 程 简 Tch'eng-i (1833-197), qui en furent les viuls vulgarisateurs. Écontons-les...

« Ciel, Principe, Apogée, Norme, Mutation, tous ces termes désignent un même être, dont une participation est, dans l'homme, sa nature, son esprit vital. — Les accidents dépendent sussi de lui, non comme régle, mais comme exception. Dans ce sens on l'appeile Destin.

Le mot Giel est une dénomination pour la Norme existant par elle-même.

Le Ciel Norme est si bien un avec l'homme, qu'en devrait envisager l'homme non comme extérieur par rapport à lui, mais comme lui étant intérieur, comme contenu en iui.

Par ce qu'on appette la divination, c'est la norme universelle qui est atteinte, qui se manifeste.

L'homme est fait de matière et de norme. La norme détermine sa nature. Agir conformément à la norme, ou plutôt la taisser agir, vollà le bien. C'est la pente naturelle, le finx constant; vollà pourquoi Mencius a dit que la nature est bonne: non que le bien foit contenu en elle comme un être distinct. Le mal n'est pas non plus un être distinct. C'est un désordre accidentel. Expliquons par une comparaison. Soit un ruisseau qui coule clair et limpide; voilà la nature, le bien. Soudain il soulève de la boue et se trouble; voilà le mai. Ce n'est pas une entité; c'est un excès ou un défant. — Le mai, excès ou défant, est toujours la suite d'une appréhension fautive, d'un raisonnement vicieux.

Il n'y n pas de successivité, priorité et postériorité, dans la norme la matière et la destin. Au moment, dans l'instant où l'être est produit, Il est norme plus matière plus destin.

Les premiers êtres de chaque espèce, furent produits par condensation de la matière tonne. l'homme étant produit par l'essence la plus pure, les autres êtres par des sortes moins pures. Ensuite ils se multiplièrent par voie de génération. [Teh'eng-i semble admettre que la norme-matière produit un type nouveau chaque fois qu'elle produit directement.]

Tout homme, tout être, est un avec le ciel et la terre, avec tous les hommes et tous les êtres. Car lis sont partie intégrante du Tout, comme le mouvement sidéral d'une journée est partie intégrante de la révolution annuelle de l'univers.

Dans l'homme, la norme, en tant que principe immanent de ses délerminations, s'appelle 志 tchen intelligence-volonté. Les déterminations mentales sont les 食 iverhes internes, qui s'expriment par les 實 gen verbes externes, les paroles et les actes. Tout terme de ce fonctionnement est raisonnable, si la norme a joué librement; il sera déraisonnable au contraire, si la norme a été influencée.

La norme de tous les êtres, est la norme universelle. Ce qui fait l'homme, c'est qu'il reçuit sa norme par l'intermédiaire du ciel | les autres êtres la recevant par l'intermédiaire de la terre, ce que Tch'enq-a n'énonce pas expressément). Le Sage, c'est l'homme qui suit en tout la norme, qui s'identifie avec la norme. L'action de la norme dans le cœur, est délicate, est subtile. Pour la saisir, il faut se retirer de la multiplicite; il faut se recueillir, s'unifier. Toute illusion nait d'une affection. L'esprit humain est raison, quand il suit les lois générales; il devient sans particulier, quand il se replie sur soi-même et ses intérêts personnels. Les conclusions

de la raison sont aussi infallilibles que la norme ; celles du sens particulier errent le plus souvent.

En philosophie, le cœur, ce n'est pas le cœur de chair, c'est la norme qui le gouverne. Comme le ciel et la terre ne sont pas les êtres matérials ainsi nommés, mais la norme qui y adhère. La norme n'habite pas dans le cœur, mais elle agit par le cœur sur l'organisme. C'est elle qui confère à l'homme les cinq qualités qui lui sont propres.

À la mort, l'ame humaine se dissipe, Des llis pieux inventérent la tablette pour ini servir de lleu rituel, et le Représentant pour avoir à qui faire les offrandes à sa place. Consolation imaginaire! Ils firent ce qu'ils purent, comme ils l'entendirent.

L'esprit vital universei étant toujours uni à la matière universeile. l'esprit particulier et la matière particulière rentrant dans le réservoir universel à la mort, il n'y a, à vrai dire, aucune distinction essentielle entre l'état de vie et l'état de mort. Dire que, à la mort, l'esprit quitte la matière, est inexact. Dire que, à la mort, un esprit personnel survit et se réincarne, c'est une erreur.

Toute naissance est une condensation, toute mort est une résolution de la matière. À la naissance rien ne vient, à la mort rien ne part. Dans l'individu, la norme céleste est esprit vital ; séparée, elle redevient norme céleste Condensée, la matière est un être ; raréfiée, elle est le substratum des transformations. Le mot mônes signifie seulement que des vivants ont passé par la mort, non que leur personne ait subsisté.

La matière primordiale tenue qui donna naissance à l'elre, n'est pas modifiée en lui, mais condensée seulement. C'est elle aussi qui le nourrit, absorbée par lui, soit comme air, soit comme aliments.

Des disciples consultérent Tch'eng-i, sur l'extrese taoiste, sur la contemplation buddhiste. Est-il vrai, lui démandérent-ils, que s'asseoir les yeux fermés, restaure l'esprit? — Cela l'use au contraire, répondit-il; car. plus l'esprit est recueilli, plus il pense; il ne peut pas ne point penser.

Il ne faut enseigner que des sujets jeunes. Quand les cornes poussent au veau, et les dents au pourceau, il est trop tard. — Enseigner un disciple, c'est à peu prés comme conduire un ivrogne. Quand on le soutient sous le bras gauche, l'ivrogne penche à droite; quand on le soutient sous le bras droit, il penche à gauche, Impossible de le faire se tenir droit. »



Sils n'avaient été que philosophes, les hommes dont je viens de parler, et 朱 正 Tchou-hi dont je parierai tantôt, auraient peut-être passe inaperçus. Mais ils furent aussi des politiques militants, ou impliqués du moins dans le mouvement des partis qui agita la dynastie 朱 Song. Cela leur attira bien des malheurs, mais unit par les conduire a la gioire. — Il y avait, au onzième siècle, à la cour des Song, deux partis politiques opposés, que l'appellerai les Conservateurs et les Novateurs. Les Novateurs, las des mathodes surannées, du vieux rouage qui ne marcha jamais, demandaient un mécanisme administratif plus moderne. Les Contervateurs au contraire, tenaient mordicus à ce qu'aucune pièce de la vieille ma-

chine ne fut changee, inutile de citer ici les noms des porte-étendard des dena partis. Les philosophes dont je m'occupe dans cette Leçou, étalent tous rattachés au parti conservateur. - Le premier conflit des deux partis, eut lieu en 1036. Le gouvernement remercia les Conservateurs, et fit appel aux Novateurs, Depuis lors, jeu de bascule alternatif. Voici comment, vers 1042, le Conservateur IR 🗷 🕸 Neouyang-siou travaillait pour Confucius, en combattant les Buddhistes ... : Au temps jadis, quand les vrais principes étalent vivants chez nous, le Buddhisme dut rester à la frontière, sans pouvoir la franchir. Plus tard, quand nos principes furent devenus languissants, il pénétra dans le pays. C'est par la porte de notre décadence, qu'il nous a envahis. Cette constatation nous indique la marche à suivre, pour l'expulser de chez nons. Les Anciens veillaient avec la sollicitude la plus paternelle au bien-être matériel du peuple. Mais, en retour, ils exigezient que le peuple ne suivit pas d'autres principes que ceux de ses gouvernants. Ces principes s'enseignaient dans les écoles officielles. Depuis le Fils du Ciel, Jusqu'au dernier homme du peuple, chacun en était imbu. Ils firent, durant des siècles, la force et la prosperité de notre pays. Maintenant, pour nous défaire des erreurs de ce temps, n'employons aucun moyen violent. Recourons à celul qui pénêtre le plus profondément dans le peuple, à savoir l'enseignement. Pénétrons de nos principes traditionnels tous les sujets de l'empire, et le Buddhisme ne trouvera nius accès dans le cœur d'aucun d'eux. Depuis que, après la destruction de l'ancienne Chine par les 秦 Ts'inn, on a recommencé le travail de sa restauration, aucun empereur n'eut le courage de rétablir, franchement et intégralement, le statu que antérieur. Et pourfaut, c'est là ce qu'il aurait fallu faire, c'est là encore ce qu'il faudrait faire. Depuis plus de mille aus, on tâtonne, on improvise, on vit d'expedients. Voilà ce qui a fait le succès du Buddhl-me, C'est depuis que le peuple est détaché de la glèbe, qu'il y a des fainéants, parmi lesquels se recrutent les bonzes. C'est depuis que les rits sont tombés en désuétude, que le peuple se permet de choisir sa religion. Vollà mille ans que le mai dure. Il a pénétré jusqu'à la moelle des os. Le peuple est comme enivre de fausses doctrines. Discuter avec lui, ne mêne plus à rien, car il a des formules spécieuses pour répondre à tout argument. Et cependant je le dis, tout n'est pas désespéré. Allons à la racine! Redonnons de l'autorité à la doctrine classique. Que le pouvoir la recommande. Faisons de la propagande en sa faveur... Nos armées viennent d'épronver des revers; nos soldats ne sont plus braves. Qu'est-ce qui a efféndiré ainsi ces hommes? L'habitude de se prosterner devant le Buddha, pas autre chose. C'est le Buddhlame qui les a amellis, qui les a fait laches, qui les a avilis. Ah! ne courbons plus l'échine. Remettons en Inmière la doctrine lumineuse de Confucius. Remettons en vigueur nos aucleus principes, nos institutions et nos rits. Bientôt, sans faire campagne, nous aurons contraint le Buddhisme de repasser la frontière. Bientôt notre peuple sera redevenu prospère et valeureux. »

En 1063, les Consurvateurs étaient derechef su pouvoir. Ils en usérent et en abusèrent, sous le court règne d'un empereur gagné à leur cause. En 1069, déconfiture; les Novateurs sout remis en charge, et leur forte tête 王 安 惟 Wangsanchen l'ennemi juré des Lettrés ancien système, devient tout-puissant. Reprenant les idées de l'usurpateur 王 莽 Wang-mang au commencement du premier siècle de l'ére chrétienne, Wang-manchen fit promulguer, par le nouvel



empereur, quantité de lois ascales, agraires, et autres, qui devaient améliorer le sort du peuple. En 1071, il obtint un décret, qui oût été le coup de grâce pour les Lettres, s'il avait été appliqué. De littéraires, les examens pour le choix des fonctionnaires, furent faits économiques et judicinires. Du coup la porte était fermée aux Lettrés ancien style, qui ne savaient que polir des phrases et tourner des vers. L'édit impérial déclarait formellement, que l'ancien système n'avait produit que des incapables (sic). - Mais les Lettrés ne désespérent jamais. Els préparèrent dans les coulisses leur rentrée en scène. En 1074, grande sécheresse et disette. Ils per-uadèrent au peuple, que c'était Wang-nancheu qui avait provoqué l'ire du Ciel, par ses innovations. Émeute. L'empereur disgracie le ministre. Celui-ci consacre ses loisirs forcés, à composer un commentaire des Canoniques, qui leur faisait enseigner ses théories. L'empereur qui s'est aperçu qu'on lui avait forcé la main, impose aux écoles le commentaire de Wang-nancheu, pour faire enrager les Lettrés, il meurt en 1085. L'impératrice régente appelle les Conservateurs au pouvoir. Machine en arrière! Retour à l'ancien commentaire des Canoniques, et examens plus littéraires que jamais. - Le succès tourna la tête aux Lettrès, qui se disputèrent entre eux et se scinderent en trois branches. Ceta les perdit. En 1004, le jeune empereur donne sa conflance à 寨 京 Tr'ai-king un Novateur. Un nouvel édit affirme en propres termes, que les études telles que les Lettrès les pratiquent, aboutissent au crétinisme. Machine en avant ! Retour au commentaire de Wang-nuncheu mort sur ces entrefaites, et examens administratifs. -En 1106, l'apparition d'une comète fait disgracler Ts'ai-king. Il revint au pouvoir en 1112. En 1126, les Conservateurs reprirent le gouvernail. Comme les nomades du Nord écrasaient l'empire, les ministres insistérent pour que la prose et les vers présentés aux examens fussent mieux seignés. La était le saint, selon eux. - En 1163, 朱 寮 Tchou-hi (1130-1200) débuta dans le rôle de sermonneur soporatif, qu'il continua jusqu'à sa mort; toujours dépourvu de flair et de tact, profixe et mil. Son premier mémoire lui coûts la petite place qu'il avait eu bien du mal à obtenir. - Les divisions des Lettrès en vinrent à diviser le pauple. On donna à entendre à l'empereur qu'il fallait interdire ces joutes philosophiques, dans lesquelles, comme dit le rapporteur, deux partis combattaient à coups d'expressions inintelligibles des idées insaisissables; qu'il falinit ordonnér aux Lettrès de s'en tenir à la doctrine traditionnelle et de se bien conduire. L'empereur approuva, et, pour frapper les deux partis, il condamna, et Wang-nancheu le porte-drapeau des Novateurs, et Tell'eng-i celui des Conservateurs. - Les Lettrés de la nouvelle école, dont Tehou-hi était maintenant l'âme, payèrent d'audace. Aveuglés par la morgue caractéristique de leur secte, ils s'appelérent l'École de la voie, les Sages, et traitérent leurs adversaires de Petites gens. D'où haine intense contre eux, non sculement des Novateurs, mais de tons les Lettrés nonamilés à la secte. Tehou-hi traita tous ses contradicteurs de chiens et de porcs. Cet homme avait un don extraordinaire pour indisposer et s'alièner quiconque venaît en contact avec îni. En 1185, l'École de la voie fut officiellement fiétrie comme École de mensonge, et mise au ban. Défense à ses adeptes de se présenter pour ancune charge. Le gonvernement fit dresser une liste infamante de ses cinquante-neuf principaux membres, qualifiés, dans le document, clique de vauriens et clique rebelle. Ils furent menacés de la rigueur des lois, s'lls ne se

tennient pas tranquitles. Tehou-hi fut place sous la surveillance de la police. Il mourut, gardé jusque sur son lit de mort, en 1200, à l'âge de 71 ans. — Honni durant sa vie, comme Confucius. Tehou-hi fut, comme lui, admiré après sa mort. En 1227, un empereur décadent lui conféra le titre de \*\* \$65 Grand Maitre. En 1238, le Tehouhisme s'implanta à Pèkin, alors aux Mongols. En 1241, un édit impérial du même décadent, déclara officiellement, mais faussement, que le Tehouhisme était la fleur du Confuciisme, et l'imposa pour les examens des fonctionnaires. Soutenue par des influences dont je parieral plus tard, cette doctrine resta en possession sous les dynasties suivantes, et empoisonna la Chine jusqu'en 1905. Il n'est même pas certain que sou rôle délétère ne se continuera pas.



Voici le sommaire du Tchonhisme... Pas de Dieu, pas de Souverain, pas de Juge, pas de Providence, quoi qu'en niant dit les anciens. L'univers, et tous les êtres qu'il contient, sont composes de deux Principes coéternels, distincts mais insépurables, li la norme, et h'i la matière, inhérente à in matière, la norme est le principe de l'être, de la vie, de toutes les actions et évolutions. La mutière est le substrutum de la norme, le principe de la diversité des especes et de la distinction des individus. Sous l'impulsion de la norme, la matière évolue en deux phases alternatives ginn et gang. La norme s'appelle sussi t'ai-ki, le grand pôle, parce su'elle dirige tout; et ou-ki, parce qu'elle est imperceptible. La norme est une, infinie, éternelle, immuable, inaltérable, homogène, nécessaire, avengle, fatale, inconsciente, inintelligente. Restant toujours une, et toujours la même, elle se termine dans tous les étres. La partien limitée de la matière infinie, qui constitue tel individu, définit, en la retenant pour la durée de san existence, la terminaison de la norme universelle dans cet individu. Cette terminaison se retire dans l'anité, dans le tout, dont elle ne s'était jamais séparée, au moment où l'individu cesse d'être, par suite de l'altération de sa matière. La variété des êtres provient de ce que le lot de matière plus on moins une d'un chacun, a offert plus on moins de perfectibilité, ou opposé plus ou moins d'inertie, à l'influence de la norme. Les êtres sortent du grand tout et y rentrent, comme les godeis d'une norm montent du puits et y redescendent, la roue de l'évolution déroulant une chaîne sans fin. -Les deux âmes de l'homme sont toutes deux matérielles, la supérieure aussi bien uce l'inférieure. Produites par condensation, elles finissent par se dissiper, comme la fumée se dissipe quand le feu s'est éteint. Dire qu'une âme survit après la mort. c'est une erreur buddhique, a dit Tchou-hi cent fois. «Il en est de l'âme comme d'un fruit, qui murit, puis blettit, puis se décompose. Quand un homme a été sage, quand il a vécu jusqu'au terme de ses jours et est mort content, son amé déjà blette se décompose aussitôt. Tels les Sages célébres, qui n'apparurent jamais après leur dèces. C'est qu'ils étaient morts à point, fruits blets qui se décomposérent immédiatement. Tandis que l'âme de ceux qui sont morts avant le temps, n'étant pas mure; l'ame de ceux qui, comme les honzes, out trop médité, étant trop coriace, la dissolution n'est pas immediate. De la les apparitions, les revenants; survivance éphémère qui ne dure pas... Les âmes des ancêtres n'existent-plus, quoi qu'en disent les anciens livres. Le cuite que les descendants leur rendent,

n'est que profession de reconnaissance pour l'acte génératif par lequel les ancêtres leur ont transmis la vie. Il en est des générations des hommes comme des vagues de la mer. Chaque vague est elle-même, muis toutes sont des modalités de la même ean. Moi qui suis aujourd'hui, je suis une modalité de la norme et de la matière universelles. Mon ancêtre fut lui aussi, en son temps, une modalité des mêmes eléments. Il n'est plus. Les éléments restent. Je suis en communion avec lui, par communion de norme et de matière. De même, le ciel, la terre, tous les êtres, étant composés de norme et de matière, le ciel, la terre et tous les êtres sont un avec moi. Je puis appeler le ciel mon père, la terre ma mère, tous les êtres mes frères, car tons me sent unis, tout l'univers est avec moi un être unique, s - La norme est inconsciente, la matière est inintelligente; mais, dans l'homme, le cœur. matériel, mu par la norme, produit l'intelligence, la perception, la moralité. L'intelligence jaillit de la matière, par éclairs, comme le feu du briquet. Ces éclairs d'intelligence causent les émotions, vibrations du composé. Quand l'émotion, etl'action qui suit, se ticament dans les limites de la convenance naturelle, il y a bien. Sinon, il y a, non pas mal, car le mal n'existe pas; mais il y a pas bien, parce qu'il y a excès ou déficit. - Dans Jes êtres divers. la norme manifeste des nuances diverses, qui sont leurs qualités, leurs vertus. Ainsi dans l'homme, la norme s'épanouit en bonté, équité, déférence, prudence, loyauté. Si cet épanouissement est imparfait, c'est que des impuretés de la matière l'ont entravé. - C'est tont. C'est peu. Pas même un panthéisme. Un système fait de matière et de force, assez semblable au matérialisme dynamique de Haeckel.



Voici quelques échantillons du style de Tchou-hi...

Au commencement le ciel et le terre élaient une masse de matière évoluants, tournant comme une meule. Son mouvement de rotation s'accélérant de plus en plus, les parties fourdes se condensérent au centre et formérent la terre immobile, tandès que les parties légères furent entrainées vers la périphérie, où elles formérent le ciel, le soleil, la lune et les étoiles, qui continuent à tourner. La terre est au centre de l'univers, et non au bas, comme certains se l'imaginent.

Le ciel est donc un tourbillon de matière, très raréfiée dans les régions voisines du centre, de plus en plus dense vers la périphèrie. La dernière couche est une croûte solide, squelette de l'univers, comme la coquille l'est de l'œuf. Il n'y a pas neuf cieux concentriques comme certains disent, mais neuf volutes de la spirale céteste.

Le ciel, c'est l'azur qui tourne sur nos têtes. Il n'y a pas, dans cet azur, un Souverain du ciel qui gouverne le mende. Il n'y a pas une Personne qui compte les péchès des hommes. On a dit cela, C'est insoutenable. D'un autre côté, il ne faut pas dire que le mende est sans maltre, puisque la norme le gouverne (maître inconscient et fatal).

La norme n'existe pas en dehors de la matière qu'elle meut. Elle n'existe pas et ne peut pas exister séparée.

La norme restant immobile, produit dans le monde des munifestations (êtres), lesquelles ne sont pas à proprement parler successives, vu que, par rapport à in

norme centrale immobile, elles sont pintôt simultanées, comme les points d'une périphèrie. Ce sont sorties de la puissance en acte, passages du non-perceptible au perceptible, et rentrées correspondantes. Les parts de norme multiples des individus, sont comme des bourgeons de la norme universelle une, pas réellement séparées. La norme une, a autant de terminaisons, qu'il y a d'êtres. Les normes particulières sont des participations, des prêts. Comme la lune, étant et restant une, se réflète dans mille et mille flaques d'eau.

L'homme est formé de norme at de matière. Cette matière est double; le p'ai solide issu du sperme, et le homme aérien issu de la substance du ciel et de la terre. La norme n'est pas une substantiellement à la matière. Elle flotte à sa surface, sans se coaguler avec elle. Elle est un prolongement, pas une portion, de la norme universelle... Le concours de ces éléments fait l'homme; leur séparation le défait. Alors la norme s'étant retirée, la matière se dissocie. Le homme monte et se perd tôt ou tard dans la matière céleste. Le p'ai descend et se perd tôt ou tard dans la matière terrestre. Tel un fan qui s'éteint. La famée monte au ciel, puis se dissipe. Les cendres restent, puis se dispersent. Dire qu'une âme survit après la mort, c'est une erreur buddhique. Il n'y a pas de métempsycose. Chaque fois qu'un homme nait, ses éléments sortent neufs des deux grands réservoirs, norme et matière.

Il en est de l'homme, comme d'un fruit, iequel est d'abord cru, puis mur, puis blet, puis matière décomposée. Un fruit cru se conserve; un fruit mûr ne se conserve pas... Quand l'homme a vécu jusqu'an terme de ses jours et est mort content, sa matière étant blette se décomposé, et tout est fini. C'est là le lot du Sage. Aussi Yao et Chounn n'ont-ils jamais apparu ni fait de prodiges après leur mort. Ils étaient morts pleins de jours, fruits mûrs qui se décomposèrent immédiatement et normalement... Quand l'homme est mort avant le temps, son p'ai étant trop cru, ne peut pas se dissiper aussitôt. De même, chez ceux qui out trop nourri teur homme, comme font les bouzes par la méditation, le homme étant trop robuste, ne peut pas se dissiper aussitôt. Dans ces cas, le homme, ou le p'ai, ou les deux, peuvent survivre pour un temps, peuvent faire des prestiges, peuvent se venger, etc. On peut se rendre ces revenants favorables, par des offrandes, qui prolongent leur survie. A défaut de ces offrandes, ils finissent par se dissiper, et tout est fini-

Il ne faut pas dire des morts, qu'ils ne sont pius, puisque queique chose d'enx survit dans leurs descendants. Tant qu'ils ont des descendants, ils ne sont pas rien. Eux-memes n'existent plus, c'est vrai; mais ce qu'ils ont donné à leurs descendants subsiste. Les descendants sont comme des boutures de l'acte génératif par lequel des offrandes, pour manifester leur reconnaissance de l'acte génératif par lequel leur ancêtre leur a procuré la vie. L'acte est passé, l'ancêtre n'est plus, la vie et la reconnaissance demeurent... Parfois, quand l'ancêtre n'a pas été aussitôt dissipé, les offrandes peuvent lui profiter pour un temps. Mais une fois qu'il est dissipé, rien de lui ne se réunit plus pour profiter des offrandes, quoi qu'en disent les anciens livres.... Il en est des genérations des boumes, comme des vagues de la mer. Chaque vague est elle-même. La première n'est pas la seconde, la seconde n'est pas la troisième. Mais elles sont toutes des modulités de la même cau. Ainsi en est-li de l'homme. Moi qui suis aujourd'hui, je suis une modalité de la norme universelle et de la matière du ciel et de la terre. Mon ancêtre fut, lui aussi, une modalité des mêmes éléments. Il n'est plus. Les éléments restent. Je suis en communion

avec îni, par communante de constitution, de norme et de matière, - Ce sophisme posé, tout le reste s'explique... Ainsi les livres disent que les empereurs anciens servent au ciel le Sublime Souverain. Puisqu'ils le disent, dit Tekou-hi, il ne faut pas diro le contraire. Mais il est des choses qu'il ne fant pas vouloir expliquer. Leur norme ayant été la norme universelle, existe encore maintenant. C'est tout ce qu'on peut dire... Et les tablettes, ne devaient-elles pas servir de médiums entre les ancêtres et leurs descendants? Et le représentant du définit, et les purifications, et les sacrifices? Et cette assertion si souvent répétée dans les livres, qu'un koei ne goûte les offrandes que de ses propres descendants? Toujours la même réponse. Si l'ancêtre est bien mort, il a cesse d'être. S'il est mai mort, il existe peut-être encore, et préfère, dans ce cas, la cuisine des siens, pour le temps qu'il survivra. Tons les rits sont pour satisfaire la dévotion des descendants, et s'adressent, somme toute, à eux-mêmes, à la substance de l'ancêtre conservée dans leurs personnes. Car, conclusion finale, il n'y a dans le monde, que norme universelle et matière du ciel et de la terre. Les nucêtres furent, en leur temps, des terminaisons de cette norme, des modalités de cette matière. La norme et la matière demeurent, les terminuisons se sont retirées, les modalités ont cessé, tout est dit. »

Sources.—Le 太極圖 l'ai-ki l'ou et le 通 書 Toung-chou, de 周 敦 頤 Tcheav-tounn i.—皇 極 經 世 書 Hoang-ki king-cheu-chou, 洒 橋 同 對 U-Tr'iao wann-toei, 無 名 公 傳 Ou-ming-koung tch'oan, de 邵 雍 Chao-ugung—正 崇 Tcheng-mong, et 函 銘 Si-ming, de 張 藏 Tchang-tsai.— 二程 全 書 Eull Toh'eng ts'uan-chou, œuvres complètes des deux frères Tch'eng.—朱子全書 Tchou-tzeu ts'uan-chou, et 朱子 語 類 Tchou-tzeu U-tei, Oeuvres at Discours de 朱熹 Tchou-hi.— 陰 川 集 Linn-tch'oan-tsi, Oeuvres de 王安世 Wang-nanchou.—朱史 Song-cheu, l'histoire dynastique des Song.

Ouvrages, Le Philosophe Tchou-hi, par le P. St. Le Gall S.J. Variétés Smologiques av 6. — Étant donné les moyens dont il dispossit, 性理 L'École philosophique moderne de la Chine de Mgr. (ih. de llariez (Bruxelles 1890), fut un effort digne d'admiration. Mais celui qui prendrait le contenu de cet ouvrage pour la philosophie des Song, fernit fausse route.





歐 E E Neouyang-siou, Conservateur (page 631).

## Soixante-dixlème Leçon.

Du treizième au quatorzième siècle de l'ère chrétienne. Cultes sous in dynastie mongule Yuan.

En 1206, dans son camp sur l'Onon, Temudjin acclamé Gengie-khan par ses Mongols, avait déclaré la guerre à toute puissance autre que la sienne. Je n'ai pas à raconter lei les ravages qui s'ensuivirent en Asie et en Europe. Le territoire chinois vit des scènes atroces. L'incapable dynastie 朱 Song sombra dans la tourmente, et, en 1280, un descendant de Gengis-khan, Koubilai, était empereur de la Chine. Je vais narrer briévement les gestes religieux de la dynastie mongole 元 Yuan, laquelle dura 89 ans.

---

Koubilai n'eut aucune religion. Fidèle au programme de Gengis-khan, il tolèra, par politique, toutes les religions tolérables, et fut aimable pour chacune d'elles, chaque fois que son intérêt l'exigea. En 1289, il créa le 禁 福 司 Tch'oungfou-seu, un Directoire des cultes, chargé des affaires de toutes les religions, excepté le Buddhisme qui avait son directoire particulier.

-4-4-

Il y eut en Chine, sous les Yuan, des chrétiens nestoriens, des chrétiens grecs, enfin des chrétiens catholiques.

- 1. Supprimés jadis, en l'an 815, les Nestoriens rentrérent avec les Mongols, Profitant de ce que ces conquérants avalent effacé toutes les frontières, en 1266 le patriarche Mar Denha de Bagdad, organisa la hiérarchie uestorienne, depuis Bagdad jusqu'en Chine Par ses soins, 72 évêchés et 25 archevêchés, dont Pékin et Si-nan-jou, furent créés. Les églises nestoriennes se multiplièrent dans les villes chinoises. En 1275, un certain Mar Nestorios était archevêque de Pékin. En 1280, avenement de la dynastie Yuan, un Marcos Jabalaha fot installé à la capitale comme archevêque métropolitale du Cathay. Un certain Mar Sargis se distingua par son zèle pour la propagande nestorienne en Chine. Un document de l'an 1281 nous apprend qu'il y avait, à cette date, douze églises centrales, dont sept bâties par lui.
- 2. Dans les armées mongoles, des corps entiers étaient composés d'étrançers, chrétiens de divers rits. Les Alains surtout étaient nombreux, tous chrétiens du rit grec, ayant leurs prêtres grecs, d'après le Franciscain Rubruk. Marco Polo nous a raconté la triste fin d'une de leurs troupes, qui avait pris la ville de # # Tch'ang-tcheou. «Si prirent la cité, et y trouvérent bons vins. Si en burent tant qu'ilz furent yvres, et se coucherent et dormoient comme porceaux. Tantest comme la nuit vint, si les occistrent tous, que oncques n'en eschappa nul. ». A Pékin seulement, il y eut, dans les camps, jusqu'à trente mille Alains à la fois, dont mille formaient la garde personnelle de l'empereur. Il y avait aussi des Géorgiens.

chrétiens du rit grec d'après Benedictus Potonus; un corps d'au moins dix mille Russes; un autre corps de Crimeens de l'obédience du patriarche d'Antioche; etc. Une phrase de Rubruk nous apprend, que les Nesteriens de l'empire mongol, n'admettaient dans leur église les chrétiens hongrois, alains, masses, géorgiens, et arméniens, qu'après les avoir rehaptisés. - Pen soucieux de tant de muances, le gonvernement mongol appela le Christianisme en bloc 十 子 數 Religion de la Groix, et les églises chrétiennes quelles qu'elles fussent 十子 幸 Temples de la Groix, Les inities seuls savaient la signification de ce signe; les non-inities pensalent qu'il figurait les quatre régions de l'espace. - Comme c'est en Perse qu'ils avaient appris à connaître les Chrétiens, les Mongols adoptérent les désignations usuelles en Perse, et appelerant les fidèles 決 層 Tie-sie ou 式 獨 撒 Tei-aullsa, le persan Tersu; et les prêtres ou moines 也 里 可 溫 Ye-li-k'eue-wenn, en mongol arkagun, le persan Arkaun. Ils appelerent Danishmend les mollaha muhometans, Senchin (le chinois 先 生 sien-cheng) les Mattres taoistes, 僧 Seng (de samgha) les bonzes buddhistes. - En somme le culte chrétien, sans distinction de secte ou rit, fut officiellement reconnu et protégé par les Yuan. Ses prêtres étaient partiellement ou entièrement défrayés par le gouvernement. - L'Histoire officielle a conservé la mémoire d'un des membres du Directoire des cultes, le Grec Esya, originaire de Constantinople, médecin, astrologue, et linguiste distingué, qui dirigea le Bureau de bienfaisance de Pékin, devint Grand Archiviste et Annaliste, enfin Ministre, et fut chargé de missions importantes. En 1307, l'impératrice lui ayant demandé une opération d'astrologie superstitieuse, il refusa fièrement. Il mournt Due de l'empire, laissant cioq fils, dont l'aine Elia devint administraleur du Directoire des cultes, le second Denha fut academicien, le troisième Issa n'eut pas de charge, le quatrième Georges gouverna la Monnaie, le cinquième Luc diriges le Bureau de bienfaisance.

3. Enfin, envoyé comme Missionnaire vers les Tariares en 1289, par le pape franciscain Innocent IV, le Franciscain Jean de Monte-Corvino partit de Tauris, alors capitale des Khans de Perse, en 1291, mit treize mois à traverser la Perse et les Indes où il enterra son compagnon de route, et arriva enfin en 1293 à Pékin, où il fonda les Missions Catholiques de Chine, et hatit deux égilses dans la capitale. En 1307, le pape Clément V le préconisa archevêque de Pékin et primat de tout l'Extrême-Orient. En 1308 arrivèrent à Pékin les Franciscains André de Pérouse, Gérard et Pérégrin, tous évêques, qui sacrèrent Jean de Monte-Corvino, En 1312 le Primat érigea en évêché 14 48 Ts'uan-tcheou, en persan Zayton, le grand port marilime du ill It Fou-kien, alors centre du commerce international, où une riche Arménienne avait bâti une église et un couvent. Gérard en fut le premier titulaire. Il ent pour successeur, vers 1313, l'évêque Pérégrin, auquel Audré de Pérouse succèda en 1372. — L'archeveque Jean de Monte-Corvino mourut à Pekin en 1328. Sous son pontificat, beaucoup d'Alains, spécialement caux de la garde impériale, étaient devenus catholiques. En 1336, le siège de Pékin étant encore vacant, l'empereur Togan-Timour envoys au pape Benoît XII à Avignon le Franc Andrea, pour demander l'envoi d'un légat qui remplacerait le Primat défunt. En 1342, le Franciscaio Jenn de Marignoll améne à Pékin un renfort de trente-deux Missionnaires. Il sejourna trois ans, puis alla à Zsylon, où il y avait alors trois eglises, les étrangers y étant fort nombreux. - Le soulèvement chinois qui

renversa la dynastie mongole, commença peu après. En 1362 les insurgés saccagèrent Zayton, el y massacrérent l'évêque Jacques de Florence, successeur d'André de Pérouse. En 1368, le dernier empereur mongol s'enfuit de Pékin. En 1369, les chrétiens de Pékin, tous étrangers, furent expuisés. Cen fut fait, et du Catholicisme, et du Nestorianisme. Toutes les religions introduites sous le couvert de la protection mongole, n'ayant pas fait de prosélytes chinois à cause de cette protection étrangère détestée, furent balayées avec les Mongols. Il n'en resta absolument rien. Quand le Jésuite Mathieu Ricci arriva à Pékin en 1600, il n'y retrouva aucun vestige, pas même un souvenir, du Christianisme des Yuan.

Culte officiel sons les 宋 Song et les 元 Yuan. — Les Song, successivement Taoïstes et Néo-Confuciistes, firent cependant chanter, aux jours officiels, les hymnes rituelles du théisme antique. l'ai expliqué jadis (page 540) ce phénomène. Pure coutume. On sent d'ailleurs que le cœur n'y est pas. Voici trois spécimens de leurs chants sans âme, conservés par l'Histoire dynastique 宋 史 Song-cheu chaps 32 à 38.

En l'an 1127... « Auguste est le Souverain d'en haut, dont l'influx s'étend à toutes les régions.

A l'occasion de ce commencement de retour du principe lumineux (solstice d'hiver),

offrons-lui ce sacrifice, comme c'est l'usage de temps immémorial.

Nos vases sont pleins de dons abondants et purs. Un parfum de vertu s'exhale de nos offrandes. Que celui qui guide les bons, daigne les agréer. et faire descendre sur nous, en échange, de nombreuses bénédictions.»

> rNoble est l'ancêtre de notre race, celui qui reçut le mandat du Ciel. Il a égalé en vertu les empereurs antiques, et rempii toutes les régions de son renom-

Puis il est monté chez le Souverain d'en haut. Prouvous-lui notre piété par ces offrandes, afin que la prospérité descende sur nous, durant des années sans fin. »

En l'an †144... «En voûte azurée et iumineuse couvre la terre. Nous demandons humblement ce dont le peuple vit (une bonne moisson).

> Épuisés par la disette, nous demandons humblement, par cette cérémonie, la pluie favorable, qui nous procurera du grain. >

Tont au contraire, la dynastie 元 Yuan nous a laissé des hymnes remarquables, et pour la forme et pour le fond (元 書 Yuan-chou chap. 69). Comment expliquer ce fait singuiller? Faut-il l'attribuer à l'influence du monothéisme mongol, ou au contact du christianisme établi dans la capitale? Je ne sais. — Voici trois hymnes de cette dynastie...

> «L'auguste Souverain d'en haut ayant vu avec plaisir ses verius, a installé au ciel notre glorieux Ancètre, et a assis notre dynastie dans la gloire et la paix.

Il est donc juste que, pensant à ces faveurs avec une gratitude filiale, nous lui présentions nos offrandes et notre reconnaissance. Si le Souverain d'en haut s'incline vers nous, tous les bonheurs nous viendront ensemble.

Pures sont nos victimes, abondantes sont les viandes offertes; les couteaux des déconpeurs sont actifs, le sang et la graisse sont présentés.

Nous offrons, avec révérence, nos salutations et nos soieries, l'odeur des offrandes s'élève. Le Souverain d'en haut s'abaisse vers elles, s'en régale, et se réjouit de nos vertus.»

«Le Ciel est si grand!

Le souverain de l'empire régale Celui d'en haut,
et son Aucètre qui est avec lui,
demandant respectueusement une bénédiction transcendante.

Vu ses mérites et sa constance, qu'elle continue à reposer sur lui, jusqu'à ce que lui aussi monte vers les cieux. C'est ce que nous demandons, par ces rites figures.»

«La tablette de l'Aucètre est dans le temple, son âme spirituelle est dans les cieux. (Venue pour le sacrifice), après les offrandes et la musique, elle retourne dans les invisibles hauteurs. Mais non sans avoir laissé une bénédiction mystérieuse, qui fera réussir toutes nos entreprises, va la piété de l'empereur, durant des années innombrables.»

« Encensons, vénérons, les Génies innombrables viennent s'éjouir. Bassasiés de nos offrandes, les Génles transcendants s'en retournent. Les saisons seront favorables, l'année sera fertile, le vent et la pluie viendront à point nommé. A l'empereur dix mille aus de vie et bonheur infini.

-4-4-

Cuite de Confucius. - Pour ce qui est du culte officiel de Confucius, je feral son histoire dans ma soixante-quatorziéme Lecon. Ici je me contenteral de dire ce qui suit. - En 1307, l'empereur El Ou / Kuluk-khan /, arrivé au trône par la violence, chercha à consolider son autorité sur les Mongols, en s'attachant les Chinois. Dans ce but, il s'adressa aux Lettrés, et caressa leur point sensible, la latrie de Confucius. Il donna donc l'édit suivant... « Les Sages qu' furent avant Confucius, ont été sauvés de l'oubli par Confucius. Les Sages qui vinrent après Confucius, ont été formés par Confucius. C'est lui qui a appris aux hommes, sur quels modèles ils devaient se former. Aussi décide-je qu'il s'appellera désormais le Sage des Sages, Propagateur des lettres, Anteur du Grand Cenvre; et envoyé-je lui faire, au lieu où it vécut. l'offrande des trois victimes. Ob i puisse la perfection des relations entre parents et enfants, princes et sujets, se perpétuer parmi nous, grâce à la doctrine du grand Sage. ».. Cela fait, l'empereur en fit autant pour le Buddha, en vue de gagner le cœur des Chinois buddhistes. Ce qui n'empêcha par l'Histoire officielle de dire ... «De tous les titres et éloges conférés à Confucius au cours des siècles, le plus beau, le plus complet, le seul auquel il ne manque rien et anquel on ne puisse rien ajouter, c'est celui que lui confèra l'empereur Ou de la dynastie Yuan. Ceux qui voulurent honorer Confacius plus tard, ne purent pas faire dayantage, a

-4-4-

Les empereurs mongols furent très hostiles au Taoisme, qu'ils persécutérent de leur mieux. Ils eurent pour cela de bonnes raisons. Fidèle à ses traditions, le Taoisme avait en effet cufanté une nouvelle société révolutionnaire, la fameuse société 白 通 會 du Lotus Blanc, terreur du gouvernement chinois. Elle fut fondée à 蘇 州 Sou-tcheou, vers 1133, par un certain 孝 子 元 Mao-tzeuguan, et se répandit rapidement. Proscrite sous les Yuan, en 1308 et en 1322, elle entra en scène en 1351, et eut bientôt mis sur pied cent mille rebelles, pour le compte de l'aventurier qui renversa les Yuan et fonda les 明 Ming.

Consulter... Le Livre de Marco Polo. — Histoires dynastiques 宋 史 Songcheu et 元 書 Yuan-chou. — Pat réuni tous les documents pouvant intéresser et être utiles, dans mes Textes Historiques, vol. III, pages 1917 à 2004.



La fée (taoiste) des éclairs,

## Soixante-et-onzième Leçon.

Quinzième siècle. Sous la dynastie chinoise Ming. Doctrine des Lettrés.

朱元 誌 Tchou-juantchang avait dix-sept ans, quand toute so famille mourut de la peste. Il entra dans une bonzerie, pour vivre. Quand le soulèvement contre les X Yuan eut commence, il en sortit et s'enrôla parmi les rebelles. Il devint chef, puis prétendant au trône, enfin premier empereur de la dynastie 45] Ming. - Toute sa vie durant, il favorisa les Buddhistes et persècuta les Taofstes. - Le troisième emperent de la dynastie, encore plus dévot Buddhiste que le fondateur, éprouva le besoin de caresser les Lettres, pour se faire pardonner son usurpation du trône. Il fit réunir les écrits des coryphées du Néo-Confuciisme, en un recuell, le 性 里 大 全 Sing-li ta-ts'uan, qu'on appelle souvent la Grande Philosophie: puis Il ordonna, en 1416, que ce livre devint, avec les cinq Canoniques et les quatre Classiques confuclistes, la base de l'euséignement dans les écoles. - La dynastie Ming produisit un nombre assez considérable de Confuctistes de marque, lesquels développérent la métaphysique des \$\prec\$ Song et y ajoutérent de la morale. Les dehors parfois spécieux étant écartés, il se trouve que les deux mois rationalisme at materialisme resument lear œuvre. Quolque cette prose solt franchement ennayouse, je vais en cites de copieux extraits. Car la doctrine de ces hommes, resta celle des Lettrés Jusqu'au commencement du vingtième siècle. C'est là le Confuciisme auquel le Christianisme s'aheurte depuis trois siècles, la pierre d'achoppement de tout progrès en Chine.

La nature d'un être, c'est la part de la norme universelle qu'il a regue. Cette part n'est pas à considérer comme séparée, comme individualisée. La norme est reçue dans la matière, dont elle est distincte. La matière existe et évolue de toute antiquité, changeant de forme sans repes et sans cesse, renaissant toujours la même dans mille êtres auccessife divers. La mutière est l'enveloppe creuse de la réalité des êtres, laquelle réalité est la part de norme logée dans leur matière. La norme meut la matière, C'est elle qui est le principe de ses transformations et renaissances, de son incessante évolution.

La mort, c'est le retrait de la norme, laquelle quitte la matière particulière, pour rentrer dans le tout universel. Elle continue à subsister, mais pas individuelle. Croire que les parts de norme des êtres particuliers soient détachées de la norme universelle, ce serait tomber dans l'erreur des Buddhistes, lesquels croient à une âme individuelle et survivante de chaque être.

Le ciel est notre perc, la terre est notre mère, nous vivons entre eux deux. Le ciel et la terre nous ont donné, et notre corps, et notre nature. Tous les hommes sont sortis du même sein que moi, tous les êtres sont en communion avec moi... Le ciel, hout et fort, est père. La terre, basse et donce, est mère. Le ciel m'n donné mon souffie, et la terre ma substance; je suis leur fils. Par ciel et terre, je n'entends pas le ciel visible et la terre palpable; c'est de leur essence et de leur action

que je parle. Le ciel puissant agit sans cesse ; c'est lui qui a donné l'être à tout co qui est. La terre douce agit sans cesse ; c'est elle qui a donné naissance à tout ce qui vit. Ce qui fait la grandeur du ciel et de la terre, c'est qu'its sont le père et la mère de tous les êtres... Le ciel est yang, la terre est yian; ils m'out donné, pour être mon corps, une matière capable de ces deux modalités. Ils m'out donné ma nature, participation à leur norme, à leur nature. Ne suis-je pas véritablement leur fils?.. Tous les antres êtres tiennent aussi leur corps et leur nature du ciel et de la terre. Mais eux sont défectueux, tandis que l'homme est complet. L'homme est le plus parfait des êtres, le plus noble parmi tous les autres qui sont tous ses frères utérius sortis comme lui du sein de la nature. Eux sont imparfaits, moi je suis parfait, mais tous nous sommes fils du ciel et de la terre, et c'est ainsi que je dois les envisager. Tout est sorti du même sein, donc la monda entier est une famille, l'empire entier est une personne... Voité la doctrine des Lettrès. Tous les vivants fant le tiers, une communaute, avec le ciel et la terre. Il faut donc leur faire du bien à tous, et ne faire de mai à aucun.

Les cinq qualités matiresses de la norme-nature humaine, sont la bonté, la convenance, la politesse, la prudence, la loyanté. Les quatre dernières sont comme les membres de la première, taquelle est comme le corps... La bonté porte à aimer, la convenance porte à agir comme it faut, la politesse porte à céder, la prudence donne le discernement... Ces qualités sont inhérentes à la norme-nature. Elles sont la norme, sons cinq aspects différents. De soi, la norme est imperceptible. Traduite en bonté, convenance, politesse, prudence, loyanté, elle devient munifeste. On appette parfois ces qualités vertus du cœur, le cœur étant le point d'où elles émanent.

A koei et pp chenn, sont deux états de la matière, matière unique qui évolue. Si l'on envisage les deux états, hoei c'est l'apogée de la modalité yinn, chenn c'est l'apogée de la modalité yang. Si l'on envisage la matière une qui évolue, sa progression est chenn, mais contient en germe la régression koei; la régression est koei, mais contient en germe la progression chenn.

Pour ce qui est des deux âmes 凝 homm et 傚 p'ai, il fant s'en tenir à ce que 子 產 Treu-tch'an en a dit (page 118). Les deux sont matérielles. Le hounn est une matière chande, le p'ai est une matière froide. Le hounn est l'énergie du sperme. L'intelligence oppartient au hounn, la mémoire au p'ai. Les yeux et les arcilles apportent au p'ai, la bouche et le nez apportent au hounn. L'union du hounn et du p'ai est nécessaire à la vie; leur séparation cause la mort.... Au commencement de toutes choses, la première union du yinn et du yang produisit l'eau, qui est le p'ai universel, Depuis, dans toutes les genéses, un p'ai froid est d'abord produit, unquel s'attache ensuite un hounn chaud, par l'action de la respiration. Le p'ai précède, le hounn suit.

Il ne faut pas distinguer deux matières, mais deux états d'une matière qui évolue, repos et mouvement, yinn et yang. Dans l'homme, le sperme est yinn, le souffle est yang; le p'ai (yinn) est passif, le hounn (yang) est actif; la progression est chenn (yang), la règression est koci (yinn). Durant la progression, le p'ai obèlt, le hounn commande; durant la règression, le p'ai domine, le hounn cède. Il n'y a qu'une norme et qu'une ma-

tière avec un double mouvement... La voie du ciel, la production des êtres, c'est l'action de la norme sur la matière. Dans l'homme la norme est le principe de vie, elle est reçue dans une matière plus ou mains pure, selon les divers individus. Le corps est yinn, ses facultés sont yang. Le hounn est la quintessence du yang, le p'ai est la quinte-sence du ginn... L'homme étant composé, finil nécessairement. Alors le hounn monte vers le ciel, le p'ai descend vers la terre. C'est la mort... Pourquoi dit-on monter au ciel, descendre en terre? Parce que les exhalaisons chaudes montent, parce que les corps refroldis s'enfoncent. Le dernier soupir chand /hounn/ monte, le cadavre /p'ai / refroidi descend. La naissance appelle la mort, la fin suit le commencement... Le hounn et le p'ai sont tous deux matériels. Ils consistent en une matière demi-solide demi-subtile (analogue à la fumee), le subtil l'emportant sur le solide... Le p'ai est primitivement un atome de matière spermatique. Quand un souille s'est attaché à cette matière, le hounn subtill s'y développe et se met à agir, produisant la respiration par laquelle il s'alimente. Le p'ai tient de l'ean (matière aqueuse). Le hounn n'y entre pas du dehors, mais se forme dans le p'ai, du souffie. Le p'ai est inerte, le hounn est actif.

Koei chenn hounn p'ai, ces quatre termes s'appliquent au même être, à une même matière sous ses deux stades; commont les distinguer?. Pour les distinguer, il faut partir des notions de progression et de régression. Chenn c'est la matière en progression, kour c'est la matière intelligente, p'ai c'est la matière incrte... Koei et chenn, c'est la même matière qui se contracte ou se dilate. Chenn c'est l'apogée du gang, koei c'est l'apogée du ginn. La progression est gang, la régression est ginn. Koei et chenn sont la régression et la progression dans la matière universelle, hounn et p'ai sont la progression et la régression dans l'individu humain. Dans la progression, chenn domine; dans la règression, koei l'emporte. Quand la matière est usée, le hounn monte, le p'ai descend, et l'être est koei, passé, fint.

Quant aux revenants qui font des prestiges, ce sont des hounn qui ne se sont provisoirement pas dissipes, parce que, separes avant le temps, lis n'étalent pas murs. Dans cet état, et jusqu'à leur dissolution, ils penvent faire des prestiges. Ils sont, provisoirement, dans la nature, ce que sont les grumeaux de la paie à pain, lesquels disparaissent au cours du pétrissage. Tout évolue. Bien ne dure. Depuis l'origine, à travers les temps, tous les êtres ont été ginn et gang, régression et progression. (l'ai cité, page 626, ce que Tchou-ki a dit des hounn des bonzes rendus coriaces par la méditation assidue)... La tradition rapporte que, trois ans après sa mort, on découvrit que # ill, Tch'ang-houng s'était métamorphosé en une pierre. Comme il était mort pour son prince, il est clair que son hounn indigné, avait cristallisé sous cette forme dans son p'ai... Certaines concrétions se forment dans les vivants, par suite d'une maladie, comme les bézoards du bœuf et du chien. Mais d'autres concrétions, comme les nérolithes qui tombent du ciel, comme les à crivas recueillis dans les cendres des honzes après la crémation, sont des concrétions du plus pur l'i. Cela n'est pas proprenient merveilleux, car toutes les pierres sont des noyaux de k'i. On a vo des végétaux, même des animaux, pétrifiés, par les émanations des pierres (incrustations calcaires ou silicouses). On a vu des hommes petrifiés, par l'intensité de leur concentration mentale, comme cette femme qui, à force de regarder du haut d'une moutagne si son mari revenuit.

finit par être changée en une statue de pierre, par la concentration de son désir.

Maître 程 Tch'eng l'ainé a raconté que, en Perse, une ancienne sépullure ayant été ouverte, dans les cendres d'un cadavre décomposé on découvrit un cœur pétrilié. Quand on l'eut ouvert avec une scie, on y trouva un paysage comme peint. La 
tombe était celle d'une captive, laquelle, à force d'y penser avec amour, avait ainsi 
fait figer ce paysage (son pays natat) dans son cœur... On raconte d'un bonze très 
parfait, que, après son incinération, on recueillit dans les cendres son cœur intact. 
Quand on l'eut ouvert, on y trouva une statuette du Buddha, faite d'une matière 
inconnue (méditation cristallisée)... Dans le cœur d'un autre qui avait été ansai 
fort adorné à la contemplation, on trouva une statuette de Koan-yiun.

La naissance c'est la combinaison du sperme avec le souffie. Le sperme est une substance gina analogue an sang, qui imbibe et nourrit tout l'organisme. Le souffle yang pénétre tout et donne la conscience. La réunion des deux produit l'homme. Le sperme produit le p'ai, anquel appartiennent les sensations. Le soufse donne au cour la faculté de comprendre et de penser. Dans le langage vulgaire, on appelle souvent l'ensemble des deux huc-k'i, song et souffle, énergie vifale. Durant la jeunesse, cette énergie crolt constamment. Vers la vieillesse, elle baisse insensiblement. A la mort, le hounn monte au ciel pour se fondre dans la yang, le p'ai descend en terre pour se confondre avec le ginn. Chaque composant revient à sou principe. La réunion des deux fait l'être, leur séparation fait cesser d'être. Les anciens faisaient des offrandes et des lituations; offrandes au yang, libations au ginn, Leur idée était de réunir le hounn et le p'ai séparés, Les Rits disent que, réunir le chenn et le koer, c'est la grande chose. Le chenn c'est le hounn ; le koei c'est le p'ai ; on les appelle ainsi, parce qu'ils sont les principes des expansions et des contractions... Après la mort, le hounn et le p'ai séparés se dissipent. A la mort, le cadavre cestant encore présent pour un temps, les anciens rappelaient le hounn, comme s'ils eussent voulu le réunir au p'ai. Ils n'avalent pas l'Illusion que le mort revivrait. Ils ne ponvaient se résoudre à la séparation. Voltà pourquol lis faisaient des offrandes et des libations au hounn et an p'ai, comme s'ils enssent voulu les engager à se réunir de nouveau (simulacre rituel t ... Quand on appelait le mort du haut du toit par son nom, c'est au kounn qu'on s'adressait, car c'est le hounn qui monte. On l'appelait, pour l'engager à revenir à son corps, si cela se pouvait. Quand on s'était persuade qu'il ne reviendrait plus, alors seulement on ensevelissait le corps.

Dans l'état de veille yang, le p'ai est absorbé dans le hounn, lequel, sortant par les yeux et les areilles, acquiert des connaissances nouvelles précises. Dans l'état de sommeil yinn, le hounn retiré dans le p'ai, n'a qu'une mémoire confuse des impressions anciennes. Ces deux espèces de perception différent à peu près comme différent l'éclairage solaire et lumaire... On rêve la nuit ce qu'on a fait le jour, le cœur et les viscères en conservant une impression... Les rêves émanent des viscères comme des vapeurs. L'âme prend ces émanations pour des réalités.

Les rêves naissent de l'attraction ou de l'opposition d'images mentales diverses. Atasi l'image d'un mouton attirera celle d'un cheval, l'idée d'un cheval attirera celle d'un char. Par opposition, l'idée d'un paisible troupeau pourra évoquer celle d'une tumultueuse bataille. Ce qu'on songe, ce ne sont pas des pensies neuves, mais des choses qu'on a pensées judia. Le rêve est une espèce de pensée, une reviviscence de la pensée. Un homme qui n'aurait jumais rien pensé, ne pourrait pus rêver.



La norme n'est pas consciente-percevante par elle-même. La matière non plus. La norme devient consciente-percevante, par son union avec le cœur de chair. La conscience du moi, perception du reste, jaillit de la matière du cœur, comme la flamme jaillit du suif de la chandelle... La conscience est une émission du cœur... Le cœur est la quintessence de la matière. De son union avec la norme, résulte l'intelligence. Quelle est la nature de cette union? on ne saurait le dire. Ce qui est certain, c'est que la norme n'est consciente-percevante, que dans le cœur.

Le cœur est comme un bassin d'eau pure, dans lequel la norme céleste se mire. Si l'eau est trop basse, le soleil s'y mire mal; si l'eau est trop agitée, il en est de même. Il faut que l'eau soit profonde et calme, pour que le soleil s'y mire bien. Ainsi du cour.

Vider son cœur et suivre en tout la norme, voilà, en deux mots, le programme du disciple de la sagesse... Vide du cœur et attention à la norme... Pour arriver à voir le fond des choses, il faut d'abord vider son cœur, puis méditer dans le recuelllement.

Il en est de l'homme comme d'un vase. Quand le vase est vide, il est capable de recevoir; sinon, non... Pour que le cœur puisse passer intégralement du repos à l'action, il faut qu'il soit absolument vide. Si des impressions s'y sont logées, celles qui sont entrées les premières s'imposent au cœur, et génent sou libre fonctionnement... C'est dans leurs vides (vallées) que les montagnes reçoivent les eaux; c'est dans son vide que le cœur reçoit les impressions... C'est dans leur vide (lit) que les flenves et la mer reçoivent les caux. Se vider, se creuser, est le principe de tout progrès... Un vase vide résonne, un vase plein ne rend qu'un son mat. Un appartement vide est lumineux, un appartement encombré est abscur. De là la sentence « c'est dans le vide qu'est l'efficace »... C'est parce qu'ils sont vides, que les fambours et les cloches résonnent. Plus un être est vide, plus il est transcendant. La transcendance du cœur nait de sa vacuité... Le cœur est le siège de l'esprit, le lieu des communications avec le maître (la norme). Il faut donc qu'il soit vide.

Le cœur de l'homme ressemble au grain de blé (malière qui contient un germe de vie et de développement). C'est le réceptacle de la nature, de la norme. C'est le lieu où naissent les émotions, passages de la matière de l'état yenn à l'état yang, de la puissance à l'acte. Il en est de même (à proportion) pour les autres êtres (animés). — On dit nature (état naturel), quand il y a repos complet. On dit émotion, quand il s'est produit un monvement. Repos et mouvement, ont tous deux pour lieu le cœur... De l'émotion naît in passion. C'est l'émotion manifestée au dehors... Mettons que le cœur soit cau, l'état naturel sera l'eau tranquille. l'émotion sera l'eau courante, la passion sera l'eau soulevée en vagues... C'est dans le cœur que l'homme pense. C'est dans le cœur que resident les principes qu'il a reçus du ciei.

Le cœur tient du feu. Il est lumineux et mobile. Il est matière informée par la norme. En tant que viscère, ses maladies se guérissent par les médicaments, comme celles des antres viscères. Mais il est des maux du cœur, que les drogues ne guérissent pas. Ceux-là tiennent à la norme qui réside dans le cœur... Le cœur est l'organe charnu qui porte ce nom en anatomie. Son influx circule par tout le corps. Quand il est suin, il lui profite; quand il est morbide, il l'affecte. Le cœur reside au centre de la coque corporelle, comme le mandarin au centre de son district, pour le gouverner. Il réside, mais son action s'étend, jusqu'aux pieds, jusqu'aux mains... Que penser du singe (la folle du logis) que les Buddhistes logent dans le cœur? C'est là une manière figurée de parler des folles, dont le cœur est capable. Après tout, les Buddhistes ont assez bien parlé du cœur, mieux en tout cas que les disciples de Yang-tchou et de Mei-ti.

Quand Tch'eng l'ainé et d'autres maîtres, ont conseillé de FF 生 心 s'asseoir recueilli pour ciarifier son cœur, c'a toujours été dans le sens de ramasser ses pensées, rentrer en soi, se concentrer dans la méditation... Gardez-vous de vouloir faire comme les honzes!.. La paix, c'est demeurer chez soi, maître dans sa maison. Les émotions proviennent, ou des visites qui sont entrées, ou des promenades qu'on à faites au dehors... Quand il se recueille, le cœur devient lumineux. Gardez-vous de croire qu'il puisse devenir insensible, comme une concrétion, comme un cadavre... Voici d'ailleurs quel était, au juste, l'enseignement de Tch'eng l'ainé, en cette matière. Quand vous n'avez aucune raison de sortir, disait-il, restez chez vous, recueillez-vous, pour vous rappeler les principes, qu'on oublie toujours un peu dans l'action. Que votre esprit ait sa demeure. Quand un homme a dû faire quelque tournée, rentré dans le calme de son domicile, il se repose. Que votre esprit ait aussi son chez soi, son lieu de repos, dans le cœur.

Le cœur de l'homme est naturellement pensant et mobile. La paix du cœur, dont on parie tnot, n'est pas une chose positive, qu'on puisse produire par effort. C'est une chose négative, à savoir l'absence de mouvement. La conscience ne peut pas être abolle. Tout ce à quoi l'on peut arriver, c'est à supprimer l'excès dans les mouvements des passions, dans les pensées, dans les parotes et les actions ... Gardez-vous de croire, avec les Buddhistes, que la paix du cœur soit une sorte de muit mentale, avec extinction de la conscience du moi.

Pius le corps est palsible, plus l'intelligence est lucide. Le calme de la milt lui est favorable, l'affairage du jour lui est défavorable. La dissipation du jour se calme durant la nuit Conserver toujours cette paix mentale lumineuse, conduit à la sagesse.

Le cœur est essenticliement mobile. Durant le jour, quand il n'agit pas il se repose, mais ne s'éteint pas dans son repos. Burant la nuit, quand il ne rève pas il se repose, mais ne s'éteint pas dans son repos. Même quand le sommeil est si profond, que l'homme devient insensible comme du bois, comme une pierre, comme un cadavre, il n'y a pas extinction. Où sont alors le cœur, l'esprit? Nous l'ignorons; mais ils ne sont pas éteints.

Le recueillement des Buddhistes tend à l'extinction, ceini des Lettres tend à l'action. L'extinction est chose absurde et impossible. Quand il n'éprouve aucun mouvement de passion, le cour n'est pas éteint, mais simplement en repos... C'est d'ailleurs un fait d'expérience, que la méditation des Buddhistes n'aboutit pas à

l'extinction, mais à la divagation, à un délire d'imaginations.

Non, le recneillement des Lettrès n'est pas la contemplation des Buildhistes. Il ne prétend pas supprimer la pensée, il prétend la concentrer, la modèrer, la discipilner. Il vise à rendre à l'esprit un calme, qui le rende ensuite plus apte à s'appliquer de nouveau, à être successivement tout entier à tout ce qu'il doit faire. Ainsi l'empereur Wenn des Tcheon était successivement uffable à la cour, grave dans le temple, présent à tout, parfait en tout. C'est à cette application calme, que les auciens formaient les enfants dès le bas âge. C'est dans ce but que les rits réglaient tous les mouvements, dans les offices domestiques comme le balayage, dans les exercices des écoles comme le chant et la danse, dans le tir à l'arc où tout dépend de l'attention, enfin et surtout dans les études. Le cœur distrait n'est capable de rien faire; il est fermé à l'enseignement. La garde du cœur est le foudement de tout, car d'elle dépend la lumière. Voilà pourquoi maître Tch'eng l'amé la recommandait comme l'exercice fondamental.

Non, encore une fois, la paix n'est pas le farmiente. N'allez pas cesser d'agir, pour jouir de je ne sais quelle quiétude, comme font les Taoistes! Ce à quoi vous devez tendre par le repos, c'est l'action calme et aisée. Devoirs de sujet, de père, d'époux, d'aml: gouvernement d'une maison: tout cela est conciliable avec la paix du cœur. Si vous vons retirez parfois et vous asseyez dans le repos, que ce soit pour être ensuite mieux à même de traiter les affaires, au fur et à mesure qu'elles se présenteront. Être toujours prêt à tout faire conformément à la norme, volla le but du repos. Confucius l'a dit, cette action ordonnée est elle-même une sorte de repos; on agit sans sortir de son repos intérieur; on n'use pas son énergie. Telle une barque qui avance portée par la marée montante, et qui s'arrête quand le flot se retire. Tel encore l'homme qui respire; il inspire quand il a besoin d'air, puis san thorax se repose. Tel encore le mattre qui répond quand on l'interroge, et qui se tait quand on ne lui demande rien. Ainsi le Sage agit quand il y a lien d'agir, et se repose quand il n'est pas temps d'agir.

Quand la pensée s'applique à la norme céleste, le cœur s'élargit et s'illumine Quand elle s'applique aux passions humaines, le cœur se rétrécit et s'obscurrit... Quand les passions sont complètement éteintes, la capacité du cœur devient comme infinie; cet état ne peut pas s'exprimer en paroles. - Quand la norme céleste respiendit, le cœur est ferme, tout est încide... Dans le vide du cœur, l'extérieur et l'intérieur s'unissent... Dans l'eau limpide, un fétu est visible; dans le cœur pur, la norme est perceptible... Quand le cœur est pur, il est large et calme... Les êtres innombrables trouvent tous asile sons le ciel, toutes les idées trouvent place dans le vide du cœur... Le cœur est comme une source. Quand la source est pure, le ruisseau l'est aussi. D'un cœur règlé ne sortent que des pensées justes... Sous prétexte de méditation, divaguer en pensées, fausse le cœur au lieu de le rectifier. Le cour du sage n'admet pas, dans son calme, les pensées oisenses... Plus les passions sont soumises, plus le cœur est vide, plus la matière est purifiée, plus la norme est lucide, plus l'esprit est libre dans ses allures, dégagé qu'il est de foute entrave génante... Dans les tambours et les cloches, c'est le vide qui produit le son; dans le cœur, c'est le vide qui produit l'esprit... Retournez le cœur, et, au lien d'un sage vous aurez un fou.

Quand le cœur divague, le corps est comme sans maître... Que l'esprit déserte la coque corporelle, c'est chose nuisible... Quand le cœur est si volage, on n'avance pas dans l'étade. Le cœur dirigeant tout, ses divagations, ses absences, ne peuvent être sans inconvénient... Même les disciples de la sagesse souffrent de distractions et de divagations incoercibles du cœur. C'est un mal universel et incurable. Un propos très ferme y remédie en partie.

Quand le cœur est grand, il ne s'affecte pas. Si un malheur arrive, il ne s'effraie pas. Il ne se réjouit pas de la prospérité, et ne s'afflige pas de l'adversité. Car il sait que la roue tourne sans cesse, que le houheur suit le malheur, l'adversité la prospérité.

On ne peut pas se défaire de son cour. Il faut le morigèner. Comment cola? En évitant tout mai et suivant tout bien. Bien des hommes savent cela, mais n'agissent pas ainsi. Aussi leur cœur s'en donne-t-il, comme un chevat emballé, comme un treuil déclanché. Il faut traiter le cœur par le calme et la réflexion, de manière à le faire mouvoir régulièrement et paisiblement, comme une porte tourne sur ses gonds.

Le disciple de la sagesse doit supprimer les pensées vagues et flottantes... D'abord faire dans son cour in paisible lumière, puis étudier. Comme on souffie d'abord la braise, avant d'ajonter du combustible. Si on mettait d'abord le combustible, on étoufferait le feu. Ainsi du cœur... Il n'y a pas de mai dans le cœur; sur ce point nons sommes d'accord avec les Buddhistes. On distingue le cœur morigéné et le cœur passionné, selon que le cœur agit avec ou sons discernement. La différence n'est pas dans le cœur, mais dans son fonctionnement... Le cœur est uu objet éminemment vivant et agissant. Avec tomes leurs méditations, les Buddhistes n'arrivent pas à le réduire à l'inaction. Ils arrivent seulement à le recusitir, de sorte qu'il agisse conformément à la norme. Impossible de le contenir dans une stupide inaction. A chaque objet percu, il se meut spontanèment. La garde du cœur consisté uniquement à le tenir calme, pour le disposer à agir avec ordre. On ne peut pas en faire un être immobile... La contemplation ne consiste pus à s'asseoir, froncer les sourcits, fermer les yeux, et faire mourir son œur. Elle consiste à occuper le cœur des grands principes. Ainsi entendue, la contemplation est une action... Divaguer sans cesse, n'habiter jamais dans la coque du corps, même si l'on ramanse quelques coonaissances, c'est sans profit. Tel un marchand qui ferait le commerce en divers lieux, mais qui n'aurait ul famille ni domicile. A quoi lui servirout ses peines?

La pensée falt pénétrer, la pénétration produit la sagesse. Le travail de la pensée ressemble au forage d'un puits. Le puits donne d'abord de l'eau trouble, laquelle se clarifle peu à peu. Ainsi la pensée s'éclaireit au fur et à mesure... La pensée doit réunir et comparer les semblables et les analogues... Elle doit partir du doute initial... Toute science est produite pur la pensée. Prolongée, la pensée pénêtre. La pénétration fait le sage. Elle s'étend à tout. Elle préserve des fautes... La pensée ne doit pas être forcée, jusqu'à desenir douloureuse. Mais elle doit être approfondie, pour atteludre jusqu'anx principes. Si elle reste superficielle, son résultat, al elle en a quelqu'un, ne durera pas, C'est pour cette raison que hien des gens qui pensent, n'arrivent meme pas à réduire leur propre cœur... La suppression de toute pensée, toile que la révent les Buddhistes, est une utopie. Ils n'arrisent qu'à un dévergondage sans frein de leurs pensées, à un état de délire imaginatif.. Ne laissez pas divaguer vos pensées. Contenez-les. Gardez-les. Conservez
leur résultat.. Il en est de ceux qui ne sont pas muttres de leurs pensées, comme
de l'inhitant d'une maison éventrée, où qui veut pénètre par le côté qu'il lui plait.
Chasser ces visiteurs ne sert à rien; ils sortent et rentrent, la maison étant ouverte... Un vase vide et ouvert reçoit l'eau, un vase vide mais couvert ne la reçoit pes.
Fermez votre cœur, soyez-en maître, et rien n'y pénètrera... Les pensées inuitles
doivent être retranchées. Quelque nombreuses qu'elles soient, les pensées utiles
ne causent aucun tort. Non, le cœur ne peut pas devenir un bois mort, une cendre
éteinte. Il ne peut pas ne pas penser.



Le cour est-il bon, est-il mauvais?.. Par son décret, le ciel donne la norme, qui devient dans l'homme sa nature, laquelle réside dans le cour par lequel elle ganverne le corps. Le cœur est donc naturellement bon. Mais, parmi ses opérations, les unes sont bannes, les autres pas bonnes. La fante en est, non au cœur en sol, mais aux émotions qui s'y sont produites Sous l'empire de ces émotions, l'action du cœur a dévié. Comme une eau qui coula change de cours, et passe de l'est à l'ouest... Le cour de l'homme est le cœur du ciel et de la terre (étant fait de même matière, contenant une terminaison de leur norme)... Quand on dit que l'adulte doit conserver son cœur d'enfant, cela veut dire qu'il doit rester simple et droit comme il était quand il naquit... Les colères, les craintes, viennent de ce que le cœur est dans un équilibre instable, mal calé... Quand la passion l'emporte, le désordre s'ensuit. Alors le cœur est comme un atteluge emballé; comme un miroir expose, où tout objet se mire... Le cœur ne pent pas être lie. Il bouge et se ment sans cesse, ne restant pas en place... Désirer avidement manger ou boire quand on a faim et soif, c'est passion. Se modèrer en mangeant et buvant, c'est raison. La raison doit soumettre la passion. Raison et passion out le même slège, le cour. Les passions sont multiples, la raison est simple... La discrètion dans le manger, le buire et la volupté, vient de la raison. Les passions naissent du sang et du souffle.

L'homme est naturellement raisonnable. Quand il ne l'est pas, c'est que la passion humaine a étouffé en lui la norme celeste... C'est de la passion que vient toute obscurité... Pius les passions sent vives, plus la raison s'obscurcit... La norme est innée, la passion ne l'est pas... La passion se méle à la raison. Pour celui qui s'étudie, l'essentiel est de discerner ce qui en lui est norme, de ce qui est passion... Ce sont les influences extérienres, qui font germer les passions... La démarcation de ce qui est raison, de ce qui est passion, n'est pas toujours facile. Il faut pourtant s'occuper de ce point avec soin, cur, dés que la raison cède, la passion empièle... Quand la raison avance, la passion recule; quand la passion avance, la raison recule. Impossible de rester immebile, sans avancer ni reculer. Quand l'homme n'avance pas, il recule. Comme deux armées en présence, si l'une fait un pas en arrière, l'autre fera aussitôt un pas en avant. Aussi celui qui s'étudie, doit- il contrôler solgneusement ses passions. Dès qu'il aura constaté un déficit, si patit fût-il, il devra le combler. S'il avance pas à pas, il triomphera

à la longue. — L'homme n'a qu'un cœur, toujours le même. S'il est hon aujourd'hul, et mauvais demain, en n'est pas qu'il change de cœur. C'est que, ce jourci, la raison a prévain dans son cœur, et ce jour-là la passion. Le cœur lui-même (la norme contenue dans le cœur) est immuable, car il est un avec le ciel et la terre. Tel il a loujours été, tel il sera toujours. — Le grand devoir du disciple de la sagesse, c'est d'éteimire en soi toute passion humaine, de foire cesser les révolles de la passion contre la raison, d'éviter ainsi les alternances de victoire et de défaite.

Le discernement de ce qui est raison et passion est difficile. C'est vrai... Tout ce qui est passion, ne peut pas non plus s'enlever d'un seul coup. Il faut procéder successivement, comme on pêle un olgaon, couche par couche; comme on prépare une colonne, en écorçant un arbre, en le dégrossissant, pour n'en conserver finalement que le cœur en bois dur.

Les sages s'égosillent à répèter qu'il fant éclairer la raison et éteindre la passion. En brillant immergé dans l'ean trouble ne luit pas; tirez-le de cette san trouble, et il jettera ses feux. Ainsi la lumière de la raison est obscurcie par le trouble de la passion. Examinez donc bien toutes choses. Scrutez votre intérieur. Que votre raison se défende contre la passion, comme un assiègé se défend contre ceux qui l'assiègent. Soyez vigilant, dit maître Tch'eng. Que la vigilance protège la lumière qui est en vous, contre la passion qui menace de l'éteindre.

Au moment où elle nait, toute pensée est ou bonne on mauvaise. Elle est bonne, si conforme à la norme céleste. Elle est mauvaise, si empréinte de passion. C'est là le critère.

La passion naît imperceptiblement, puis s'enflamme peu à peu... Elle est en opposition directe avec la raison. Une partie de passion détruit une partie de raison. Une partie de raison contrebalance une partie de passion.

Mais d'où proviennent ces penchants, ces passions humaines? Grave question?. Elles ne sont pas contenues dans la norme, c'est certain. Mais, quand il y a screur dans l'application de la norme, la passion est produite. Les frères Tch'eng ont dit: le bien et le mai dérivent tous deux de la norme céleste. Le mai n'en sort pas comme de sa racine. Il est produit par excès ou par défaut dans l'application. Il n'est, ni dans la norme, ni dans la nature, ni dans l'appréheasion.

La différence du bien et du mal, se produit quand le cour s'émeut. Le cœur étant bon, ce qui en sort est bon. Le mai est produit, quand l'émotion est excessive (dépasse la limite). —En ce monde, il y a bien et mal. Le bien est le produit naturel de la norme céleste, le mai est l'excés dû à la passion humaine. Étre vertueux, c'est conserver sa norme céleste. Étre vicieux, c'est suivre les mouvements de ses passions. Pour conserver sa verin et éviter le vice, l'important est de scruter avec soin les premiers mouvements de son cœur... Ces premiers mouvements, sont le moment où le cœur passe du repes à la perception, de la puissance à l'acte. Ils sont extrêmement subtilis, presque imperceptibles. Ils sont le point où la raïsen et la passion bifurquent, le point d'où maîtra le bien on le mal. Voilà pourquoi les Lettrés ont toujours enseigné, que l'attention à ces premiers mouvements devait être le principal sonci. Depuis l'antiquité, tous ont insisté sur l'importance de l'examen de conscience pour reconnaître ses fautes secrétes, et de la vigilance pour juger de la qualité des mouvements intimes au moment où ils se

produisent. Car le bonheur suit les bons mouvements, le matheur suit les mauvaises déterminations. Il faut donc étoufier à temps les idées des choses qu'il ne convient pas de faire. Les idées qui resteront étant bonnes, en les suivant on agira bien. C'est là le secret de la prospérité, et pour les particuliers, et pour la société.

Le bien et le mul se distinguent, au moment où le mouvement commence. Car, dans ce mouvement, le norme ou la passion deviennent apparentes. Tout comme le yinn et le yang se manifestent dans le mouvement... Avant le mouvement, it y avait indifférence. Dés que le mouvement s'est produit, il y a bien ou mal... Il faut une grande vigilance sur ces premiers mouvements, autrement l'ou peut mal raissouner sans s'en apercevoir. Les anciens l'ont dit et redit... Quand le mouvement incline au mal, c'est la passion qui en est cause. De là les préceptes des Sages sur la garde de soi. L'essentiel, en morale, ce sont ces mouvements presque imperceptibles du cœur.

Le premier mouvement, c'est le passage du neant à l'être, de l'imperceptible au perceptible... C'est à ce moment, que la norme celeste doit se manifester... C'est à ce moment, que le bien et le mai se distinguent; au moment où l'émotion naît... Les premiers mouvements sont subtils et obscurs... C'est l'examen qui révêle ce qu'ils sont, bons ou mauvais. Aussi le Sage en fait-il une étude approfondie.

Le bien et le mai ne sont pas des espèces distinctes. Le mai sort du bien, comme un rejeton dévié, il sort du cœur, non par la vote directe, mais par vote détournée. Il est produit de travers. Avant le mouvement, le cœur était tout bon, sans mélange de mai. Il n'y a pas, dans la nature, comme deux germes, le bien et le mai. Tout mai sort d'une bonne racine. Le mai est une déviation. Tel un point de départ unique, mais permettant deux directions; la fin sera très différente, selon qu'on aura pris à droite ou à gauche... La nature n'est pas mauvaise. En soi, la passion n'est pas non plus mauvaise, mais elle mêne nu mai, en faisant dévier. Le Sage, en qui la raison domine absolument la passion, n'a plus à craindre les emportements de celle-ci... La passion, c'est une affection déplacée, ou excessive. Ainsi la colère sans raison tégitime est passion, la colère excessive est passion; la colère légitime et regiée n'est pas passion... Etc.

Le bien et le mai procedent de la même norme cêleste. Au fond le mal n'est pas une entité propre. C'est un excès ou un défaut. — La passion n'est pas contenue dans la norme. Elle est produile par un défaut, excès ou déficit, dans son application. Les frères Teh'eng ont fort bien dit, que le mai n'est pas une entité positive, mais un trop ou un trop peu. — La norme a un endroit et un envers. S'y conformer, c'est le bien. La contrecarrer, c'est le mai. — Tous les actes sortent du même cœur, les mauvais comme les bons. Comment cela est-il possible?. Comme il est possible de tourner la main. La même main peut prendre deux positions contraires, pronation, supination. — Naturellement la nature se porte au bien; le mai est passion, non nature.

La racine de tous les actes, c'est la norme céleste. Cette norme est parfois refournée par la passion humaine. Alors il y a mai. — Les doctrines des hérétiques Yang-tchou et Mei-ti sont-elles essentiellement mauvaises?.. Non, elles ne sont pas essentiellement mauvaises, car elles sont issues de la norme céleste, de la bonté et de l'équite, qualités de la norme; mais elles pêchent par excès et défaut.

Elles sortent de la norme céleste relouvade. — Le bien, c'est le fonctionnement normal de la norme, le mal est le résultat de son fonctionnement anormal. Le bien et le mal sortent de la norme, mais la norme est toute bonne, il serait faux de dire qu'elle contient du mat.

C'est un fait que, dans l'homme, la raison et la passion coexistent. La chose est mystèrieuse, la raison seule nyant existé d'abord, saus passion. Tous les Sages enseignent, que le but consiste à supprimer la passion, pour rendre à la raison sa pureté primitive. Déjà E la Grand distingua le cœur morigène du cœur humain, c'est-à-dire la raison de la passion. C'est parce qu'il est enserré, du fait de sa naissance, dans un corps matériel, que l'homme a des passions qui naissent de la chair. C'est parce que sa norme est une participation à la rectitude du ciel et de la terre, qu'il à sa raison. Chaque jour de sa vie, raison et passion coexistent en lui, toujours en lutte, avec des alternatives de succès et de revers. De là le bien et le mai dans l'individu, la prospérité et l'adversité dans la société. Il faut empêcher la passion de contrecarrer la raison, empêcher la raison de se laisser séduire par la passion, et tout ira bien.

Personne ne peut dire l'origine de la norme céleste qui fait l'homme et qui te conserve. La passion humaine sort de la matière, se mêle aux émotions et aux opérations. Elle est difficile à discerner, De là le fait que tant d'hommes semblables agissent d'une manière si dissemblable, que tant d'hommes agissent pareillement alors que leurs sentiments sont tout différents.

Une loi régit tous les êtres, la norme universelle... Ce qui est bien n'est pas mal, ce qui est mal n'est pas bien. Rien ne peut être en même temps mal et bien... Mais qu'est-ce que le mai?.. C'est le mai! On ne peut pas le définir, car ce n'est pas una entité positive; c'est un excès ou un défaut. Le bien procéde de la norme, le mai de la passion. Conservez le bien, rejetez le mai, voité en deux mots toute la morale... Examinez-vous sur le bien et le mai. Ce que vous avez fait aujour-d'bui, si votre conscience le considére avec paix et sans trouble, c'est bien. Si votre conscience est inquiéte, c'est mal... Quand vous n'avez pas autre chose à faire, employez votre temps à scruter vos pensées. Examinez bien s'il u'y en a pas de manvaises que vous ayez prises pour bonnes, de bonnes que vous ayez prises pour manvaises. Voyez si vous n'avez pas hai ce que vous deviez aimer, et aimé ce que vous deviez hair. Examinez-vous et vous apprendrez à vous consaître.

Je ne saurais définir le bien; ce que les hommes aiment, je le tiens pour bleu. Je ne saurais définir le mal; ce que les hommes détestent, je le tiens pour mal... Ce qu'on peut dire saus honte à tout le monde, c'est bien; ce qu'on n'oscrait pas dire à autrui, c'est mal.

On peut aussi se rendre compte du bien et du mai dans sa conduite, en l'examinant d'après les principes des Sages.

Certains disent: le yang est bon, le yann est mauvais. Comment cela se pourrait-il, les deux étant modalités d'une même matière? Mais il est vrai que, quand le yang domine en lui, l'homme est meilleur; quand le ginn domine, l'homme est moins bon. Ce n'est pas que sa nature soit devenue mauvaise. Non. Seulement sa bonté naturelle est oblitérée par l'excès temporaire du ginn. C'est un excès de pinn, qui fit les tyrans Kosi-kie et Teheou-sonn. Comme, dans la nature, le vent noir, les tempêtes qui soulévent le sable, les ouragans qui déraciaent les arbres, viennent d'un excès de ginn. Tandis que la tueur claire des corps rélestes, la brise douce, la pluie bienfaisante, procédent du gang.

-4-14-

C'est par l'étude constante des principes moranx, qu'il faut conserver sa norme céleste. Dès qu'on se relache dans cette étude, les passions humaines envahissent-Quoiqu'il en ait houte, l'homme ne peut pas supprimer leurs mouvements.

L'étude doit consister à approfondir les principes, à suivre le bien, à éviter le mal... à faire circuler dans son intérieur la saine doctrine... à vider son cour pour que la norme y règne... à agir ensuite perfaitement. Voilà l'important. Qui n'arrive pas à cela, a étudié en vain. Les artisans travaillent en vue de produire des ustensiles utilles. Ainsi doit faire l'étudiant dans ses études; il doit viser au pratique.

Les facultés les plus subtiles de l'homme résident dans le cœur. Le cœur est très mobile. Il gouverne tout l'homme, il ne fant pas le laisser s'absenter, aller flaner au dehors, autrement le corps ne serait plus qu'un logis sans maître... Il fant garder son cœur, le protéger contre l'envahissement des passions, l'appliquer à la méditation des principes, car il ne peut pas rester inactif. Le fruit de l'étude, doit être une vie digne, règie par les principes.

Il faut étudier, jusqu'à les possèder parfaitement, les trailés des anciens et les commentaires des modernes, par exemple ceux des trères Tch'eng. Les commentaires doivent être aussi bien sus que le texte. Il faut ensuite méditer la doctrine pour s'en pénètrer, et s'examiner pour voir si on la met vraiment en pratique. Quand, par cet exercice prolongé, le cœur du disciple est devenu semblable à cefui des maîtres, si ses pensées viennent à s'écarter des leurs, il le sent aussitôt, et se réforme immédiatement. Le but principal de l'étude, doit être d'apprendre à faire le bien et à se défaire du mal.

Quand un point reste obscur et ne se laisse pas pénètrer, il fant y revenir. Il faut y penser le soir, y penser le matin, y revenir le jour suivant. À la fin la tu-mière se fera. Tandis que l'étude superficielle et inconstante, ne pénètre rien en mille ans.

L'étude doit viser à l'acquisition d'une science solide, non d'une érudition variée; à morigèner l'homme, non à l'amuser. Que les étudiants y veillent soigneusement... L'étude doit viser à la perfection, non à l'avantage. Le parfait fait le tiers avec le ciel et la terre, l'avantage ne profite qu'à sol... A su naissance, l'homme reçoit du ciel en germe la faculté de connaître et d'agir. Le dévaloppement de cette faculté dépend de lui. Il sera sollicité par les êtres extérieurs. L'étude lui sera nêcessaire, pour triompher de ces sofficitations. Par l'étude, les principes lui deviendront si familiers, qu'il les appliquers toujours spontanèment dans la pratique. Le ciel agit sans réfléchir, l'esprit imbu des principes est toujours prêt... La contemplation paisible des principes contenus dans les êtres, est le plaisir du cœur du sage. Il apprend par elle à tout comprendre dans un acte uvique de bienveillance universelle, ce qui est l'apogée de la perfection du sage.

L'étude exige la méditation intérieure, plus encore que l'application extérieure. L'application extérieure peut suffire au littérateur; elle ne suffit pas au sage. Le sage s'applique au fond des choses, aux principes. C'est cette étude qui le caractérise. Le littérateur se contente d'assortir des analogies et des ressemblances. Ce genre ne saurait suffire au sage. — Dans l'étude il ne faut pas suivre son seus particulier (préconcu). Le seus particulier est passion humaine. Il faut l'écurter, pour faire place à la norme céleste.

On étudie, directement pour le bien du cœur, indirectement pour le bien du corps. Eur, quand les monvements pervers sont bien réprimés (par l'application à l'étude), la demeure de l'esprit devient pure et lumineuse. Quand le sang et le souffie sont en paix, on est exempt des maladies, et les bons sentiments pénêtrent comme l'huite. Alors tout profite. C'est là le sens du texte « quand le cœur s'épanouit, le corps engraisse ».

Mais les forces intellectuelles de l'homme suffisent-elles pour tout approfondir? Il se peut qu'elles ne suffisent pas, en pratique. Néanmoins il ne faut pas, en théorie, se poser de limites. Il faut s'appliquer toujours, et y revenir sans cesse. Atnai l'esprit s'éctairera de plus en plus.

Il faut savoir, avant de faire. Tout comme, pour ailer à un but, il faut en connaître préalablement le chemin.

Apprendre n'est pas malaisé; mais pratiquer ensuite, voita le difficile... Dire et ue pas faire, c'est badiner. L'important c'est la mise en pratique. Les paroles vaines n'ont aucune valeur... Quand on sait ce qui est bien, il faut le faire. A force de le faire, te bien devient naturel. On se l'assimile. Quand on se contente de savoir sans faire, le bien a beau être bien, on reste tel qu'on était, sans se bonifier le molai du monde.

Si filen des hommes, ayant discerné ce qui dans leurs mouvements intérieurs est raison et passion, suivent la passion, c'est qu'ils ne savent pas se maltriser. Soit deux chemins ouverts devant un homme, un grand et un petit. Au lieu de prendre le grand, il prend le petit, et s'empêtre dans les ronces. Il aurait du rédéchir avant de s'engager. C'est sa faute s'il s'est empêtré. Précipitulion, inconsidération... Il faut agir d'après la norme céleste, uon d'après la passion humaine. C'est la considération et la mattrise de soi, qui distinguent les sages du vulgaire. Si les sages n'errent pas, c'est qu'ils considérent toujours et soigneusement toutes choses.

Toute étude qui ne produit pas l'amendement du cœur, est vaine. L'einde doit produire le progrés en vertu. Ce progrés suppose une connaissance grandissante du bien, dont il est le résultat pratique. L'apogée du savoir doit coincider avec l'apogée de la vertu. — On n'a pas out dire que quelqu'un se soit mui par l'étude. Et de fait, comment cela pourrait-il arriver, puisque l'étude réforme le cœur, ré-l'étude ses divagations, éclaire ses obscurités, apaise ses émotions. — L'étude doit produire dans le sage renouvellement et progrès quotidien. Quiconque n'avance pas, recule. Personne ne peut rester stationnaire, sans avancer ni reculer. Seul le sage, parvenu à l'apogée, au terme, pourrait y stationner. — On n'aime que ce qu'on connaît, on ne recherche que ce qu'on sime, on n'obtient que ce qu'on a recherche. Donc, étudier, pour produire en soi l'amour, le désir, le recherche, l'obtention de la sagesse. — Avoir honte de son ignurance, et ne pas faire effort pour en sortir, ne sert à rien. La honte doit produire l'effort, l'effort produire la science.

Il en est des passions du cour, comme des inondations des caux. U le Grand canalisa les caux et les dériva Ainal faut-il procurer le libre fonctionnement de la raison. Elle existe toujours, mais est parfois génée. Il faut l'aider à s'éleudre. Il faut réfléchir. Chaque pouce que la raison gamera sur la passion, sera autant d'avance.

La vigilance ne consiste pas à fermer les yeux pour ne rien voir, et à s'asseoir pour méditer en sitence. Elle doit s'exercer au milieu des affaires. Elle doit présider à l'examen des choses, à la décision qui suit cet examen, à l'exècution qui suit la décision, au maintien perseverant de ce qui a été fait on acquis. Elle exige une application continuelle du cœur. Sans cette application, elle sera certainement défectueuse. Il n'y a garde de soi vigilante, que quand le cœur est présent dans la coque du corps et y gouverne en maître. L'autorité du cœur doit se faire sentir dans l'intérieur, comme un feu qui consume tout mal.

Les refus de la matière d'obéir à la volonté, vollà (in concreto) le terrain sur lequel la passion et la raison combattent.

Les conflits entre la norme et la passion, viennent de ce que la matière ne suit pas la norme... Quand la matière n'est pas en ordre, les sentiments sont aussi dérèglés. Une matière dure produit un caractère dur, une matière molle produit un caractère mon. L'amendement doit donc s'adresser à la matière... Il est impossible que l'onie, la vue, le goût, l'odorat, le tact, ue donnent pas naissance à des mouvements de passion. Mais l'homme est mattre de suivre ces mouvements, ou de ne les pas suivre. Il est mattre de son cœur. Le garder, voità la grande affaire pour le sage.

De toutes les passions, les pires sont la luxure et la gourmandise.

Les deux grands meux du cœur humain, sont le libertinage et la paresse. Les sages étaient au-dessus du libertinage, mais ils craignaient la paresse. Aussi se sti-mulaient-lis sans cesse.

Il y a égoisme et aliruisme. L'altruisme se communique, comme la norme ceteste; l'égoisme ne s'occupe que de soi, comme la passion le dicte. Ces deux tendances sont opposées, comme glace et feu. Elles se touchent néaumoins. Là où l'altruisme finit, l'égoisme commence; là où l'égoisme finit, l'altruisme commence. Tout, en ce monde, est altruisme on égoisme. L'égoisme porte à vouloir pour soi ce que les hommes aiment. C'est une passion funeste. Plus elle se développe, plus les sentiments de charité sont étouffés dans le cœur. Elle est la cource des rivalités et des inimitiés. Elle ne se horne pas aux richesses, mais s'étend à toute sorte de biens.

Le bien public, objet du dévouement, est un; les biens particuliers, objets de l'égoisme, sont multiples, aussi nombreux que les hommes, aussi divers que leurs visages. Naturellement personne n'aime à se dévouer pour le bien commun; chacun avide de son bien particulier, pense et repense aux moyens de se le procurer.

On appelle pudeur, le mouvement du cour qu' a bonte du mai. L'homme doit avoir cette qualité. S'il l'a, il est des choses qu'il ne fera jamais... Sans in pudeur, pas de correction des défauts... Quand on se seut en faute, il faut se corriger vite. Je dis vite, à dessein! c'est là l'important.

Les sages enseignent tous qu'il faut habiter dans son cœur, et de la gouverner sa personne. Maintenant les hommes se répandent au dehors autant que possible. Or Mencius a dit: l'étude doit délivrer le cour, le conserver, l'alimenter, afin qu'il puisse servir le ciel. Que les étudiants notent cela!. Il en est de la méditation, comme d'une graîne qui contient une force vitale, un germe de développement. Cuétivée, elle déploiera sa vertu, se développera et produira. Ainsi en sera-t-il de l'homme qui médite. Si on ne soigne pas la graîne, elle ne donnera rien. Celul qui ne progresse pas, doit s'en prendre à lui-même. Il u'a pas fume, hine, arrosé... Des trois choses, méditation, résolution, exécution, la méditation est le première, car elle produit la résolution, laquelle produit l'exécution.

Mencius a dit que, pour garder son cour ou bon élat, il fuliait diminuer ses désirs le plus possible. Cela revient à dire, qu'il faut le bien garder. Le délivrer autant que possible de toute affection dérèglée... Confucius a parfaitement défini ce en quoi dolt consister la mattrise de soi. Ne rien regarder, écouter, dire; ne faire aucun mouvement, qui ne convienne. Cette réserve dans les communications avec l'extérieur, préserve l'intérieur. Sage est celui qui l'observe!

Pour ce qui est des annivaises pensées qui s'élèvent dans le cour, les plus considérables sont faciles à reconnaître et à réprimer. Mais que faire contre ces mouvements innombrables qui sont presque imperceptibles?.. Il n'y a qu'à na pas les suivre, quand on les a remarqués. Tel un homme assis, Il veut rester assis. Ses jambes voudraient marcher. Quoique les jambes lui démangent ainsi, il reste assis, et ne marchers que quand il vondra marcher.

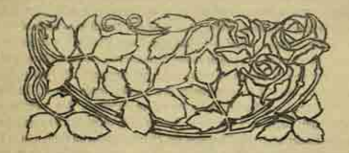
Jadis 14 12 Tehno-chonp'ing usa du moyen que voici. Il mit des féves blanches dans un vase, des féves noires dans un antre vase; entre les deux, il mit un vase vide. Chaque fois que dans son cœur une houne pensée bougeait, il premati une féve blanche et la jetait dans le vase du milieu. Chaque fois qu'une mauvaise pensée bougeait, il premati une féve noire et la jetait dans le vase du milieu. La muit venne, il vidait ce vase, comptait les féves noires ou blanches, et noirit alusi le nombre de ses pensées bounes en manvaises. Au début, les féves noires étaient nombreuses, et les blanches rares. Avec le temps, peu à peu, les deux sortes viurent à se balancer, à la longue, les blanches l'emportérent sur les noires Enfin il n'y ent plus que des féves blanches, et cela dura. Son cœur était puritié, réduit à la simplicite, à l'unité, au bien pur sans mélange de mal.

Il en est qui prient les koci et les chann, pour leur demander du bonheur. Cela est-il raisonnoble? Cela pout-il avoir queique résultat?... Au bien et au mal de l'homme, répondent le bonheur et le malheur du ciel. La voie du ciel, c'est de rendre heureux les bons, et de rendre malheureux les méchants. Les koci et les chenn ne sauraient rien faire contre cette voie du ciel, Chacun est coupable du mal qu'il a fait, On obtient par les bonnes œuvres d'être exempté des fléaux rélestes,.... Mois n'est ce pas un fait que certains, qui n'ont fait que du bien, ont péri misérablement; et que certains, qui ont fait beaucoup de mal, ont été comblés de biens?.. Le fait est vrai. C'est la l'effet du hasard, ce qu'on appelle la chance. La chance est destin pur. Cela ne devrait pas être, mais c'est le lot. Personne n'échappe à son destin, personne ne peut changer son lot.

Depuis que le Tacisme et le Buddhisme se sont répandus en Chine, l'agriculture et le commerce ont dépért, les heuves ont diminue, les mours sont tombées en décadence. Ces deux sectes ont fait plus de mai que toutes les autres réunies. Elles unt recruté des adoptes dans toutes les classes de la société. — On peut diviser les hommes en trois catégories, inférieure, moyenne, supérieure. La promesse d'une rétribution, du malheur évité, du bonheur assuré, fut l'amorce qui séduisit les hommes inférieurs. La promesse d'une certaine perfection morale, de la délivrance des soucis, séduisit la classe moyenne. La promesse d'une pureté parfaite, de contemplations extatiques, séduisit des hommes supérieurs. - Les petites gens se dirent: j'ai beaucoup peché; en foisant l'aumône aux bonzes lauldhistes ou taoistes, l'éviterai le châtiment, l'obtiendrai du bonheur; c'est dit, je serai généreux, je vénérerai le Buddha on Luo-treu... Des hommes de classe movenne se dirent: dans le Buddhisme on le Tanisme, je pourrai échapper à la roue de la métempsycose, je pourroi obtenir la vie perpétuelle exempte de vicissitudes; le veux me tirer de la boue et de la poussière de ce monde; le vivrai sans soucis ma courte vie, comme les champignons, comme les éphémères, en attendant que, comme la cigale, dépoulifant ma coque, je prenne mon essor; c'est dit, le seral devot au Buddha ou à Lav-treu... Des hommes de classe supérieure, et pas vulgaires, se dirent: Je us pratiquerai ni le Buddhisme ni le Taoîsme, mais je prendral leur esprit. Je ne veux pas de leur culte, mais leur doctrine a du bon. Elle est profonde. Elle explique le pourquoi de toutes choses, la vie et la mort. Elle parie du ciel, de la terre, des manes, mieux que les Mutations, plus clairement que les Lettres. En l'embrassant, J'aurai remonté à la source, J'aurai des principes pouvant résondre toutes les difficultés, je me serai tiré des assertions dépourvues de premisses et de preuves de la doctrine des Lettrés... Vollà les idées et les raisonnements qui jeférent tant d'hommes de toute classe dans les bras des Buddhistes et des Taoistes. Hélas! Ils se laissérent tons prendre à de vains mots! Retribution, bonhour et malheur d'outre-tombe, affranchissement, purete, perfection, autant de leurres!.. La doctrine des Lettres, les Sages l'ont inventée, pour la paix du peuple; elle est pesitive, solide. Pourquoi vouloir en savoir davantage? Pourquoi seruter la vie et la mort? Les penseurs ne disent rien de ces choses, les parleurs seuls osent les aborder. Les Sages nous ont tous donné l'exemple du silence en ces malières. Si les Buddhistes et les Taoistes s'en occupent, c'est que les Taoistes venient toujours vivre, c'est que les Buddhistes venient échapper à la métempsycose. Vaines chimères !.. Les Mutations disent, il y a ténébres et lumière, commencement et fin, vie et mort; la matière constitue l'être, que la norme fait évoluer; puis la norme se retire et se transforme. Vollà tout ce que la raison nons apprend quant à la survivance. S'il y avait autre chose, les Sages qui ont scrute les Mutations à fond, nous l'auraient enseigné. Non seulement ils ne l'ont pas fait, mais ils se sont esquivés, chaque fois qu'on les a pressès sur ce sujet. Confucins refusa à F B Treu-lou de l'instruire sur la mort et sur l'état des défunts, pour lui apprendre à se tenir dans le positif pratique, et à ne pas chercher au dela. 付子 Tseng-treu monrant fit constater l'intégrité de ses membres afin d'apprendre à ses disciples, que, ce dont il faut se préoccuper, c'est de vivre entier jusqu'au terme de ses jours, et rien davantage. Les Buddhistes et les Taoistes ne se sont pas contentés de ces sobres notions. Ils ont amassé, sur l'au delà. des fables ineptes. C'est sur ces fables qu'ils ont assis la prétendue supériorité de leur doctrine. Alors qu'ils ne savent pas enseigner à bien vivre, ces hommes promettent que, par eux, on survivra après la mort! Folles! La vie et la mort sont comme le jour et la nuit, deux états divers d'une même chose. L'homme n'a pas

pouvoir sur son état de vié; comment aurait-il pouvoir sur son état de mort?.. Il ne faut même pas appliquer au Buddhisme et au Taoisme l'assertion de # # Tzeu-hía, qui dit que, même dans un système inférieur, il peut se trouver quelque chose d'estimable. Car, ce que le Buddhisme et le Taoisme contlement de raisonnable, ils i'ont emprunté aux Lettrés. C'est avec ces fragments d'emprunt, qu'ils en imposent aux ignorants, avant de leur infuser leurs orreurs. C'est ainsi que, comme j'ai dit plus haut, ils ont séduit même des hommes supérieurs. Si jadis Mencius a accusé avec raison Yang-tehou et Mei-ti de faire des hommes des bêtes, à combien plus forte raison fant-il dire cela des honzes huddhistes et des maîtres thoistes, êtres égoistes et fautiles. Croyez-moi, ne vous laispez pas séduire, travailles à désabuser le peuple, et ces hêtes ne dévoreront plus les hommes.

Source. - Le 性 型 大 全 Sing-li ta-ts'uan, recueil de textes philosophiques de la dynastie 明 Ming, 1416.



## Soixante-douzième Leçon.

Seizième siècle. Confuciisme subjectif. Intuitif. — I. Wang-yangming. — II. Le Confuciisme au Japon.

Parmi les disciples des frères 程 Tch'eng (page 629), tous ne snivirent pas la ligne qui aboutit aux formules matérialistes de 朱 熹 Tchou-hi. Certains trouvérent peu pratique un système qui obligeait à faire, avant toute décision, le point de la révolution du ciel et de la terre, de la giration du yinn et du yang; une opération de calcul fort compliquée, et qui après tout trompait souvent. Nous u'avons que peu de renseignements sur ces hommes, 謝 上 蓉 Sie-changts'ai et 陸 集 山 Lou-siangchan sous les 集 Song, 異 奥 彌 Ou-upi (mort en 1469). 胡居仁 Hou-kinjenn (mort en 1884), et 陳 獻 章 Tch'enn-hientchang, sous la dynastie UJ Ming. Nous savons seulement qu'ils se retirérent du monde. vécurent en ermites, méditérent plus qu'ils ne lurent, en vinrent à ressembler tellement aux molnes idéalistes in Tch'an (Lecon 62), qu'on les soupçonna d'en être ; înjustement d'ailleurs, car lis furent matérialistes tout autant que Tchou-hi. davantage même al possible. Voici en effet le trait qui les caractérise... Nous savons que Tchou-hi soutini, que l'intelligence igillit comme une étincelle, comme une phosphorescence soudaine, dans le cœur de chair informé par la norme; que cette irradiation est le fait de la norme, non du cœur de chair; que le rôle de l'éducation, c'est de rendre le cœur plus souple à l'action de la norme, meilleur conducteur comme dirnient les électriciens. Les hommes que J'ai nommés ci-dessus, n'acceptérent pas ce point du Tchonhisme. Ils paraissent avoir cru que le cœur de chaîr lui-même était de la norme concréte, battant en harmonie avec le pouls cosmique, et que par conséquent ses actes spontanés de connaissance étalent Infaillibles, la nature l'étant. Passe pour l'étude des livres, comme un exercice qui apprendra au Jeune âge les conventions usitées entre hommes. Mais la croie connaissance ne vient pas, comme le voulent les Confuctistes en général et les Tchouhistes en particulier, des Sages, par l'enseignement. La vraie connaissance n'est pas traditionnelle, elle est personnelle, Le vrai, c'est dans tous les cas, cet éclair qui jailfit dans le cœur, après que la question lui a été nettement posée. Le bien, c'est ce que le cœur tronve bien; le mai, c'est ce que le cœur juge mai. La détermination qu'il faut prendre, la chose qu'il faut faire, c'est celle à laquelle le cœur pousse. Pen importe que d'autres jugent autrement; moi je dois suivre l'intuition de mon cœur. Donc un subjectivisme absolu. Sentiment et non jugement. Le fameux 表 毫着 wo kiantchan chinois, je sens que c'est bien, je sens que c'est mal, que j'ai entendu tant de centaines de fois, et qui ne se raisonne pas, qui ne doit pas se misonner d'après leurs principes, parce qu'il est infaillible. Un dictamen de la conscience, qui n'est pas un jugement de l'intelligence, mais une impulsion d'une sorte d'instinct moral, que rien ne doit régler, éclairer, corriger. - Ceci cient, les intuitifs en question devinrent naturellement suspects à la masse des Confucilistes de leur tamps, traditionalistes ne lurant que par Confucius Sunn-tzeu Tchou-hi, et n'admettant le sens particulier d'aucun disciple.

Ils né furent pourtant jamais formellement excommuniés, pour deux raisons: 1º parce qu'ils protestérent toujeurs que Confucius était le Sage par excellence; 2º parce qu'ils se retranchérent derrière Mencius, lequel parle lui aussi du L Al leang-tcheu, savoir naturel, comme j'ai dit jadis (page 227). Les Tchouhistes sentirent bien que Wang-yangming avait modifié l'idée de Mencius, mais ne purent jamais expliquer clairement en quoi. — Mencius crut que, toujeurs saivie, la norme assouplit peu à peu le cœur de chair, qui finit par acquérir l'habitude de l'ordre, l'instinct de la couvenauce savoir naturel). Wang-yangming crut que, norme lui-même, le cœur possède naturellement l'intuition infullible du bien moral (savoir inné), et y tend spontanément pourvu qu'on ne le gêne pas; à peu près comme la boussole sent le nord et s'oriente vers lui.

1

Le nom le plus célébre de cette école subjectiviste, fut 王 守 仁 Wang-cheou-Jenn, de son nom littéraire E E III Wang-gangming (en Japonals Oyomei), qui vécut de 1472 à 1528. Lettré célébre, noble caractère, fonctionnaire capable et dévoué. Confuciiste orthodoxe vivant de textes et de commentaires, il dut une fois fuir devant une invasion de rebelles, et se trouva longtemps privé de tous ses livres. Alors, dit sa blographie, il eut comme une révélation. Il comprit que, l'étude des Maltres une fois terminée, l'homme ne devait plus chercher la solution de ses doutes dans les livres; qu'il devait 自 求 諸 心 la tirer de son propre cœur. Qu'il fallalt, à chaque doute, chercher, non un vieux texte dans sa mémoire, mais un verbe vivant dans son cœur. Ce verbe, dit-il, est prononce par 良 知 leang-tcheu le savoir inne; qu'il définit « ce qu'on sait, sans l'avoir jamais appris, sans y avoir Jamais peusé». Seul le dictamen du savoir inné, entendu et suivi par l'homme, lui donne les biens supremes, la vérité et la paix. Une fois cette parole intérieure entendue dans le secret du cœur. Il faut y croire fermement, inébraniablement. Car cette parole est infaillible, vu qu'elle est prononcée par le cœur, qui est la norme céleste. - Tchou-hi, dit-il, avait entrevu la vérité, mais s'était arrêté en route; s'il avait poussé ses déductions jusqu'au bout, il aurait parlé comme lui Wang-yangming ... Allleurs II prétend même que, avant sa mort, Tchou-hi professa cet intuitionisme moral, mais n'eut plus le temps de l'exposer par écrit... Assertion qu'il n'appule d'aucune preuve, mais qui contribua aussi à sauver sa réputation de bon Confuciliste... tant et si bien que, en 1584, lui 1 57 C Wangcheaujenn, et les deux coryphées de son système 陸 重 Tch'enn-hientchang et 胡 麗 仁 Hou-kinjean, furent logés dans le temple de Confucius, pour avoir part aux offrandes qu'on faisait an Sage. - La nouvelle doctrine fut très en vogue, surtont à la capitale, vers la fin de la dynastie Ming. C'est le Confuciisme intuitif de Wang-yangming, molas hostile que ceiui de Sunn-tzeu, qui regnait à Pèkin, quand le Père Mathieu Ricci et les Jésuites s'y établirent, tout au commencement du dix-septième siècle. Le fait est à noter. Je pense qu'il faut lui attribuer la tolérance, que les Confuciistes eurent pour le Christianisme Jusqu'à la chute des III Ming. - Sous la dynastie mandchoue M Te'ing, les tablettes des trois hommes sundits figuratent encors en queue de la série des 先 🔞 Anciens Lettrès, dans

東原 la salle de l'Est du temple de Confucius, d'après le dispositif rituel de l'an 1657.

-0-10-

Wang-yangming a beaucoup écrit, mais pas systématiquement. Homme très actif et très occupé, excellent prosateur et bon poête à ses heures, il a énoncé développé et soutenu son sentimentalisme intuitioniste, dans de nombreuses lettres à ses disciples qui lui soumettaient leurs dontes, et dans des poésies qu'il misait pour son propre plaisir, à la manière de tous les grands Lettrés.

Commençons par les vers...

L'état neutre, ni bon ni mauvais, c'est l'état de repos du cœur.

Dés que le cœur devient bon ou mauvais, c'est qu'un mouvement s'est produit en lui.

Discerner si ce mouvement est bon ou mauvais, c'est l'office du savoir inné. Faire ce qu'il a décidé être bon, rejeter ce qu'il a jugé mauvais, vollà la sagesse.

Je mange quand j'ai faim, je me repose quand je suis fatigué; la faim et la fatigue, je les sens, je ne les pense pas. Je juge de même des choses avec mon savoir inné. Quand mon corps mourra, c'en sera fait de ce sens, comme des autres.

Le savoir inné, c'est la science qu'on a tout seul, de par soi-même...
Il n'y a aucune vraie science en dehors de celle-là...
Et cette vraie science, tout homme la possède naturellement...
mais combien peu arrivent à s'en rendre compte!

Combien peu arrivent à juger par eux-mêmes...

combien demandent toujours à autrui l'explication de ce qui se passe en eux...

avec pas pius de résultat d'ailleurs,

que s'lis demandaient à autrui l'interprétation d'un prurit de leur peau.

Vous tenez ious du ciel votre nature, alors à quoi bon interroger antro ?.. Fiez-vous donc piutôt à votre sens intime, que de consulter de vieux papiers.

Dans le cœur de tout homme habite un Confucius, et beaucoup se donneut un grand mai pour le découvrir, mais n'y arrivent pas parce qu'ils n'emploient pas le vzai moyen. C'est le savoir inné seul qui le révèle, avec une certitude absolue. Pourquoi vous tourmenter ainsi à longueur de journée? pourquoi tant lire, tant étudier, tant discuter? Toutes les incertitudes et les contradictions des Mattres, le savair inné les tranche en un moment.

De maissance tout homme a une boussole dans son cœur, ou mieux, il a dans son cœur même, la racine et la source de tout. Alors que vous avez tout dans votre trésor, pourquoi quêtez-vous des mieites de porte en porte?

Voici maintenant quelques extraits des lettres de Wang-yangming en prose. Inutile d'en citer beaucoup. Il savait ses formules par cœur, et les répéta, presque mot à mot, des centaines de fois.

Dans son éloge de Lou-siangchan dont j'ai parle plus haut, il affirme avec énergie que tous les anciens Sages ont puisé leur sagesse chacun dans son propre cœnr; qu'ils n'eurent pas d'autre Maltre; que c'est l'inspiration du cœur qu'ils désignaient par le terme pa chonn, et que ceux qui interprétérent ce terme autrement les avalent mai compris. (Ceci est absolument erroné.) — Ceux-là n'ont pas non plus compris, qui parlent sans cesse de tirer les principes des faits extérieurs, alors que tous les principes sont contenus dans l'intérieur du cœur.

Il insiste sans fin sur l'obéissance de la volonté, après le verdiet du cœur; sur l'exécution de sa détermination, avec une foi absolue, parce qu'elle est infaillible, étant 天理 la raison céleste. Sans doute il faut veiller à ce que rien d'humain ne s'introduise dans le cœur, ternissant ou faussant l'intuition. Mais si on s'est conscient d'avoir veille suffisamment à écarter cette cause d'erreur, alors il faut considérer le verdict de la science innée comme absolument certain.

Tchou-hi erra, dit-ii, en demandant que l'homme tirât ses principes d'action de l'expérience, de l'étude des êtres extérieurs. L'enfant qui agit avec tant de justesse morale, n'a pas fait cette opération. L'erreur de Tchou-hi consista à distinguer 析 必果理 第二 le cœur de chair de la norme céleste. Cette distinction est irréelle. Le cœur et la norme sont une même chose. Le cœur est la norme participée. Son verdict est celui de la norme même. Agir toujours conformément à l'intuition, voilà la sagesse. Exhorter les autres à le faire, voilà l'enseignement. Ignorer son cœur, c'est la grande sottise; agir contre lui, c'est la grande erreur.

N'est-il pas étrange que l'homme qui eut la conscience en si haute estime, qui prêcha si fort l'obligation de la suivre, ne soit pas remouté de cette conscience à Celui qui la lui donna, l'alt considérée simplement comme une sorte de fonction vitale, soit resté aussi matérialiste que Tchou-hi?

H

Le Confuciisme subjectif de Wang-yangming | Oyomei \* eut et a encore une très grande influence au Japon; ce qui m'amène à parler succinctement de l'histoire du Confuciisme dans ce pays.

Que la doctrine de Confucius ait été introduite au Japon par les deux Coreens Ajiki et Wani vers la fin du trolsième siècle (284-285), c'est possible, mais ce n'est pas prouve. Il paraît certain qu'elle n'y fut propagée que vers le septième siècle, par des honzes coréens, avec les éléments des sciences et des aris chingis. Le grand patron du Buddhisme Shōtoku-taishi ayant envoyé en Chine, après 593, les premiers étudiants japonais, conx-ci en rapporterent la morale confucilste, que les bonzes japonais ajoutérent aux matières qu'ils enseignaient dans leurs écoles, En 645-650, l'empereur Kôtoku commença à organiser le Japon, sur le modèie de la Chine des 庚 T'ang. L'empereur Tenchi (662-671) créa la première école officielle de Confucilisme. L'empereur Temmu (673-686) fit de cette école une Académie, Ainsi finit la période de Nara, dite Heijó-chō (784). — Durant la période sulvante dite Heian-cho, l'étude des lettres chinoises et du Confucilisme fut poussée avec plus de vigueur encore. Kyôto fut bâtie, en 791, sur le modèle de 長安 Tch'ang-nan la capitale de la Chine. Les étudiants japonais afférent en foule étudier en Chine. Les bouzes japonais incorporérent Confucius dans le panthéon du mahāyāna, avec le titre de 當 奮 罄 Ludō-bosatsu, et enseignerent la morale confuciiste dans toutes leurs écoles. La piété fitiale et la théorie familiale confuciistes, furent prêchées à outrance au peuple, dont les mœurs laissaient encore beaucoup à desirer. C'est durant cette période, que Sugawara Michizane (845-903) donna au Confuciisme Japonais son trait caractéristique, en exaltant par-dessus toutes les autres, la dernière des vertus confucilistes, 👔 la loyauté entendue dans le sens de loyalisme. Il l'apparenta ainsi avec le Shintoisme. Sous cette forme, le Confucilsme devint le code de la chevalerie japonaise, de la caste des Samurai, aveuglément dévoués à l'honneur de leur seigneur, prêts à sacrifier leur vie pour lui à n'importe quel moment. Adorer un Dieu eut paru à ces gens-là une inconvenance, espérer le bonheur après la mort leur eut paru un marchandage honteux. Ils tuèrent et se suicidérent, pour la pure beauté du geste. Les cas dans lesquels l'honneur exigeait la vengeance ou le suicide, étaient enseignés à leurs enfants encore tout petits, ainsi que le cérémonial de l'ouverture du ventre. C'est à la fusion du Coafuciisme avec le Shintoisme, que le Japon dut ces principes. Ils sont restès les mêmes dans le Japon moderne, avec cette différence, que tout citoyen est cense devoir maintenant à l'empereur, ce que le sumurai croyait jadis devoir a son prince.

Vers la fin de la période dite de Kamamura (1192-1333), temps des guerres léodales et des Intrigues politiques, le Tehouhisme fut introduit au Japon par Kitobatake-Chikafura (1293-1354). Les moines de la secte 論 Teh'an, très nombreux au Japon, s'emparèrent des théories des philosophes chinois 宋 Song, et les exploitèrent à leurs fins. Deux d'entre eux, 玄 惠 Gen-e (1269-1352) et 圖 月 Engetsu (1269-1357), se distinguèrent par leur zéle. — Durant la période des Shōgun Ashikaga, dite de Muromachi (1392-1490), la suprématie littéraire appartint aux 五 由 Goran, les einq grands couveuts de la secte 論 Teh'an a Kyōto. Ils firent tout ce qu'ils purent, pour propager la doctrine de Tchou-hi. Le bonze 清 書 Seikei du couvent Kennin-ji, et le bonze 義 遵 Gidō du couvent Nanzen-ji, l'expliquèrent et la commentèrent. L'école Ashikaga-gakkō devint un centre florissant de Confuciisme.

l'insiste sur ce point, qui a une grande importance. Aucune secte ne fut jamais aussi froidement et aussi cruellement persecutrice, que le Confucilsme rationaliste et politique, tel que le areat Sunn-tren et Tchon-hi, C'est le Confuciiste Hayashi Razan, son secrétaire, qui inspira et rédigea tous les actes du shogun legasu. L'édit de persécution du 27 janvier 1614, contre les Missionnaires et les Chrétiens, fut l'œuvre de Hayashi Razan. Il composa de plus et publia l'ouvrage en trois volumes, Hi-Yasohyō 排 耶 蘇 数 Haro sur les chretiens!, contre le 天 主 寶 議 Tenshu Jitsugi du P. M. Rieci S.J. Il essaya ensuite d'en faire autant aux Buddhistes, mais échoua cette fois piteusement. Cependant, après la mort de legano, il ent tonte la confiance de son fils et successeur Hidetada, qu'il aida de toute son habileté à exterminer les chrétiens et à fermer le Japon aux étrangers. En 1624, il fut encore nomme secretaire de l'emitsu, fils de Hidetada. En 1629, il devint Ministre de l'intérieur. Il fut également honoré par letsuna. En 1657, un încendie détruisit sa muison, sa hibiiothèque, ses manuscrits. Il mourut de chagrin trois jours après. - La constance des Chrétiens contre lesquels il avait déchainé la persecution sangiante, l'exaspera et lui arracha des cris de rage... « Vraiment cette religion a des accents qui ensorcellent !.. Ne se trouvera-t-il personne pour étousfer sa voix?... Ab! qui la détruira donc?».. Les auteurs japonnis modernes le blament d'avoir traité les chrétiens comme il le fit. Cependant M' Inque Tetsujiré lul compte comme circonstance attenuante equ'il se trompa par excès de zèle pour sa foi confuciiste ». Je souligne l'aven. Oui, c'est bien comme Confuciiste, que Hayashi Razan répandit le sang chrétien.

Cependant 中 江 臨 間 Nakae Tōju (1608-1613) osa enseigner la doctrine de 王 陽 明 Wang-yangming, en japonais Ogomei, le 陽 明 派 Yōmoi-ga-kuha, et l'opposer à l'école Tchonhiste, le 圖 朱 學 颁 Teishu-gakuha. La doctrine d'Ogomei plut extrèmement aux moines védantistes 直 Tch'an, l'idéa-lisme de cet auteur les servant mieux encore que le matérialisme de Tchou-hi. Le grand homme de cette école, fut 篇 譯 前 Kumazawa Banzan (1619-1691). — Mais hientot le Yōmoi-gaku novateur fut persècuté par la famille Hayashi, chargée de l'enseignement officiel exclusif du Tchouhisme, et cela jusqu'à avoir des martyrs. Pai dit que Ieyasu et ses successeurs voulaient que leurs su-

jets pensassent tous de même. Y ent-il aussi dans l'introduction de la doctrine nouvelle quelque tendance politique? c'est possible. En tout cas les meneurs de la revolte de l'ère Keian (1648-1651), se trouvèrent être presque tous des disciples du Yomei-gaku. C'en fut assez pour vouer leur école à la persécution sauglante. - Kumazawa Banzan comprit mieux le Christianisme que Hayoshi Razon, mais ne le détesta pas moios. Il le mit au-dessus du Buddhisme, mais déclara que la christianisation du Japon serait le reniement des traditions nationales, et la déchéance de la dynastie impériale issue du Clel. Il constata d'ailleurs très bleu, que le Christianisme donnait pleinement au cœur du peuple, et le Buddhisme quelque peu, l'aliment qu'il lui fallait; tandis que le Confuciisme ne lui donnaît rien du tout. Il comprit que, laissé libre, le noble et généreux peuple japonais se ferait chrétien en masse. Et finalement il exigen que le Confuciisme employat la violence, et contre le Buddhisme, et contre le Christianisme, coupables de ne pas être des religions nationales. Les Confucilstes Tchouhistes appliquérent son réquisitoire à sa propre école non autorisée, et la persécutérent comme étant elle aussi contraire à l'uniformité nationale.

Mais la persecution n'éteignit pas l'école d'Oyomei. Peut-être aida-t-elle même à sa diffusion. Car, pour les ames guerrières, et toutes les ames japonaises le sont; pour les ames guerrières, dis-je, la persecution est un stimulant. Et quand le jour vint où le gouvernement retira an Tebouhisme son monopole, Oyomei triempha. Et l'homme, et son œuvre, ont en effet quelque chose de noble et d'élievé, fait pour plaire à un peuple chevaleresque. Actuellement la doctrine d'Oyomei, est la doctrine préférée des Confuciistes japonais, philosophes ou éducateurs. Elle est surtout la doctrine préférée des successeurs des samurai, des braves officiers de l'armée japonaise. Je puis rendre de ce fait peu connu, un témoignage personnel. A Tôkyō, un groupe de Lettrès japonais de l'élite la plus haute, me questionna sur le cas qu'on faisait actuellement en Chine de Wang-yangming. Je dus répondre qu'il était considéré comme un peu hérétique, à peine connu, et pas lu du tout. Or je reçus immédiatement cette réplique: «Bah! chez nous ses œuvres sont le livre de chevet de tous les officiers».



Je conclus. Ceux-là se tromperaient grièvement, qui croiralent que le Confuciisme est, dans le Japon moderne, une antiqualile, un souvenir. Il y est au contraire vivant et agissant, faisant cause commune avec le culte des héros nationaux, le shintoisme, dont rien ne le sépare; faisant aussi front avec lui, contre le Buddhisme et le Christianisme. Les ouvrages de vulgarisation confuciistes publiés dans ces dernières années, forment une hibliothèque. Citons la préface du Jukyō tetsugaku gicairon... «Confucius Shaka et le Christ, sont trois Sages que l'humanité a produits. Mais le Confuciisme diffère fondamentalement d'avec le Buddhisme et le Christianisme. Le Buddhisme et le Christianisme croient à l'existence d'êtres supérieurs à l'homme; ils veulent élever l'homme au-dessus de sa nature, et placent sa fin dans un état idéal à atteindre après la mort. Le Confuciisme au contraire veut faire de l'homite un être parfait, mais pas en dehors de sa nature. C'est dans ce monde-ci, que le Confuciisme veut réaliser l'homme type et l'âge d'or. Le Confuciisme est du haut en has un rationalisme moral. Il écarte les considérations

spéculatives, et se cantonne dans la pratique. Il ne veut que faire suivre à chaque homme la vraie voie de l'homme, obtenant ainsi une société parfaite, une natiou unie et forte. — Dans notre pays (au Japon), depuis Shōtoka Taishi, c'est-à-dire depuis plus de mille ans, le Confuciisme est devenu la norme des mœurs, la règle qui gouverne nos idèes. Il a été la force secréte qui développa notre pays. Il est l'âme même de notre pays. Il est indéracinable, indestructible. En ces derniers temps, le monde intellectuel est bien agite. Beaucoup cherchent leur voie, désirant une foi. Au lieu de chercher au loin, ne vaudrait-il pas mieux se rappeler notre passé?»

Les Missionnaires du Japon actuel, sont du même avis. \*Que le Confuciisme forme le tréfonds de l'âme japonaise moderne, c'est là une vérité indiscutable. Il est à l'âme japonaise, ce que le stolcisme fut à l'âme romaine du temps d'Auguste. Et, comme le stolcisme romain, le Confuciisme Japonais s'oppose au Christianisme, comme au moias inutile à son avis, parce que pas supérieur comme élévation morale. \*—— \*Toutes les écoles Japonaises sont matérialistes, toutes expliquent l'univers sans un Dieu créateur. Pour toutes, l'homme est l'expression la plus parfaite, de ce que la nature-pent produire. Il n'a pas d'âme immortelle. Fleur de la nature, il n'a de devoirs qu'envers la société, laquelle est régie par des lois naturelles éternelles. C'est l'enseignement confuciiste qui a, pendant ces trois derniers siècles, inculque ce matérialisme aux savants comme aux ignorants, et a formé le Japon matérialiste contemporain, où tous font de la vie présente le tout de l'homme, se riant de l'hypothèse d'une survivance, » (J.B. Duthu.)

Que le dernier mot soit à un Japonais... : Grâce à la fusion actuelle en voie de se faire, entre les sciences occidentales et la morale du Sage chinois, le Confuciisme reprendra une vigueur nouvelle, et sa morale acquerra une torce encore Insoupconnée » dit Mr De Bunjo.

El mol je pense qu'en Chine il en sera de même. Non à cause d'aucun mérite intrinsèque de la doctrine de Confucius, tella que les siècles l'ont faite. Mais parce que cette doctrine étant un positivisme matérialiste, pour se mettre sur le pied d'égalité avec les matérialistes et les positivistes du monde entier, les Chinois lettrès n'auront aucun effort à faire. Étant Confuciistes, ils sont à hauteur, et peuvent mettre leur main dans la main des plus avancés. Dans les luttes passées présentes et futures du Confuciisme contre le Christianisme, en Chine, l'homme Confucius pe joue aucun rôle C'est la lutte du positivisme contre la révélation, du matérialisme contre le spiritualisme, comme partout ailleurs.

Sources. — 王 陽 明 全 書 Wang-yangming ts'uan-chou, les Genvres complètes de Wang-yangming ( Oyomei ).

Je dois le meilleur de ma connaissance des choses religieuses japonaises, à M' A. Villion des Missions Étrangères de Paris, vénérable vétéran des Missions du Japon, que je tiens à remercier ici de tout cœur.

On trouvers bien des choses intéressantes, dans l'excellente revue Mélanges japonais, dont la cessation a mis en deuil tous ceux qui s'intéressent au mouvement des Idées dans l'Extrême-Orient.

## Soixante-treizième Leçon.

Mahometisme chinois.

Les Mahométans établis en Chine, par groupes qui comptent parfois plusieurs militers d'âmes, descendent probablement tous de soldats musulmans gagés par des empereurs chinois, lesquels, après la campagne finie, acceptèrent de se fixer dans le pays, comme colons militaires formant des garnisons; le système chinois traditionnel. Dés l'an 756, le kalife abbasside Abou Djafar el Mançour, procura à l'empereur in Sou des in l'ang un corps d'élite arabe. Le fait se renouvela souvent, au cours des âges. Enfin, dans les temps modernes, le Sud et le Nord de la Chine, se remplirent de Mahométans, par contiguïté.

Les Mahométans chinois sont Sunnites. Ils ont deux sortes de livres. Les uns sont des traductions littérales d'ouvrages arabes; je ne m'occuperai pas de ceuxlà. Les autres, composés en Chine et pour la Chine, contiennent des pages bonnes à connaître. Je vais en citer un certain nombre.

### L R i le vrai Seigneur.

«L'anguste vrai Seigneur, unique et sans pareil, a donné maissance au ciel, à la terre, aux hommes, à tous les êtres. Il existait avant que le ginn et le gang ne fussent. Sa puissance, auparavant latente, s'est manifestée par la production des créatures innombrables. Il n'eut pas de commencement. Il n'aura pas de fin. Sa substance étant M to 2 th spirituelle, est absolument différente de celle des créatures. Il n'a, ni figure, ni lieu, ni étendue, ni parties. C'est lui qui régla les lois et les nombres. C'est lui qui gouverne les cieux et les hommes. Il est immuable, intelligent, puissant, parfait, bon. Ses actes sont Instantanés. Il nourrit tous les êtres avec sollicitude, leur donnant sans cesse sans s'appauvrir jamais. Sa vie est la source de toute vie. Ce vrai Seigneur, dit le Coran, est un, est unique. II n'a ni parents, ni enfants, ni épouse. - Le vrai Seigneur et Mattre du ciel et de la terre, les Confuciistes l'appellent le Souverain d'en haut, les Taoistes l'appellent le Vénérable du ciel ; nous Mahométans nous l'appelons le vrai Seigneur, Dans nes Écritures, nous lui donnous le nom d'Allah. Allah gouverne seul le ciel, la terre, les hommes et les esprits. Allah est le seul et unique Seigneur et Mattre. - Les rits arabes comprennent diverses manières de saluer. Le salut le plus humble, consiste à prosterner son corps tout entier, y compris la tête. Nous Mahométans réservons ce rit de la prosternation, exclusivement au seul vrai Seigneur. Nous pe nous prosternous devant aucua homme. »

A cette section (du m m) sur la divinité, le Mahométan chinois m m Liou-tchenkie (Canton 1710) a ajonté la note suivante... « Je pense que quand les anciens livres chinois, les Odes et les Annales, parlent du Souverain d'en haut, ils parlent de Celui que nous Mahométans appelons le Mattre et Seigneur. Les premiers emperaurs de la Chine vénérérent et redoutérent ce Souverain d'en haut, et le priérent d'un cœur sincère. On l'appelait aussi Ciel, Auguste Ciel, Spiendide

Ciel. On parlait du mandat du Ciel, de la colère du Ciel. Il est clair que le Ciel et le Souverain étaient identiques. Il est clair que ces termes ne désignaient pas le ciel matériel azuré. Mais il est clair aussi que, en définitive, les anciens ne définirent pas suffisamment les attributs de leur Souverain. - Depuis Confucius et Mencius, on cessa de parler du Souverain, pour ne plus parler que du Ciel. De vulgaires imbéclies (sic) n'arrivant pas à pénétrer jusqu'à la cause première, s'arrétérent au ciel matériel. Ébranlés par eux, même des hommes intelligents se prirent à douter, et tinrent des propos inconsidérés. De la la perversion de la vérité primitive; de la toutes les erreurs... Sous la dynastie Song, le philosophe Tch'eng-i commentant les Mutations, écrivit : «Le Souverain, c'est le Seigneur du ciel. Quand on envisage son essence, on l'appelle Ciel; quand on envisage sa puissance, on l'appelle Seigneur». Celui-là vit encore un peu clair. Mais écoutous Tchou-hi. Sur un premier texte, il commence par dire « c'est la norme qui a tout produit, et qu'on appelle le Souverain». Sur un deuxième texte, il dit «la norme est stérile; c'est la matière qui a tout produit». Enfin, commentant un texte des Annales, il dit: «Kao-tsoung reva que le Souversin lui donnaît un bon ministre. Puisqu'il obtint réellement ce ministre, on ne peut pas nier l'apparition. Mais on ne peut l'expliquer, ni par la norme, ni par la matière. v.. Ainsi voilà un auteur qui, en trois textes, explique la raison d'être des choses, d'ahord par la norme, puis par la matière, puis reste à quia en niant que ce soit la norme ou la matière. Où est l'homme désirenx d'avoir des renseignements sur la vrale voie, sur les origines, qui prendra cet auteur-là pour mattre? Est-il étonnant, après cela, que l'erreur ait rempli le monde et étouffe la vérité?.. Les anciens Lettrès disaient: Si la doctrine orthodoxe n'est pas comme, c'est que les doctrines hélérodoxes l'étouffent. Et moi je dis: Si les doctrines hétérodoxes ont tout envahi, c'est parce que vous Lettres avez corrompu la vraie doctrine. Scrutez vos anciens llyres, revenez à l'intelligence de la doctrine primitive, pénétrez les paroles de vos anciens empereurs et sages, et c'en sera fait des doctrines hétérodoxes, et vous verrez que nous Mahométans avons la vérité.»

# II. 人 神 l'esprit de l'homme, l'âme et sa destinée.

ell y a trois sortes d'êtres. Le vrai Seigneur seul a'a pas eu de commencement et n'aura pas de fin. Les anges et les âmes ont eu un commencement mais n'anront pas de fin. Les animaux et les végétaux ont eu un commencement et auront 
une fin. — L'âme spirituelle de l'homme vient du ciel; son corps matériel vient 
de la terre. La réunion des deux cause la vie, leur séparation cause la mort. Ce 
qui est matériel, se décompose à la longue; ce qui est spirituel, dure éternellement. L'âme des bons, pure et sans souillure, monte au ciel pour y jouir dans le 
paradis d'un bonheur sans fin. L'âme des méchants, souillée par les excès du 
corps, tombe en enfer pour y souffrir des peines éternelles; la peine du feu, dit 
le Coran, et divers autres supplices. — Le vrai Seigneur a commis aux anges qui 
tiennent ses livres, le soin d'inscrire les mérites et les péchés des hommes. — Il 
est écrit: la vie en ce monde de poussière, est comme un acte d'une comédie. Il 
est écrit: l'homme droit a quatre ennemis, savoir, ses propres penchants, le demon, les fous, ce monde de poussière. — Ceux qui auront pris le droit chemin de

l'obéissance au Seigneur, aboutiront au ciel. Ceux qui auront pris les sentiers de la désobéissance au Seigneur, aboutiront au feu de l'enfer. Il est écrit: l'enfer est un feu dont les pécheurs sont l'aliment. — Quolqu'aucun homme n'alt vu les peines de l'éternel enfer, nous savons pourtant avec certitude qu'elles existent. Car, si le bien et le mai de cette vie restaient sans sanction après la mort, finalement les bons nuraient tort et les méchants auraient raison, ce qui ne peut pas être.

## III. 清 異 数 la pure et vraie religion.

«L'anique vrai Seigneur créa Adam l'ancêtre des hommes dans 天 方 l'Arabie, pays situé au centre du monde. Il composa pour lui la grande loi. Ce fut là le commencement de la religion. Dans la postérité d'Adam, les saints ne firent jamais défaut. Mais jamais ces saints ne se permirent d'inventer aucun précepte. Tout ce qu'ils enseignérent, leur était venu par tradition d'Adam, lequel l'avait appris du vrai Seigneur. »

: Ensuite, les hommes s'étant multipliés, s'établirent dans toutes les directions. D'après les traditions arabes, environ mille uns après Adam, une grande incudation noya les hommes. Au bout de trois mois, les eaux se retirérent. Alors le grand saint Noé reçut mission de remettre le monde en état (aucune mention de l'arche). Il fit canaliser les quaire régions par ses disciples. Toute la terre fut peuplée, environ deux mille ans après Adam (aucune mention de la tour de Babel . - Dans les temps voisins de l'origine, la religion se conserva. Dans les temps subséquents, elle dégénéra. Ainsi les dispositions des premiers empereurs chinois, sont encore conformes aux traditions primitives. Mais quand, vers la fin des El Tcheon, on fut loin de l'origine, les philosophes des diverses écoles firent si bien par leurs élucubrations creuses, que chaque homme finit par parler autrement que les autres, que chaque famille finit par avoir sa religion. Leurs erreurs se propagérent, se transmirent. De là tant d'écoles et de sectes, tant de doctrines si différentes de la religion primitive. Dans notre Arabie seule, les saints conservèrent pure et intacte la religion du vrai Seigneur. Elle fut transmise d'Adam. par Seth, Noe, Abraham, Ismaël, Moise, David, Jusqu'à Jésus. Quand Jésus ent quitté ce monde, la religion ne fut plus prêchée. Par suite elle s'altéra et des hérésies se répandirent. Six siècles après Jesus, 程 罕 服 使 Mahomet maquit. Il recut mission de purger le monde des fausses doctrines, et de rendre son ancien eclat à la religion primitive.

Adam fut la racine: les patriarches furent le tronc, les branches, les rameaux; Jésus fut la Beur, Mahomet le fruit. Désormais c'est fini. Mahomet est le 至 聲 Saint par excellence, après lequel il n'y en aura plus d'autre.»

• « Voici le sommaire de sa doctrine: Le Seigneur est l'auteur de toutes choses. Il est spécialement l'auteur de notre nature, de notre cœur. C'est ini qui nous a créés, qui nous a faits intelligents, qui nous a donné tout ce que nous avons. Nous lui devons donc toute notre reconnaissance. Nous devons croire et confesser qu'il est le Seigneur qui a fait le ciel, la terre, et tout ce qui existe. Aucune de nos pensées ne doit s'écarter de lui. Aucune de nos actions ne doit sortir de la voie de ses préceptes. Le Seigneur exige, pour son service, l'action et le cœur. L'action ains le cœur, n'est pas un service. Les yeux, les oreilles, la bouche, les membres, tout doit le servir. C'est dans cette consécration intime, que consiste la consommation, le retour à l'origine, l'union de l'homme avec le ciel. C'est là le seul souci qui doive préoccuper l'homme.

Le vial Seigneur dit: J'étais libre de créer ou de ne pas créer l'homme, Je l'ai crée, afin qu'il me connût. — Le Seigneur était libre de créer ou de ne pas créer le monde. Il l'a créé pour l'homme... Il était libre de créer ou de ne pas créer l'homme. Il l'a créé pour soi, pour être counn de lui. Celul qui connaissant le Seigneur ne lui obeirait pas, serait pire qu'un infidèle. — Le Seigneur et moi, nous sommes l'un d'l'autre, comme l'eau au poisson, comme l'air à l'oiseau. Le Seigneur m'a donné la vie. It me nouvrit. Il m'aime. Il me bénit. Je suis comble des bienfaits du Seigneur.»

Le vrai Seigneur crès l'âme du premier homme Adam, toute belle et pure, et l'unit à un corps. Quand l'âme d'Adam se fut tournée et retournée dans ce corps, et ent constaté l'étroitesse et l'obscurité de sa demeure, elle se sentit captive et devint triste. Tendant au Seigneur, de toute sa peusée, de tout son amour, elle allait hrisér la cage de son corps, déchirer son vêtement de bone, pour s'envoler vers son premier nid (le sein de Dieu). Mais le Seigneur lui dit avec autorité et douceur: Pas maintenant. Attends! un jour tu rentreras au ciel, pour y jouir de la félicité. Cette parole ne diminus pas la douleur d'Adam, qui ne trouvait de plaisir à rien. Alors, d'une côte de son flanc gauche, le Seigneur lui fit une épouse qu'il appela Éve. Quand ils se furent unis, le cœur d'Adam commença à s'apaiser. Ensuite, Adam et Éve s'étant laissé séduire par l'ange déchu Ebits, et ayant désobéi au Seigneur, furent exilés sur la terre.

La doctrine des Mahometans chinols sur Jesus, melange de Nesterianisme et de Millénarisme, est curieuse... On suit que Mahomet fut disciple du moine nestorien Bahira... «Mahomet dit: Les Julis prétendent qu'ils ont tué le Messie, Jésus le fils de Marie, l'envoyé de Dieu. Non, ils ne l'ont pas tué, ils ne l'out pas crucifié. Lu autre, qui lui ressemblait, ini fut substitué. Quant à lui, Dieu l'a entevé. — A lu fin des temps, un homme paratira, être au visage humain, au cœur de démon, qui préchera le culte des richesses, et traitera la foi d'erreur Devant lui, les fidèles scoutcomme des moutons quand le ilon paratt. Ils fuiront desville en ville, vivront disperses et étrants. Alors Jésus reviendra sur la terre, et exterminéra ce monstre, après quoi tout l'univers croirs en lui, il est l'Emmanuel, dont Mahomet a préparé

le second avénement, le triomphe final, après son insuccès passager de jadis. — Enfin les anges jouevont de la flûte. Toute vie cessera. La terre sera aplante comme une nire, par un vent terrible. Pais tous les hommes ressusciteront, chacun dans son corps d'autrefois, et seront jugés. Au jour du jugement, Jésus sera le grand témoin, le mattre de la vie éternelle. Le hiou et le mai faits par chacun durant sa vie, parattront aux yeux de tous comme dans un miroir. Enfin viendront le châtiment des méchants, et la récompense des bons »

«Jadis le Seigneur fit monter Jesus au quatrième ciei. Jesus en redescendra un jour pour recueillir sa race. C'est ini l'Emmanuel. Quarante ans après sa descente, viendra in fin du monde. — Grâces scient rendues au vrai Seigneur, qui nous a fuit connaître, par Mahomet et le Coran, les choses à venir, le bouhour du ciel, les poines de l'enfer, la vie sans fin; qui nous a donné de pouvoir nous préparer à la venue de l'Emmanuel, à retourner avec lui dans le paradis. Grâces soient rendues au vrai Seigneur, qui nous rendra l'Emmanuel, qui nous donnera son ciel éternel, à nous faibles humains. Quelle grâce!»

L'Annonciation de la Vierge par l'ange Gabriel, est souvent et assez bien racontée. Les Mahométans chinois admettent que Jésus est né d'une vierge. C'est un prophête, le plus grand des prophètes. Les chrètiens ont eu le tort d'en faire un dien. - a Jesus, un descendant de David, ayant recu du vrai Seigneur un livre saint, le precha pur Juifs sans succes. Voyant que les Juifs ne se convertiralent pas, il les abandonna et s'eleva au ciel, ce qu'ayant vu, des Juifs le déclarérent fils du Seigneur du ciel, crurent en lui, l'adorèrent, et se constituérent en Église du Seigneur du ciel». - En quoi votre religion mahometane differe-t-elle de la religion catholique? demande queiqu'un... Le Mahometan repond : « Comme nous, les Cathotiques n'ajoutent pas foi aux superstitions buddhistes et taoistes : comme nous, ils reconnaissent pour Seigneur celoi qui est au ciet. Main, Jesux étant ne d'une mère saus avoir de pere, on a pretendu qu'il était le fils du Sublime Ciel, on le représente crucifié, on dit que prier Jesus et prier le Sublime Ciel Vrai Seigneur c'est tont un. Nous Mahométans avons toujours rejeté ces déductions. Le Jésus des Chrêtiens est le Eulisa (Issa) de nos livres saints. La doctrine qu'il prècha est notre doctrine. Mais, aprês lui, il ne se trouva personne qui fût capable de continuer 35 prédication. Ses douze disciples se partagérent en diverses sectes, qui interprétérent l'Écriture chacune salon son sons particulier. Les Chrétiens dirent que Jésus avait été le Seigneur du ciel incarné dans le sein de la sainte Mère; qu'il avait souffert et était mort pour la conversion des hommes. Ils crurent vraiment que Jésus était le vrai Seigneur incarné pour le salut du monde. En cela ils eurent tort... Qu'on vénére Jésus comme un saint, c'est juste. Mais qu'on en fierse le Seigneur, c'est une grande erreur, s

#### IV. La profession de fei.

Je proteste que rien (aucune creature) n'est le vrai Seigneur. Il n'y a qu'un seul vrai Seigneur, dont Mahomet est l'envoyé. — Rien n'est le Seigneur. Il n'y a qu'un vrai Seigneur. Mahomet est l'ambassadeur du Seigneur. — Je crois que le Seigneur a naturellement la puissance et la gloire, l'accepte toutes les lois du Seigneur. — Je crois au vrai Seigneur, à ses Anges, à ses Écritures, à ses Saints. Je

crois au monde à venir. Je crois qu'il y a, pour le bien et le mal, une sanction fixée par le Seigneur. Je crois à la résurrection après la mort. — Il est pur, le vrai Seigneur. Que toute louange remonte à tuil Aucun être n'est le Seigneur. Lui seul est le Seigneur. Le vrai Seigneur est infiniment grand, éternel, tout-puissant. Adorons le Seigneur!

### V. Les cinq pratiques.

Ce sont, l'adoration mentale, la prière vocale, le jeune, l'aumône, le pélerinage à la Mecque. — Adorer le vrai Seigneur, dans la paix du corps et du cœur. Prier aux temps fixés, avec attention et pureté. Jeuner durant un mois par an (ramadan), pour asservir ses convoitises. Payer chaque année tribut aux pauvres, en signe de reconnaissance pour les bienfaits reçus du Seigneur. Visiter la Mecque une fois dans sa vie, pour satisfaire sa piété et faire profession de sa foi. Ces observances détachent l'homme des créatures et le raménent au Seigneur. Elles sont comme une route qui conduit de ce monde au Seigneur.

- 1. L'adoration doit être, autant que possible, continuelle. Elle est la conversation de l'âme avec le Seigneur. Elle est expliquée comme un acquiescement de la volonté humaine à la volonté divine, avec rétractation de tous ses mouvements déregles. C'est l'hommage de toute l'âme.
- 2. La prière vocale accompagnée de prosternations, est l'hommage du corps. Elle doit être précédée des ablutions rituelles, dont les détails compliqués sont minutiensement définis. La circoncision est rattachée à ces abintions. Elle se pratique, disent les livres, parce que sans cela une partie du corps ne serait pas atteinte par l'eau des ablutions. Un tract populaire dit crument que, vers son age de sept ou huit ans, après avoir examiné les organes de l'enfant mâle, on retranche le prépuce, qui empêcherait l'eau des ablutions de laver une partie du corps. Puis bien vite, pour faire passer la chose, l'auteur s'étend au long sur les inconvenients du phimosis, décrits dans les traités de médecine chinois. - Le croyant prie cinq fois par jour, à l'aube, à midi, après midi, au soir, avant minuit. Quand il prie, it doit se tourner vers l'Occident, vers le temple de la Mecque. Il forme d'abord son intention en se tenant debout, puis il élève les deux mains à la hauteur des oreilles, commence sa récitation, s'incline, se prosterne deux fois, enfin s'accroupit. Le moindre manquement à ces rits, rend la prière value. - Tous les sept jours, un jour entier est consacré à la prière, à l'examen et à la purillention de ses actions et de ses pensées. - Enfin, chaque année, deux grandes fêtes (bairans), jours de prière publique. La première 明 育 id ai fetr, tombe la jour aŭ an rompi le jeune aprés le mois de romadan. La seconde 🕮 省 id al karban, est le jour du sacrifice en union avec les pélerins de la Mecque. Ce jour-la, après un jeune préparatoire, les fidèles se réunissent, lavés, ornés, parfumes. Les victimes sont sacrifices en commun. Chaque offrant immote la sienne, en lui coupant la gorge. Il garde un tiers de la viande pour sol, donne le second tiers aux panvres, et le troisième à ses parents et voisins.

La prière est la source qui lave les pêches, la colonne qui sontient la raligion, l'escaller qui mêne au Seigneur. Chaque septième jour est jour de culte, parce que le monde a été créé en sept jours. Pourva qu'il y ait quaire croyants, il doit y avoir assemblée. Purifiés, lavés, bien vêtus et parfumés, les fidéles vont à la musquée, où ils font d'abord les reverences rituelles. Ensuite le mollah étant monté en chaire, loue le Seigneur, Mahomet et les Saints, puis exhorte le peuple. L'exhortation finie, élevant la voix, le mollah foue derechef le Seigneur, et invite les fidéles à se prosterner deux fois devant lui. Les fidéles saluent aussi Mahomet. Enfin ils récitent en commun une invocation au Seigneur, dont voici le texte... « O vénérable et grand Seigneur, nous te prions de nous aider à te servir, nous te prions de nous pardonner nos péchés. Nous croyons en toi. Nous mettons toute notre confiance en toi. Nous le louous, Nous sommes pleins de reconnaissance envers toi. Nous proclamons tes bienfaits. O vénérable et grand Seigneur, nous nous prosternons devant toi seul. Nous voulons marcher fidélement dans tes voies. Nous voulons te servir avec zèle. Nous espérons en ta miséricorde. Nous redoutons tes jugements. »

- 3. Le jeune. Durant le ramadau, chacun mange son soul au premier chant du coq; puis aucune nourriture, aucune boisson, ne peut être prise, jusqu'à l'apparition des premières étoiles. Les jours de Jeune sont chômés. Ils doivent être employés tout entiers à examiner sa conduite, à laver ses péchés par le repentir et la prière. Les malades, les femmes enceintes ou nourrices, devront suppléer plus tard les jours de jeune omis. Tout jour de jeune omis involontairement, doit être supplée par un jour de jeune volontaire. Tout jour de jeune omis délibérément, doit être supplée par solxante jours de jeune continus. Si, durant cette longue pénitence, un seul jeune est omis, les jeunes précédents ne comptent pas. Ceini qui n'est pas capable de jeuner durant soixante jours continus, peut se racheter en libérant un de ses esclaves; ou bien, s'il n'a pas d'esclaves, en donnant à soixante pauvres une aumône équivalant à la valeur de deux livres de blé ou quatre livres d'orge pour chacun. Tout vieillard que l'âge a rendu incapable de jeuner, doit racheter chaque jour de jeune par la même aumône faite à un pauvre.
- 4. L'aumône. Chaque fidèle doit aux pauvres le quarantième de son revenu annuel en argent; la dime du produit de ses terres et jardins; un bœuf sur 30, un mouton sur 45, un mouton par 5 chameaux, un chameau par 25 chameaux; enfin le cinquième du produit des carrières et mines. Les créanciers insolvables sont provisoirement dispensés de l'aumône; ils doivent avant tout payer leurs dettes. L'aumône ne compte, que si elle est faite à des Mahométans, hommes libres, vivants et vraiment pauvres. Les parents et proches doivent passer avant les autres. Un don fait à un esclave, une dépense faite pour un défunt, ne comptent pas comme aumône.

Tout Mahométan doit mépriser les richesses, se loger et se vêtir simplement, vivre sobrement. — La musique est interdite, parce qu'elle énerve ou affole l'âme. — Le viu est probibé, parce qu'il trouble la raison. — Tout animal qu'on tue pour le manges, doit être égorgé, afin que son sang s'écoule entièrement. Avant de lui ôler la vie, on en demande la permission au Seigneur, qui la lui a donnée. — La viande du porc est probibée. Hem, la chair de tous les carnivores

et rapaces. Item, la chair de tout animal mort de maladie on de vieillesse. Item, la chair de tout animal qui n'a pas été égorgé, spécialement de ceux qui ont été tués au moyen d'une arme à feu, leur sang étant resté dans leur chair.

Je décrirai tout à l'heure en détail les rifs funébres. Les rits auptioux semblent avoir été influencés par la contume chinoise. Its ne contiennent rien de proprement religieux, l'adoration du ciel et de la terre étant supprimée. Font se passe avec grande simplicité. — l'enfant nouveau-né, au septième jour qui suit sa naissance, on immole deux moutous si c'est un garçon, un seul si c'est une fille, en action de graces au Seigneur. Ce jour n'est pas calui de la circoncision, laquelle se prailque fort tard, comme j'ai dit plus hant.

### VI. Les Ti M cinq règles.

Dans l'énumération des relations, identiques à celles des Confucilistes, les époux sont placés en premier lieu.

- 1. L'époux doit aimer sa femme, la bien traiter, l'aider à être vertneuse, être indulgent pour elle comme pour un être faible, enfle lui être fidèle. La femme doit être respectueusement et absolument soumise. Elle doit s'efforcer de mériter l'amour de son époux Si elle l'oblient, elle peut croire que la Seigneur l'aime; sinon, elle doit croire que le Seigneur la bait. La femme quitte sa famille pour s'attacher à son mari, au point que, même en cas de maladie ou de mort de ses parents, elle ne peut les visiter qu'avec la permission de son mari.
- 2 La paternité doit être donce. Le père doit almer tous ses enfants, également, car ses filles aussi lui ont été données par le Seigneur. Le fils doit almer et rénérer ses parents, recevoir leurs instructions avec docilité et reconnaissance. Peuple fidéle, bénis le Seigneur, et bénis les père at mère, dit le texte.
- 3: Le prince doit être humain et bon, comme lavid. Éconte lavid, dit le Seigneur; c'est moi qui l'ai donné ton mandat; c'est moi qui l'ai fait le roi de ton penple, pour que tu le gouvernes avec justice; si tu cherches ton intérêt privé, tu auras quitté ta voie; c'est moi le Seigneur qui l'ai nommé. Le prince, dit le texte, est l'ombre du vrai Seigneur, l'appui du peuple. Le prince est le serviteur de son peuple; si un homme pâtit, c'est sa faute. Le prince doit faire siens les intérêts, les sentiments, les joies et les peines de ses sujets. Il doit se garder de l'ambition d'agrandir ses domaines, de perpetuer son pouvoir. Il doit mépriser sa propre grandeur, pour ne se soucier que du bien de son peuple. Il doit tenir su porte ouverte aux censeurs, fermée aux flatteurs. Qu'il aime le peuple, universeilement et gratuitement; comme le ciel qui donne sa lumière, sa pluie et sa rosée, à tous indistinctement, sans exiger de retour. Les officiers doivent au prince le plus absolu dévouement. Ils doivent lui être fidèles, comme au Seigneur luimême, S'ils tui manquent, ils ont manqué su Seigneur.
- 4. Les frères doivent vivre en bonne intelligence, et se traiter avec équité. Les ainés doivent être bons et indulgents pour les cadets; les cadets doivent être très respectueux et irès obéissants à l'égard de leurs ainés. Les frères sont rameaux d'un même tronc, grains d'une même grappe; ils doivent donc être très unis La

supériorité de l'ainé sur le cadet est maturelle, comme celle de la main droite sur la main gauche, la plus forte sur la plus faible; mais aines et cadets deivent aussi s'entr'aider, comme les deux mains s'entr'aident.

5. Les amis se doivent vérité et fidélité. Un ami véritable, c'est le miroir qui révôle les défauts, c'est le médecin qui guérit les maux secrets. C'est la moltié de soi, c'est un autre soi-même.

#### VII. Mort et funérailles.

«O hommes, dit le texte, durant votre vie, vous devez préparer votre mort. Car le bien sera récompense, le mut sera puni. Le vrai Seigneur infiniment juste, récompense on punit sans rétour. Quand l'homme est arrivé à la place du jugement, il est trop tard pour se repentir.

Le slience le plus complet doit être fait autour d'un moribond. Sauf ses prepres enfants, des hommes seuls approchent d'un homme mourant, des femmes segies d'une femme mourante. - Avant qu'il ne perde connaissance, on exhorte le mourant à déclarer ce qu'il doit déclarer et on l'écrit. Le nombre de leunes qu'il a omis, ou de prières qu'il est tenu de suppléer: l'argent qu'il doit à autrui; les promesses ou serments qu'il a faits et a'a pas tenus, tout cela est écrit avec soin, alle que les héritlers l'acquittent. - Le lit du mourant est disposé de telle sorte, que son visaga soit oriente vers la Mecque. Durant toute son agonie, les assistants doivent l'exhorter à garder sa foi jusqu'un dernier soupir. Car tout pour lui depend de là. Il faut donc l'assister et l'aider avec dévouement et persévérance. - Quand il a expire, on lui ferme les yeux, on étend ses bras et ses jambes. Durant la nuit suivante, on lave son corps, puis on l'enveloppe de trois linceuls sì c'est un homme, de cinq si c'est une femme. Puis le défunt est ceint avec une bande, et un le dépose dans une bière. Ensuite on le pleure. On donne ordre aussi de crenser sa tombe, car l'enterrement devra sa faire obligatoirement le troisième jour. L'usage chinois de la sépulture provisoire, est sévérement censuré et répronve par les Mihometans.

En attendant l'ensevelissement, à la muison mortuaire on s'acquitte des rits funchres. Cest-à-dire que les visiteurs y vônèrent le Seigneur au nom du mort, et le remercient d'avoir tiré ce croyant de la poussière, pour l'introduire dans la pureté. Puis, le cérémoniaire se tenant debout devant la bière, et toute l'assistance, hommes et femmes réparés, se tenant derrière lui, ou honore le mort, mais sans s'incliner, sans se prosterner, sans s'agenoutiler; uniquement en pensant à ca qu'il fut, à ses vertus, et en lui donnant des éloges. — Le troisième jour venu, la bière est transportée à la tombe sur une voiture. Les fits du mort suivent la volture à pied. Les parents et amis sont allès d'avance à la tombe. Tous doivent examiner leur conscience et prier le Seigneur; aucune parole profane ne doit âtre prononcée. La tombe est creusée, à la mode juive et arabe, en forme de chambre souterraine, à laquelle un couloir en pente donne accès. Quand la bière a été amence près de la tombe, tout le monde se tient debout. Les pleurs ces-

sent. Le fils ainé descend dans la tombe, pour voir si tout est bien aménagé, et y brûle de l'encens. Ensuite tombe et bière sont entourées d'un grand rideau. A l'abri des regards, le cadavre est retiré de la bière, porté et déposé dans la tombe, les pieds tournés vers l'Occident. On défait la bande qui ceint les linceuls, on découvre le visage du mort et ou l'oriente vers la Mecque. Alors le fils dit au cadavre de son père: «au nom du vrai Seigneur, je te dépose ici.» Puis, le fils étant sorti du caveau, la porte est murée avec des pisés, sur lesquels on fixe avec des chevilles une solide natte en bambou, puis le couloir est combié et un tertre est élevé sur la tombe, tandis que les assistants récitent des prières. Le tertre doit être très bas, et avoir la forme du dos d'un cheval. Clous, briques, chaux, maçonnerie, sont absolument prohibés. Défense d'inscrire sur la tombe le nom du défunt.

An retour des funérailles, avant le soir, les béritiers se réunissent pour liquider la succession du défunt, et acquitter les dettes qu'il a déclarées avant sa mort. Pour chaque omission d'un jeune ou d'une prière, chaque héritier est tenu à une aumone de deux mesures de blé, ou à la valeur équivalente en numéraire. Tous les créanciers du défunt doivent être payés ce soir-là même. Si le moniant des créances excéde ou égale l'avoir, un tiers de la succession est laissé à la famille, les deux antres tiers étant immédiatement tivrés sux créanciers. — On continue à prier le Seigneur pour le mort, pour qu'il daigne protéger son âme. On fait aussi, à son intention, des aumônes en argent et en nature, spécialement le septième, le centième, le premier et le troisième jour anniversaire.

Sources. - Les traités 正 學 Tcheng-hiao. 典 讀 Tien-li. 釋疑 Cheu-i, 指 南 Tcheu-nan, 数 款 捷 要 Kiao-k'oan tere-yao, et autres.



## Soixante-quatorzième Leçon.

Temps modernes. — Sous la dynastie mandchoue 清 Tr'ing. — Depuis la République.

Tchouhisms officiel. — II. Le culte traditionnel du Ciel. — III. Le culte officiel de Confucius.

Montée sur le trône de la Chine par la trahison et la violence, la dynastie mandchoue des in Ts'ing dut avant tout chercher à se faire accepter. Dans ce but, ces
éleveurs de bestiaux nomades, qui pour leur compte personnel pratiquaient le Lamaïsme tibétain un ignoble Tantrisme, adulérent les Confuciistes et firent tout ce
qu'ils purent en faveur du Confuciisme. Le temps que dura cette dynastie étrangère
(1644-1912), fut l'age d'or des Lettrès; celui durant lequel ils déployèrent à loisir,
dans toute sa spiendeur, leur morgue et leur imbécillité. Je vais résumer les faits
à noter durant cette période.

#### L Tchouhisme officiel.

Depuis la fin des 💥 Han, la Chise n'eut aucune aristocratie. La ploutocratie n'y joua, socialement parlant, qu'un rôle très effacé. Les puissants du jour, grapdeurs éphémères, furent toujours et exclusivement les hauts fonctionnaires, les hommes au pouvoir. Or toutes les charges et dignités s'obtenaient par les examens officiels uniquement, et la matière de ces examens était déterminée par la caste des Lettres. Pour pouvoir s'y présenter, il fallait être recommande par des Lettres. Les seuls Lettrès étaient examinateurs. Ne passait que qui faisait profession de leurs idées. On voit le monopole, et le fait que la Chine était en réalité gouvernéepar ens particuliers. - Sons la dynas le mandchone des 滑 Ts'rng, le système fut applique plus rigoureusement que jamais. On n'arrivait que par les examens. Or les examens roulaient exclusivement sur les Canoniques confuciistes, et l'interprétation tchouhiste de ces livres était obligatoire. En 1715, l'empereur 🎼 🕮 K'anghi at faire, sous son K & patronage impérial, une édition nouvelle des Canoniques, avec commentaires tchouhistes, pour écarter l'édition des ils l'ang : page 537 ). En 1717, le même empereur lit faire, à l'usage des étudiants. 性 理 株 議 un abrège de la collection des philosophes 葉 Song publice sous les 朗 Ming (page 645). Tous les autres ouvrages publiés sous la dynastie Ts'ing, par ordre ou sous le patronage impérial, portent l'estampille du Tchouhisme, furent faits pour vulgariser la Tchouhisme, la doctrine officialle. De là le positivisme matérialiste uniforme des dernières générations.

Ce n'est pas que les savants nient entièrement fait défaut sons les Ts'ing. Plusieurs esprits de haule valeur, 圖 委 民 Kou-yen ou. 胡 河 Hou-wei, surtont 圖 哲 號 Yen-jankin, et autres, produisirent des travanx d'érudition et de critique très remarquables, sur les anciens livres chinois y compris les Canoniques, sur l'histoire astionale, etc. Mais les Officials na prisant que Tchou-hi et le genre compilation, ces hommes trop intelligents durent se passer des caresses de la for-

tune, et si leur fallut attendre que de généreux Mécène (comme 阮 元 Yuanyuan) éditassent leurs mémoires. — Ces travaux d'érudition et de critique, très
rures dans les époques untérieures à cause du manque de bibliothèques, datent
du temps de l'empereur 成 祖 Tch'eng-tsou des Ming, période 永 健 Younglao. Ce prince sit saire en double, en 1407, pour Nankin et Pékin, la collection des
ouvrages, opuscules et mémoires rares, recueillis par son ordre dans tout l'empire
(le 永 樂 大 興 Young-lao ta-tien).

---

Pour l'instruction et l'édification du peuple, la dynastie Ts'ing produisit deux séries de documents.

D'abord des collections de vies 列 蘭 d'hommes et de 河 女 femmes qui se distinguérent par quelque vertu hérolque. Vies, on plutôt morts, efficiellement enregistrées et codifices. Il ne se peut rien de plus monotone. Des traits de plété filiale exagérée jusqu'à l'absurde. Des fonctionnaires, des officiers, victimes de l'ingratitude de leurs mattres on de la basse jalousie de leurs collégues. Des suicides de femmes menacées de viol ou de rapt. Quelques figures hounétes, bien rares. Beaucoup de gestes storques calculés, de poses theátrales devant la postérité. De vraie vertu, simple et aimable, autant que pas du tout. Du paganisme enfin, sans cœur, sans conscience, sans ideal. - Dans les vies des fonctionnaires, un trait amusant revient souvent. Il s'egit de leur pouvoir sur la nature, dans l'exercice de leurs fonctions, en vertu de feur mandat, comme délégués du Fils du Cief. Cette idée est aussi vieille que la Chine; mais la voir ressasser par des incrédules notoires, c'est à faire sourire. Voici deux exemples du genre... D'un certain 益 能 Tong-tch'ai, sous-prefet de III III Han-tan, il est esconte qu'un bout cruellement battu et blessé par son maître, se précipita dans son tribunal pour lui demander justice, et qu'il condamna le mattre à soigner l'animal jusqu'à guérison (comparez page 451 ) ... Des sauterelles ayant envahl son territoire, le même alla prier le Ciel dans la campagne dévastée. Aussilôt de gros obsemux arrivérent par milliers, et dévorèrent les sauterelles. — Un certain 卷 做 Toung-hoei fut fait préfet d'un district, où les tigres faisaient de nombreuses victimes. On en prit deux, qu'on encagea. Towng-hosi les fit comparaître, dans leur cage bien entendu, et leur tint ce discours; «Le Ciel qui a produit tous les êtres, a permis que les tigres mangeassent des bœufs ou des moutons, mais il ne veut pas qu'ils mangent des hommes. Tout tigre qui a tué un homme, doit mourir. Je vous adjure done. Si vous êtes innocents, dites-le. Baissez la lête, si vous êtes compalites. :.. Aussitot l'un des deux tigres se mit à se démener en rugissant, tandis que l'autre s'accroupit en silence et buissa la tête. Tourng-linei donna ordre de tuer celui-ci. et de remettre l'autre en liberté pour qu'il instruisft sa gent. - Il y en a des votumes, de cette force. Je pense que ces deux échantillons sufficent. Ces pièces étalent évidemment destinées à donner au peuple une crainte superstitieuse des mandarius. De fait jadis le bas peuple les tenait tous pour un peu 🛍 cheun (transcendants).

L'autre serie de documents produits par la dynastie Ts'ing pour l'instruction et l'édification du people, ce furent les fameuses exhortations 📳 🎒 changen,

seize compositions faites par l'empereur 37 IF Young-tcheng sur autant de thèmes choisis par son père K'ang-hi. Afin que l'ignorance de ces sermons Impériaux ne pût être prétextée par personne, lecture publique dut en être faite, dans toutes les villes, par le mandarin local, le premier et le quincième jour de chaque mois. Ce compendium de morale (chouhiste aurait peut-être fait beaucoup de mal au stupide peuple, comme les Lettres affectent de l'appeler, s'il avait été vraiment lu et écouté. Mais la Chine impériale fut toujours le pays des édits lettre-morte. Si les instructions de Young-tcheng lurent lues parfois pour la forme, elles ne furent écoutées sérieusement par personne. Voici le sommaire de leur contenu... Principaux sujets traités, la piété filiale, la concorde entre fréres, la concorde entre concitoyens, la nécessité de travailler, l'économie, le soin de conserver sa vie et ses forces, l'utilité de l'étude, le devoir d'instruire ses fils et ses frères cadets, les rits, les sectes, les impôts. Le Ciel est nommé parfois, mais vaguement et en passant, par manière de figure oratoire plutôt que d'argument. Aucune ailusion à une vie future, aucune sanction d'outre-tombe. La conformité à une certaine hoafé innée, est indiquée théoriquement comme étant le bien; mais pratiquement, c'est à la piété fillale que tout est romené, comme à la vraie règle des mœurs. Une vie paisible et confortable est promise à ceux qui pratiqueront bien la morale impériale... La paraphrese en langue populaire qui accompagne le texte écrit, est encore pins crument matérialiste que ce texte. Elle nie formellement l'existence d'un ciel et d'un enfer, traite d'illusion le souci de s'assurer le bonheur dans une existence future, el propose nettement comme objet du culte les parents, et comme fin dernière l'aisance obtenue par le travail. Voici deux echantillons du style de cette paraphrase...

Péroraison de l'instruction sur la pièté fillale... «Il y en a qui disent: moi aussi je voudrais bien être un bon fils; mais il n'y a pas moyen; mes parents ne m'alment pas; mes parents me maltraitent... Est-ce là une excuse? Et même s'il en était vraiment alosi, ceis les dispensarait-il d'être pieux envers leurs parents? Qu'ils sachent bien que les enfants n'ont aucun compte à demander à leurs parents. Il en est des parents comme du Ciel, Quand le Ciel produit une plante, au printemps elle est inxuriante, parce que ceia plait au Ciel; à l'arrière-saison elle est thée par la gélée, parce que le Ciel le veut ainsi. A cela il n'y a rien à dire. Qui est-ce qui oserait bien demander compte au Ciel?... Il en est de même des parents. Tout fils doit à ses parents, ce qu'il est et ce qu'il a. Si tu vis, c'est parce que les parents t'ent fait vivre; s'ils te faisaient mourir, tu devrais mourir volontiers. De quel front oses-tu te plaindre de tes parents? Les Anciens disaient que les parents n'ont jamais tort».

Péroraison de l'instruction sur les sectes... «Le pire des maux, ce sont les doctrines dépravées, parce qu'elles corrompent le cœur. La pire des arrours, c'est vouloir, dans la vie présente, se préparer du bouheur pour une vie à venir. Les espérances des moines buddhistes et taoistes, qui veulent devenir Buddhas ou ténies, sont de vains réves, de trompeuses illusions. L'adage dit: Vénèrez vos parents dans l'intérieur de votre maison, et n'allez pas au loin pour brûler de l'encens, Persuadez-vous que vos parents sont deux Buddhas vivants; honoraz-les et servezles de votre mieux; cela vous profiters plus que d'aller faire des offrandes à des statues en bois ou en argile. Comprener bien que, le ciel, c'est la paix d'un cour-



Le Génie du Fleuve Janne.

vide de passions; et que l'enfer, c'est le trouble d'un cœur plein de remords. Gouvernez votre cœur comme il faut, et vous serez heureux, et les bonzes n'auront plus prise sur vous. Réglez votre maison, et vous prospererez, et vous obtiendrez du Ciel tous les biens. Ne désirez pas ce qui est au-dessus de votre condition, ne convoitez pas plus que votre lot ne comporte, n'agissez pas contre le dictamen de la raison, ne vous faites pas d'affaires avec le prochain. Soyez content de votre sort, et conlez vos jours en paix. Que les paysans labourent au printemps, binent en été, récoltent en automne, filent et tissent durant l'hiver. Que les soldats prennent les brigands, escortent les voyageurs, fassent des rondes pour tenir le pays tranquille. Que chacun, suivant les régles de sa profession, s'applique à son office. Faites cela, cela seulement, et tout ira au mieux, et personne n'éprouvers plus le besoin de chercher autre chose.»

#### II. Le culte traditionnel du Ciel.

Parlons maintenant du théisme antique fossile, dont le cuite continne, maigré tout, aux jours marquès dans le calendrier de la dynastie (page 540). Il me faut reprendre ce sujet depuis les X Yuan. — L'hymnaire des il Ming différe de ceux des dynasties qui les précédérent, par ce fait que les hymnes n'accompagnent plus l'offrande d'une manière large, mais en suivent exactement tous les gestes. Voici quatre hymnes des Ming, de l'an 1368...

#### Avant l'offrande, invitation:

L'azur s'étend en voûte immense, couvrant le monde inférieur.

Ce tertre rond est le point de l'empire où tous les Génies se réunissent.

Petites fourmis que nous sommes,

recevons-les avec vénération.

Leurs visages resplendissent comme l'or et le jade.

Leurs chars attelés de dragons courent sur les nuées.

Ils arrivent à ce tertre.

A vous, très nobles, vénération!

#### Pendant l'offrande;

«Comme un petit enfant,
moi (l'empereur) j'implore les grâces du Giel mon père,
je me confie en la charité du Ciel.
Je me suis donné toute la peine que j'ai pu.
Voici des libations odoriférantes,
voici des mets de choix,
je les ai préparés dans la joie de mon cœur,
pous vons réjouir, à Génie (le Ciel).
Après la fin de cette offrande,
que votre bénédiction demeure sur moil!»



Confucius en costume royal

Pendant que les offrandes sont consumées par le feu :

\*Sur la tertre brûlent les victimes et les soieries; nous espérons qu'elles monteront jusqu'au palais du Souverain. Nous lui avons offert le sacrifice du tertre; nous espérons qu'il le saura, dans son palais lumineux.\*

#### Renvol des Génies:

«Que les drapeaux s'agitent!

Les chars attelés de dragons et de phénix s'ébranient.

Ailez, montez vers les hauteurs!

Laissez-nous, avec votre bénédiction, une prospérité durable.»

L'hymnaire de la dynastie Ts'ing suit pareillement les phases de l'offrande. En voici quelques échantillons...

Pendant que l'empereur agenouillé offre le traditionnel morceau de lapis-lazuil. le chœur chante en son nom:

\*Que cette offrande moute dans l'espace, et soit connue en haut; qu'elle nous obtienne ce que nous désirons! Je suis venu à ce tertre, avec mes officiers, pour demander à l'Auguste Ciel, d'accorder à la terre la maturation des céréales, une bonne moisson.

Ici l'empereur fait, trois par trois, les neuf prostrations solennelles, puis offre des parfums. Le chœur chante:

«Par mes offrandes,
je fais savoir en haut mon respect.
Que suivant le chemin de la foudre,
et les voies des neuf d'agons,
cette fumée s'élève dans l'espace,
et que les bénédictions descendant sur le peuple!
C'est ce que moi, petit enfant (l'empereur),
le demande par ces offrandes.»

Pendant que les offrandes sont consumées par le feu, le chœur chante :

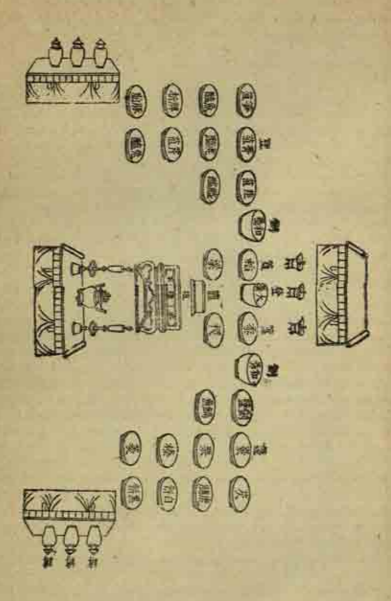
Les trépieds et les enconsoirs fument, les pièces de chair et de soie flambent, leur fumée va, plus haut que les nuages, moptrer la peine que le peuple s'est donnée. Que notre musique et nos chants fassent connaître la dévotion de nos cœurs!;



Confuctus en costums impérial.

#### III. Le culte officiel de Confucius.

Les Lettrés régnant en maîtres, la dynastie [8] Ta'ing poussa à son apogée le culte officiel de Confucius, l'hommage national rendu à la mémoire du Sage, dont ie vais résumer ici l'évolution singuillèrement tardive, lente et laborieuse. - Les visites que quelques empereurs anciens d'ent à sa tombe, ne furent pas des péferinages, mais des arrêts faits au cours de voyages qui avaient un tout autre but, Ceux qui introduisirent pius tard le culte de Confucius, ceux qui travaillérent à sa giorification, furent, notons-le bien, ou des empereurs chinois hétérodoxes, ou des conquérants étrangers établis temporairement aur le sol de la Chine. Ils honorérent Confucius, afin de se faire pardonner par les Lettrés, les uns le péché de superstition, les nutres le crime d'usurpation. Ils se prosternérent devant le Mattre, pour gamer le cœur des disciples, el par eux celui du peuple. Politique, non dévotion!... Prés de mille aus après sa mort, en 442 après J.-C., un empereur mofate élève au Soge un temple près de sa tombe. En 173, un rol tongouse fait due béréditaire le chef de sa postérité. En 505, un empereur buddhiste élève un Sage le premier temple qu'il ent à la capitale. En 637, un arinistre qui favorisa tons les culles, assigna à l'image de Coafucius la place d'honneur dans les écules. En 665, un empereur qui prailique toutes les superstitions, lui confèra le litre de Malire suprême. En 730, un empereur taobée lui accorde le filtre de roi, et lui fuit une cour de ses disciples. En 532, un empereur turc fait graver ses livres insque là peu répandus, et procure alust la diffusion de sa doctrine. En 1013, un empereur taoiste ayani transféré au dieu Pur Angusto le titre alors porte par Confucius, confora à celui-ci, par manière d'Indemnité, le nom de 奉 聚 Sage purfuit, qu'il porte encore. En 1848, la rôbe impériale lui fut concédee, un peu en fraude. En 1307, l'emperent mongot Ou l'exalta, comme jamais personne n'avait fait, de l'avau des Lettrès, En 1350, l'empersur mongol Wenn anobiit ses ancêtres. Le 6 junyler 1967, en compensation de la modification du système des examens officiels, mesure qui brisait la caste des Lettrès, le gonvernement maedehou éleva le culte de Confucius au rang de culte du premier degre. - Onant à la signification de ce culte, sous la dynastie Ts'ing, elle n'est pas douteuse Nous vivous que, d'après Tchou-hi l'exègète officiel; l'âme d'un bomme s'éteint d'autaint plus vite après au mort, que cet homme avait été plus sage durant sa vie. Or Confocus était le Soge parfall, il s'ansuit que son âme est retournée dans le néant, il y a da cela plus de 28 siècles, et que le culte qu'on lui rend ne s'adresse qu'à son nom et à sa mémoire, que cet hommage dott glorifler et perpétuer... fans son 数 段 段 段 Kinosou hi-leau, recueil de documents sur les questions religiouses à l'avege des mandarins peu versés dans cette matière, en 1904 le vice-roi III 5il Tcheou-fou expose d'abord au Jong une consultation du Tribunal des Rits de l'an 1701, adressée à l'empereur 應 縣 Kang-hi, laquelle conclui en ces termes « Nous, vos serviteurs ayant deliberé, summes d'avis que, se proxierner devant Confucius, c'est le vénerer comme le mattre et le modèle des hommes, ce n'est pas ini demander fartune, talent ou dignités,... Puis Teheou-fou affirme avec énergie que cette prosternation est obligatoire, dans cartaines circonstances, de par l'autorité du gouvernement « Bepuis l'origine des



lemps, c'est l'asage en Chine de se prosterner pour honorer. Ce n'est pas Confucius qui a institué cette manière de saluer. On n'eu use pas que pour lui. Ce n'est pas un acte de religion, mais un rit déterminé par le gouvernement. C'est un rit des plus importants, qui oblige tous les officiars et gens du peuple. Quiconque, le refuserait, serait réfractaire à la loi ». Les mêmes choses ont élé redites, dans de nombreux documents, jusqu'à la fin des Ts'ébeg.

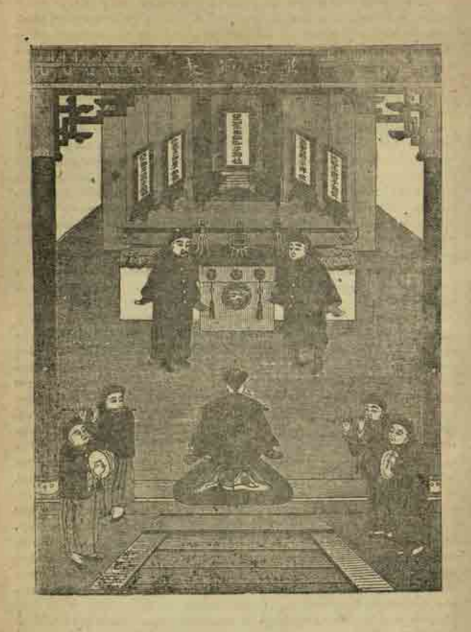


La première rafale de la révolution de 1911, millit emporter le culte officiel de Confucius. Les nouveaux gouvernants turent un instant d'avis de le supprimer net. Puis its se ravisérent, et jugérent plus prudent de différer. Au gouverneur du Af IT Tchee-krang qui demandait ce qu'il fallait faire, les ministres de l'intérieur et de l'éducation répondirent (et cette réponse fut transmise aux autorités des autres provinces): « En attendant que l'on ait légifère sur la question générale des rits, on feru au temple de Confucius les offrandes comme par le passé. Hais les prostrations seront remplacées par trois inclinations, et la cérémonie se fera en habits ordinaires ».

Mais la race des Lettrés n'était pas morte. Sidérés un instant, ils reprirent leurs sens... et feurs intrigues. Voici la suite des mesures prises, par l'effet de leurs menées.

La constitution de Nankin (11 mars 1912), avait octroyé à tous les citoyens la liberté de croyance et de pratique religieuse. — Dès le 24 septembre 1912, le ministre de l'éducation prescrit, dans les écoles, une réunion commémorative, pour l'anniversaire anunel de la maissance de Confucius; avec cette remarque additionnelle que, dans cette reunion, des rits religieux ou des prostrations ne seraient par à propos. — Le 22 juin 1913, le Président A fil M. Fuan-cheuk ai annonce que, dans une république l'opinion du peuple étant l'essentiel, il va soumettre la question du culte ou non-culte de Confucius à un plébiscite. (Chose infaisable. Maniére de gagner du temps, ) — Le 24 septembre 1913, le ministre de l'éducation télégraphie aux provinces, que la fête de Confucius (27 septembre) serait célébrée pour cette fois, par des cérémonies faites à l'école et un congé donné aux élèves. La nature des cérémonies à faire, ne fut pas déterminée.

Cependant le Président qui commençait à rèver du trône, jugea utile de faire des avances aux Lettrès. Le due A Et Ling-i, chef des descendants de Confucius, s'étant rendu à Pékin et ayant vu Yuan-cheuk'ai, le 26 novembre 1913, dans un mandat qui élève Confucius et sa doctrine Jusqu'aux aues, celui-ci déclara que eles rits officiels en l'honneur de Confucius ont une grande impoctances, et que le Comité politique allait s'en occuper. — Le Comité en question ayant fait son rapport, le Président l'approuva, et statua par mandat du 7 février 1911, qu'aux deux jours I ting du cycle, an printemps et en automne, suivant l'antique calendrier des E Hia, jours fixés jadis pour les offrandes à Confucius, ces offrandes serulent faites comme précédemment, les rits et les costumes étant ceux du sacrifice au Ciel, et le Président de la République en personne étant l'offrant à la capitale... C'était revenir au dernier décret des Ts'ing (page 689). — Sentant bien que ce mandat indisposerait et inquiéterait les adeptes des autres cultes, le même Jour,



Sous les Tsing Mandarin faisant \*

devant la tohlette de Confucius les prostrations officielles

7 février 1914, le Président donna un second mandat, dans lequel il expose que, la République chinoise comprenant cinq races d'hommes dont l'histoire et les mœurs différent. Il n'y avuit pas à senger à une unité de culte, à une religion chinoise... Tranchant ensuite péremptoirement une question très controversée, il affirme énérgiquement que les offrandes faites de temps immémorial à des Sages auciens de premier et de second ordre, ne forent jamais des actes religieux. Que c'étaient de simples témolgnages de gentitude envers ces bienfalteurs de la cation, manifeslations qui devalent être continuées. Qu'il ne falinit pas enspecter, dans cette continuation, l'intention d'instituer une religion nationale. Que, quant à la religion, conformement à la Constitution, liberté est falssée à chaque citoyen, d'agir à sa gnisa. - Cette thèse du gouvernement fut confirmée dans plusieurs mandats subsequents. Ainsi des Mahométans chimis ayant demandé l'insertion de textes du Corne dans les manuels scolaires, pour que leur religion fût aussi comme, le ministre de l'edocation lour répondit, que la doctrine de Confucius expusée dans les manuels scotaires n'est pas une religion, et que les rits accompils en son bonneur ne sont pas des cérémonies religieuses... Ce reins, et l'argument qui l'appule, appronvés par le Président, furent transmis aux provinces le 12 septembre 1914.

Cependant le 41 feyrier 1914, le Comité politique avait décide la conservation et l'entretien du temple de Confucius existant dans chaque sous-préfecture, et la nomination d'un fonctionnaire loral qui aurait charge du Jemple et des offrances. -Le 20 février 1911, confirmation, par le Président, du cuite spécial de Confucius dans son juys natal - Le 3 juillet 1921, un Lettré ayant demandé que le titre de Chef universel de la marale éternelle fat afficiellement confère à Confucius, sa demande fut rejetée par le Conseil d'État, pour ce motif que «le Confucilisme n'est oas une religion, n'est pas in lei naturelle, n'est pas la doctrine unique en ce monde v - Le 28 septembre 1914, offrande solennelle du Président au temple de Cop-Incius de Pekin, précédes le 25 septembre par un mandat larmoyant, qui s'apitois sur la décadence du culte de Confircius, dont la décadence des mours est la conséquence pratique. - Un nouveau rituel du culle de Confucius fut élaboré. Il contient cette clause: «Pour ce qui concerne les offrandes à Confucius dans les écoles, le tour de l'ouverture des classes et de l'anniversaire de sa naissance, ou observera avec min le mandat précédemment promulgué, d'après lequel ces affrandes ne sont pas d'obligation ... Cette note délibérément ambigné, s'applique, je pense, una particuliers qui refuserzient de participer. - Cependant, pour donner satisfaction à la 兵 数 資 Someté de la doctrine confacilité fondée par les Lettrès, le paragraphe soivant fut ajoute à l'acticle 19 de la Constitution provisoire, par un tour de main tenant de la prestidigitation; «L'éducation nationale considére la doctrine de Confucios, comme étant la maîtresse racine de la formation morale. ... Done les livres confucilstes continueraient à être enseignés dans tontes les écoles... Done la caste des Lettres continuerait à y regner.

1912, avec des inclinations seulement, sans prostrations.

Depuis le 5 septembro 1916, les deux Chambres discutent la Constitution proviseire, en van de sa rédaction définitive. Trois points de cette Constitution intéresseul la question religiou-e. L'article 4, égalité de tous les citovens, sans distinction de religion. L'article 11, liberté de conscience pour tous. Le paragraphe 2 sura-Jonté à l'article 19, qui fait du Confuciisme au moins la morale nationale. - Le 8 septembre 1916. A propos des urticles 4 et 11, les parlementaires confuciistes proposèrent l'adoption d'une religion nationale, dont le culte du Ciel et celui de Confucius seralent les pivots: Cette motion fut rejetée. - Restait le paragraphe 2 de l'article 19. Sur ce polut, la lutie fut extrémement violente. Le 27 septembre. le vote donna, 377 vois pour, 200 contre. Pour que le paragraphe fût délinitivement maintenn. Il nurait fullu les deux tiers des voix, soit 384, les votants étant 577 ce jour-in. Le 13 janvier 1917, am nouveau vote donna, 251 voix contre, 255 pour. - L'affaire n'est pas finie. Elle reviendra, sous une forme ou saus une autre, longiemps encore. Car il est ècrit «Je retournera) dans una mai-on, d'où je suis sorti - (Luc XI, 21). Pen importe le honhomme Confucius. Pen importe sa plate mornie. La question est celle-ci : «Positivisme matérialiste, ou Ballgion révélée?»

Le culte unitonal du Ciel, du Souverain d'en hant, non interrompu depuis l'origine, a cesse en 1946.

Notes - Il me fant placar lei me note sur la religion des 上平 Tai-p'ing, syncrétisme d'idées théistes, juives, chrétlennes et mahométanes. J'ai parle au long, dans mes Textes Historiques, de cette révolution qui dévasta la Chine durant quinze années (1850-1861), et qui coûta la vie, dit-on, à plus de vingt mil-Hons d'êtres humains. Je n'en dirai lei que le nécessaire. - Né près de Canton d'une pauvre famille, épileptie ue, visionnaire, 洪 茶 全 Horng-mouts'uan étudia, échoua aux examens, se fit maître d'école puis diseur de bonne aventure, lui des tracts protestants, entra au service de Mr I. Hoberts de la Baptist Mission de Canton, le quitta après quelques mois, chercha son cas dans la Bible protestante chinoise de Guizlaff, découvrit qu'il était le second fils de Diou le Père et le frère cadet de Jesus, prédestiné à établir le royaume de Dieu sur la terre, entreprise dans laquelle son frère ainé le Christ avait échoné. Jugeant que la manière forte étail la seule qui put réafiser ses aspirations, la manière douce ayant mal servi Jesus, Il s'attacha d'abord les pirates du pays de Canton, alors déscenvrés, parce que les canonnières anglaises pourchassaient partout feura jouques. Ce noyau fit boule de neige. Dans l'automne de l'aunée 1850, Heung-sionts'uon déclara simultanément la guerre politique à la dynastie mandehoue des 🍇 Ts'ing. et là guerre salute à tout paganisme quel qu'il fût. Il fit imprimer sur papier janne (couleur impériale) une Bible chinoise (version protestante de Gutzlaff , ornée nux bous endroits de notes expliquant sa mission; puis divers écrits religieux tendant tous au même but. Détruits après la répression de la révolte, par les intéresses, comme pièces seditionses pouvant les compromèttre gravement, les livres Tai-p'ing sont très rares en Chine. Fai eu la bonne fortune d'en trouver un grand numbre an British Museum, et de pouvoir les lire à l'alse. Voici, en abrège, les résultats de cette lecture.

Dieu est unique. 天 父 上 主 皇 上 帝 le Père céleste Seigneur suprème, auguste Souverain d'en hout, est 劉 一 與 神 l'unique vroi chenn. 天 上 異 神 一 上 帝 au ciei, en fait de vrais chenn, il n'y a que le seul Souverain d'en haut. 上 帝 在 外 告 非 彩 也 en debers du Souverain d'en haut, il n'y a pas de chenn. Lui seul donne la vie, nourrit et protège. 無 一 人 不 當 敬 拜 tous les hommes sans exception lui doivent donc hommage. La mission du 天 王 l'ienwang , Houng-simils'san), est d'obliger tous les hommes à rendre au Père céleste Souverain d'en haut cet hommage du. — Rarement le Père céleste est appelé 上 天 Ciel suprème. Parfots il est appelé 爺 Ye tout court, abréviation du terme 老 天 爺 Lao-t'ien-ye si populaire en Chine.

Le Père céleste n, de toute éternité, une épouse dont la nature n'est pas expliquée. Elle est appelée 元 庇 Yuan-p'ei l'épouse originale: 天 母 Tien-mou 天 媽 Tien-ma la Mère céleste: ou plus ordinairement老 嫵 Lao-ma la Vieille Mère.

Le Pere celeste et la Vieille Mère engendrérent d'abord (naissance céleste) 天兄 le frère alné céleste 耶 縣 Jèsus, qui fut envoyé pour être 最 主 le Sauveur des hommes, mais qui échoua dans sa mission. Il vit maintenant au ciel, retiré des affaires, avec son épouse 天 嫂 la belle-sœur céleste, alias 静 盖 之 妻 [ pouse de l'Agneau spirituel (Apoc. 21, 2). Jadis, quand le frère ainé céleste descendit sur la terre (missance terrestre), il prit un corps humain dans le sein de 馬 和 蕾 Marie. Lui Houng-sieuts'unn le frère cadet, naguit comme Jèsus, de nalissance celeste, 天交上帝基命子。同一老振所生du Pére célesto et de la Vieille Mère; puis il prit un corps bumain dans le sein de sa mère terrestre. Il monte au ciel quand il vent, sur un char en forme de coq blanc, et converse avec le Père celeste, la Mère céleste, son grand frère utérin (sic) le Christ, et sa grunde belle-surur celeste. 展報上高天、見画天文、天鹅、腹兄 世智、天上大型。Tous les cas difficiles qui se présentent, sont tranchés par une revélation censée obtenue au cours d'une de ces ascensions au ciel, à la manière de Mahomet. - Nota Bene. Quoique nes du Père céleste et de la Vieille Mère, Jesus et Houng-stouts'uan n'ont rien de divin.

Houng-stouts'unn n'a rieu compris à la doctrine de l'Esprit-Saint, qu'il appelle p p Sainte Transcendance ou p Sainte Intelligence. Tantôt il l'identifie avec le Père, sous prétexte que Dieu est un Tantôt il en fait une influence du Père, reposant sur lui Houng-stouts'unn, en vue de sa mission.

Les passages de l'Apocalypse (21, 3 et 6, 13-14)... Ecce nova facio nunia... Et cœium recessit sicut liber involutus... Et stellæ de codo ceciderunt super terram, sicut ficus emittit grosses sues cum a vento magno movetur... sont interprétés de la fin de l'ancien ordre de choses terrestre, et de l'avénement du royaume de Dieu par le moyen des Tai-p'ing figurés par la pinie d'étoiles. Houng-siouts'uan se donne pour le 禾 王 moissonneur de l'Apocalypse 14, 16. La 禾 朔 dynastie céleste des Tai-p'ing sera la Jérusalem nouvelle (Apoc. 21, 2). Etc.

Dans con manifeste contre les Mandchoux usurpateurs et contre les fausses religions, un superhe réquisitoire, Houng-siouts'uan déclare que 天 王 泰 天 區 会 為 萬 貴 太 平 真 主 ini Roi céleste a reçu du Ciel le mandat d'être le Seigneur de la Pajx suprême de tous les pays de ce monde. Tous ses édits se terminent par cette formule: 河 知 於 此 Vous deviez savoir ceci; conformez-vous-y avec respect.

Les Tai-p'ing donnérent à leur X 🖸 royaume céleste, une organisation religieuse. Gouvernement des Anciens. Un corps de prêtres. Sabhat imité du sabhat juif. Un culte public. Prières obligatoires, le matin, le soir, lors des repus. Baptème, au nom du Père, du frère ainé Jésus, et de la Sainte Intelligence repusant sur le frère cadet Roi céleste Houng-siouts'uan. Ene sorte de Cène, Les prétres présidaient, lors des noces et des funérailles. Les femmes étaient plus honorées parmi les T'ai-p'ing, qu'elles ne le sont parmi les Chinois paiens. Défense absolue de bander les pieds des filles, et de se raser la tête. Peines très sévères, pour ceux qui noyaient leurs enfants.

Sources. — Collections 列 傳 Lie-tch'oan de la dynastie 清 Ts'ing. — Les 聖 倫 Cheng-u. — L'Histoire officielle 明 史 Ming-chest, chap. 62. — Le Bituel de la dynastie Ts'ing. 大 清 通 前 Ta-ts'ing Coung-li, chap. 1. — Le 数 济 紀 略 Kiao-ou ki-leao, chap. 4, section 2, page 12 verso... et postface, page 3 verso. — Enfin, depuis la République, les édits mandats et circulaires, dans 中 圭 民 國 臨 持 新 法 合 Tchoung-hou Minn-kouo linn-cheu sinn fa-ling, passim.

Les principaux livres 太平 Tai-p'ing (Jen ai relevé plus de trente) sont: 太平天四准颁行語書leur grand manifeste... 天精道理書leur théologie... 舊遺記書書l'Ancien Testament... 新邊母學書 le Nouveau Testament, dans lequel l'Évangile selon Saint Jean manque; par hasard ou intentionnellement? je ne sais.



## Epilogue.

J'ai exposé, suivant l'ordre historique, ce que les Chinois ont cru et pensé, au cours de quarante siècles. Le lecteur aura remarqué qu'ils ont en quelque connaissance de presque toutes les vérités, et qu'ils ont entendu parler de la plupart des erreurs. Il me reste à indiquer, dans cet épilogue, la résultante de ces longs siècles de clair-obscur; la mentalité actuelle de la nation chinoise, en face de l'apostolat chrétien qui commence. Les idées générales que je vais énoncer, ne s'appliquent point, cela va sans dire, aux âmes exceptionnelles. En Chine comme partout, on en rencontre, grâce à l'action directe de Dieu.

La nation se divise en deux parties, numériquement très inégales, les lottrès et les illettrés. J'entends par lettrés, tous ceux qui, pen ou prou, ont étudié, sous un maître confuciliste, les textes de la secte; un pour cent de la population totale; peul-être quatre à cinq millions d'hommes. J'entends par illettrés, tous ceux qui sont restés vierges de cette étude, agriculteurs, artisans, marchands; qualrevingt-dix-neuf ceutièmes de la population totale; près de quatre cent millions d'hommes probablement.

#### L Les lettrés.

Généralement parlant, chez les lettrés au sens susdit, l'intelligence, la volonté, les inclinations, la sensibilité, sont affectées de graves tares.

1. Pesante indifférence à l'égard de tout dogme, radicale incrédulité à l'endroit de tout le surnaturel, tel est le mai foncier de l'intelligence, chez la plupart des lettres, Lassitude indicible, apathie morbide, une sorte de narcose. Ils ont entendu parier de tout, et n'out rien voulu croire. À la longue, ils ne peuvent plus croire. Oh! je sais; disent-ils. Nous avons tout cela dans nos livres. Rien n'est prouve d'ailleurs. Et puis, à quoi bon vonioir scruter ces choses? Tant de savants ont essaye, qui n'ont pas abouti. 誰 知 道 chort tcheu-tao, qui peut savoir?.. 遠 之 yuαn-tcheu, écartous ces idéest. a dit Confucius » - Chez d'autres, moins aveugiës, et qui sont arrivés à entrevoir le vrai, rien ne s'ensuit dans l'ordre pratique. Il semble que l'attache entre l'intelligence et la volonté, fasse défaut chez ces hommes... Soit une locomotive. Le piston joue, la bielle va et vieut. Ancun effet n'est produit; les roges restent immobiles. Pourquol? Parce que, entre la bielle et l'axe, une pièce manque, la manivelle, qui commue le mouvement en travail. De même, semble-t-li, chez nombre de tettrés chinois, un organe essentiel de la vie psychologique s'est atrophié, celui qui change les pensées en actions, Le vrai connu n'aboutit pas au bien pratiqué. Le syllogisme est pour eux un jeu intellectuel, qui s'arrête, avec une certaine sensation d'amusement, à la conclusion théorique. Que cette conclusion entraîne dans certains cas des conséquences pratiques, exige des résolutions, oblige à des acles, cela les dépasse. Ils ont tronvé une location charmante, pour exprimer ces avortements de leur intelligence. Après y

Épilogue.

avoir bien pensé, disent-ils, e 陰 嘆 息 hia t'an-si, on soupire bêtement un coup et on en reste là.

- \*2. En second lieu, les lettrés souffrent tous, plus ou moins, dans leur volonté, des suites funestes de la voie moyenne confuclisté page 133 G). S'en tenir, dans tous lés cas, à l'expédient qui coûte le moindre effort, au truc qui permettra de se tirer vaille que vaille de la difficulté présente, sans utilisation des expériences passées, sans prévoyance des éventualités futures. Un atavisme multiséculaire à fait passer dans le sang de la race, la formule 差 不 多 tch'a pou-touo, de l'é peu près systematique. (Nos anciens s'en sont tirés; nous ferons comme eux. 提 子 siang fa-ze, on avisera de fois en fois ... Par suite, en Chine, rien de ce que nous appelons avoir des principes, avoir un plan, suivre une ligne de conduite. Absence, et même inintelligence, de ces idées hautes et saintes, qui ont fait les grandes nations... idéal, religion, patrie, abnégation, générosité, dévouement. Il n'y a pas de mois pour ces choses dans la langue chinoise, et il n'y a pas de place pour elles dans les cœurs chinois qui ne renient pas la voie moyenne.
- 3. Le troisième vice de la caste, c'est la terrible passion que l'appellerai la manie de l'aléa. Il faut avoir vecu dans le pays et pratique les Chinois, pour se rendre compte du rôle immense que cette psychose Jone parmi eux. On sait, dans le monde entier, que les Chinois sont des joueurs. Le jeu de hasard n'est qu'un cas particulier du vice général dont je parie. En Chine, toute la vie nationale, et la vie de chaque particulier, est une partie de jeu. Ailleurs, l'homme politique, l'homme d'affaires, l'homme raisonnable quel qu'il soit, refféchit, calcule, choisit finalement le parti le plus sur, celui où il y aura le moins de risques. En Chine, c'est tout le contraire. L'aléa grise, passionne, entraine le voufoir. Toute entreprise. politique, financière, commerciale, plat d'autant plus, qu'elle se présente plus comme une aventure à courir. Dans la vie la plus ordinaire, délibérément, une part sera faite au hasard. On commencera telle affaire, sans trop savoir ni pourquel ni comment. On voguera ensuite, au gré du vent. On virera de bord, aussi souvent qu'il sera expédient. Rien de monotone comme une ligne droite, rien d'ennuyeux comme la constance. Si ou s'en tire, à force de zigzags et de palinodies, on y gagnera le renom 有 本 事 d'habile homme. Si on perd la partie, on se sera du moins & Th bien amusé, et l'on en recommencera une autre... Toute l'histoire nationale de la Chine, depuis l'origine Jusqu'en 1917, tient dans ce paragraphe. Sauf de rares exceptions, l'histoire des particuliers de ce peuple immense, y tient malheureusement aussi. Religion, politique, éducation, essais divers de civilisation et de progrès, tout échoue, du fait que le Chinois le mieux forme, le sujet sur lequel on comptaît le plus, éprouvers un beau jour le besoin incoercible de tenter un coup de des, l'uniformité de son bonheur lui étant devenue à charge, et la manie de l'aléa s'étant réveillée dans son cœur-
- 4. Le quatrième vice nationa), vice de la sensibilite, est bélas plus vil que les précèdents. C'est le passion irrésistible de la jouissance, sous ses deux pires formes, la gourmandise et la luxure. On sait comme l'ouvrier chinois sait travailler et peiner quand il lui plait. Son endurance, son abstineuce, sont vealment extraordinaires. Qu'est-ce qui le soutient? Serait-ce la vision du bien-être des siens, ou d'une

23

vieillesse assurée? Nullement. C'est la perspective de ponvoir nocer et jouer tont son soul pour un temps. - Le Lettré tend à la même fin, par ses voies à lui. La vánalité générale, les concussions et malversations en toute occasion, ont pour cause cet hédonisme effréné. Ce sont moyens pour jouir. Quand on voit de l'argent, IE &T 7 les yeux s'enflamment, dit l'adage populaire; non d'amour pour l'argent, mais d'amour pour les plaisirs sensuels que l'argent procurera Aliments, boissons, alcool, opium, morphine, cocaine, tabacs fins, café, aphrodisiaques de foute sorte, toniques et stimulants, pratiques innommables, l'aurais beaucoup à dire sur ces sujets, mais feral mieux de me taire. Je ne citeral qu'un proverbe: «Il n'y eut jamais qu'un seul 樹下 惠 Hoet de Liou-hia. ... Cet homme vécut avant Confucius. La fradițion rapporte de lui, que, ayant en une fois une femme à sa disposition, il n'en abusa pas. Confucius le toua comme un être extraordinaire, la postérité affirms que son cas resta unique, et les modernes trouvent qu'il fut plutôt trop prude... Je rappelle ( page 227 ) que, pour les Lettres, la sodomie n'est pas un péché, mais la fleur de l'amitié; et que la prostitution masculine est surtout entretenue par la secte.

A ces quatre tures des Lettres confucilistes de l'école de 苗 子 Sunn-treu, ajoutez la baine irréductible du Christianisme, parce que cette religion est un idéalisme et une innovation. Puis relisez la parabole du Semeur, et jugez quelle chance peut avoir le grain évangélique, de germer grandir et fructifier en pareil terrain. Il serait donc inepte el injuste d'accuser les Missionnaires de Chine, de n'avoir pas converti la classe dirigeante (c'est-à-dire les Lettrès, la Chine n'ayant pas d'autre aristecratie), pour pe s'y être pas pris comme il aurait fallu. Prise en masse, la classe lettrée est inconvertissable, à cause de ses vices honteux, de sa morgue stupide, et de son indifférence blasée. Comment faire entrer dans le bercall, ceux à qui s'adresse le foris! de l'Apocalypse? - Je dis ceci de la masse. Dans le détail, il y a peut-être des exceptions. Il se peut qu'il y ait parfois des conversions, même complètes. Mais la règle, si conversion il y a, c'est la conversion imparfaite, un reste du vieux levain demeurant toujours et fermentant à l'occasion. Non expérience personnelle m'a appris, qu'un converti du Confuciisme, reste pour le moins affligé d'un déficit; de cette langueur qu'un mélange de rationalisme inflige toujours à la foi. Et le Chrétien chinois qui étudiera les textes de la secte, y brûlera les ailes de son âme, rampera désormais dans la voie moyenne, ne volera jamais plus.

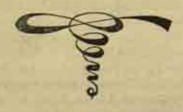
Quant à la méthode apostolique à employer avec les Lettres, la voici: Ce sont des traditionalistes, qui croient leur doctrine F E sur la foi de leur Mattre, il fant prendre leur système. Leur développer la suite historique de la révélation, remontant, en chaîne ininterrompne, à Jèsus, à Adam, à Dien. Leur exposer le corps de la doctrine chrétienne, sobrement, dans sa unjestueuse simplicité, sans surcharge d'accessoires encombrants et de détails inutiles. Leur montrer que senie cette doctrine lit du bien aux hommes même sur la terre, et qu'elle fait le bonheur de chaque figéle après la mort. A ces thèses proposées à l'intelligence, joindre le tableau des œuvres de la charité chrétienne proposé au cœur... Surtout pas de discussion, pas de controverse. Les Lettrés ne suchant pas argumenter, pour peu

que l'on descende sur leur terrain a eux, ils pérorent à la manière de leurs écoles et s'étourdissent du brait de leur propre verbiage. Le résultat de ces palabres est toujours nui.

#### II. Les illettrés.

Parlons maintenant du penple iliettré. — Il est plutot superstitieux qu'incrédule. La doctrine de la voie moyenne l'a fait minimiste et imputsit. Lui aussi souftre, bélas, de la mante de l'aléa, de la passion de jouir; moins pouriant que les Lettrès, sa vie généralement dure et besogneuse atténuaut l'effet de ces vices, sans les supprimer. — Chez certalus, toute aspiration religieuse est étouffée par les soucis de la vie matérielle. — Un petit nombre sont inconvertissables, par suite de leur attachement sincère à une religion hétérodoxe, Mahométisme ou Buddhisme. — L'immense majorité est assez bien préparée à accepter le Christianisme, par un fond de foi théiste et de bonne morale, résultante hybride des diverses religious prêchées en Chine au cours des siècles. Les membres de cortaines sectes religieuses, les Amidistes et les Tantristes dont J'al parié en son ileu (page 568), sont très bien préparés pour le royaume de Bieu.

En tout cas, pour les illettres comme pour les lettres, la conversion n'est jamais à entreprendre par voie de controverse et de réfutation. Montrer qu'on cunnait les faiblesses de leurs croyances, humilie les paiens et les froisse. Mieux vaut
paraître ignorer absolument leurs opinions, n'y faire aucume allusion, et débuter
ninsi « voici ce que je crois ». Puis présenter le dogme catholique, dans sa simplicité lumineuse, dans sa beauté sereine, comme transmis depuis l'origine, comme révèlé pour tous. Ceci va droit à toutes les âmes de honne voionté, sans causer de malaise à aucume. Cela fait villere à l'unisson les cœurs des enfants égarés
du Père de famille. Ainsi gagués avec délicatesse, puis cultivés avec charité, les
bons Chinois donnent le tronte, le solvante, et même le cent pour un de l'Évangille.



# Appendice.

La littérature chinoise, Esquisse.

On prête à Voltaire ce mot: «De tous les peuples, les Chinois sont celui qui a le plus écrit, pour dire le moins de choses, ». Je me sais si la citation est authentique, mais ce qu'elle affirme est exact. Out, la littérature proprement chinoise, autochtone, que il F Tehoeng-tren appelait si pittoresquement le dérritus des Ancieus, est un vaste fatras, pauvre d'idées. Le présent volume contient tout ce que la nation a pensé; et les deux tiers de ces pensées sont exotiques, sont importées. Le reste est rabàchage, pastiches cent fois, mille fois reproduits. Jusqu'ici les étrangers ont eu, pour l'ensemble des grimoires chinois, une admiration trop naive, leur ont accorde trop de canfiance, et se sont trop promis de voir sortir, de leur déponillement, des revélations sensationnelles. Cette esquisse à grands traits, par laquelle je termine, communiquera peut-être au lecteur quelque chose de l'impression que m'ont laissée trente années de sinologie, à savoir que, les livres chinois...

«de lain c'est quelque chose, et de près ce n'est presque rien.»

#### L Vicinsitudes des livres.

J'ai dit ce qu'il y avait à dire, des anciennes archives; de la destruction des fiches et planchettes, en 213 avant J.-C.; de la restauration et de la classification des débris sauvés, en l'an 6 avant J.-C. (pages 68 b, 261, 319). L'index de la première dynastie Han, 藝文志J-wenn-tcheu, rédigé alors, enumére 596 ouvrages en 12269 liasses, divisés en 6 sections et 38 sous-sections. — Cette bibliothèque nationale si laborieusement reconstituée, fut brûlée, à 是安Teh'ang-nan, en l'an 23 après J.-C., lors de l'incendie du palais, à la chule de l'usurpateur 王莽 Wang-mang. En l'an 25, deux mille charges de livres soutirés aux particuliers, constituérent le premier fonds de la bibliothèque de la 後濟 seconde dynastie Han, à la nouvelle capitale 洛思 Lao-yang. Les révisions, collations, copies, recommencèrent. En 175, sous la direction de 聚 图 Tr'ai-young, le texte de cinq livres canoniques 深 石 劉 lut gravé sur des stèles de pierre, dressées sous une galerie, devant la Grande École de Lao-yang.

La plus affreuse anarchie régns durant toute le lente agonie de la seconde dynastie Han. L'histoire raconte que, dénués de tout, les soldats qui gardaient la capitale, pilièrent la bibliothèque impériale, employèrent les longs rouleaux de soie pour se faire des tentes, et confectionnérent des chaussettes avec les plus petits. Quand 董 卓 Tong-tehoue transfèra la cour de Lao-yang à Teh'ang-nan, en l'an 190, soixante et dix charges d'écrits furent emportees (les planchettes et les lattes, probablement). Une moitié dut être abandonnée en route. L'autre fut

brûlee, au sac de Tch'ang-nan, en l'an 195.

Durant la période des 三 國 Trois Royaumes, les 級 Wei recommencèrent à chercher des livres, Puis les 晋 Tsinn, capitale Lao-yang, continuèrent. Le fondateur de la dynastie commit la reconstitution de la bibliothèque impériale, à 葡島 Sunn-hu et 張 華 Tchang-hoa, qui réunirent 2 945 rouleaux. — En 280, Tsinn annexe les livres de 晋 皓 Sounn-hao, le dernier roi de 與 Ou, parmi lesqueis beaucoup d'auvrages buddhistes et taoistes. — Durant les troubles des deux règnes suivants, les nouveaux rouleaux de soie eurent le même sort que les anciens. Le reste périt au sac de Tch'ang-nan par les Tongouses en 306, et au sac de Lao-yang par les Hums en 311.

Quand les Tsinn, ayant passé au sud du Fleuve Bleu, curent établi leur capitale à 健康 Kien-k'ang. ils obligèrent, à l'ordinaire, les particuliers à leur faire cadeau de leurs livres. Chargé d'inventorier ce premier fonds sur le catalogue de Sinn-hu. 李克 Li-tch'oung identifia 3014 rouleaux. — La première dynastie 宋 Song ayant remplacé les Tsinn en 120, commenca avec un fonds de 4000 rouleaux. Le catalogue en quatre sections de 副 臺灣 Sie-lingyunn, en compte 4582 eu 431. Le catalogue en sept sections de 王 徽 Wang-kien, en énumère 5704 en 173. — Sous la dynastie 南 南 Ts'i, entre 483 et 493, le catalogue en quatre sections de 謝 聯 Sie-k'ou et 王 遼 Wang-leang, compte 18010 rouleaux, Presque tout périt, une fois de plus, en 500-501, lors de l'incendie du palais de 金 珍 Kinn-ling, à la chute de la dynastie.

Les 读 Leung ayant succèdé aux Ta'i en 502, reformèrent une bibliothèque. Leur catalogue officiel, dressé par 任 助 Jann-Jang et autres, compta 23106 rouleaux. Buddhisme non compris. L'excellent catalogue privé, dressé entre 520 et 526, par 阮 孝 精 Yuan-hiaosu, compta plus de 30000 rouleaux, répartis en sept sections. Buddhisme et Taoisme compris. Après la mort du rebelle 侯 景 Heou-king, les 70000 rouleaux qu'il avait amassès, furent annexès par les Leany. Mais, en 55à, avant de capituler à 江 陵 Kiang-ling, l'empereur, un bibliophile passionné, mit lui-même le feu à la bibliothèque impériale, dont les 110000 rouleaux flambérent.

Des essais de reconstitution furent tentes, durant l'ephémece dynastie ig Tch'enn, et dans les pays au nord du Fleuve Bleu, chez les 北 魏 Wei, chez les 北 春 Tri, chez les 周 Tcheou; mais tout perissait, au fur et à mesure, dans les effondrements dynastiques successifs. — Eufin les 请 Soer ayant unifie l'empire en 581, formèrent une nouvelle bibliothèque. Le premier fonds ne dépassa pas 15000 rouleaux. A force de chercher et de copier, en 589 on atteignit le chiffre de 30000 rouleaux. Alors commença la préparation du Catalogue, sous 章 鷺 Weip'ei, 社 稿 Tou-kiunn, puis 許 善 心 Hu-chansinn, aldes par 120 auxiliaires. 网 斯 吉 Liou-kouym y mit ta dernière main, entre 605 et 610. — Le catalogue de Yuan-hiaosu, servit de base à celui des Saci, excellent ouvrage, qui forme, avec l'index des Han, le fondement de la bibliographie chinoise. Instruits par l'expérience des siècles passés, les Soci curent deux hibliothèques, l'une à Lacgang, l'autre à Teh'ang-nan. Les deux finirent par compter, tous doubles éliminés, 54000 rouleaux. Bibliophile et magnifique, l'empereur 學 帝 Yang-ti ill ecrauler les plèces de sele sur des cylindres en verre de couleur. Il ordonns que, de chaque ouvrage rare, cinquante copies fussent tirées, L'installation de la bibliothèque fut somptueuse au possible L'histoire nous a conservé ce détail : Deux génies allès, planaient au hant de chaque porte. Quand le porteur de l'encensoir, qui précède l'empereur, marchait sur des ressorts cachés dans le plancher, ces génies descendaient, prenaient le bas des riches portières en soie, et s'élevaient en les relevant, tandis que la porte s'ouvrait d'elle-même.

La chute des Soci fut moins meurtrière pour les livres, que n'avaient été les révolutions précédentes. Les livres neufs se multiplialent aussi beaucoup, Dés le début de la dynastie III Tang, la bibliothèque impériale compta 80000 rouleaux, et l'histoire a soin de noter que c'était la le legs des Soci, augmenté des livres nouveaux. Cependant 8000 rouleaux de livres anciens périrent maiheureusement, dans leur transport par eau de Lan-yang à Tch'ang-nan, le bateau qui les portait ayant sombré. Des recherches furent faites chez les particullers, et les livres rares furent copiés, sons la direction de 练 传 娄 Hou-teifenn. C'est ce bibliothécaire qui întroduisit delinitivement la division restée classique depuis, en 🖽 🏗 ou 🖼 原 quatre sections, 結 les Canoniques, 史 l'Histoire et ses annexes, 子 les Maîtres c'est-à-dire les écoles, 4 les Belles-Lettres, prose et poésie. En 721 parat le Catalegue des l'ang 日 部 錢 二 百 卷 en 200 chapitres, nomenclaturant 53945 ronleaux anciens, et 28469 rouleaux récents. On tira, du graud Catalogne, un abrégé 古今書祭 en 40 chapitres. Ou résolut de copier tous les ouvrages importants en double, pour qu'un exemplaire fût déposé dans chacune des deux capitales, Tch'ang-nun et Lao-yang, Refait en 744, le Catalogue fut intitulé 🖂 📓 書 目. Les deux hibliothèques des deux capitales, furent dispersées ou détruites, par le rehelle 安 碳 [l] Nan-louchan, en 755-755, Des livres inscrits au Catalogue des Tang, les six dixièmes n'existent plus. - En 837 commença la gravure sur stêles en pierre des Canoniques, série dite 唐 石 經 des Tang, par les soins de fin A Tolieng-l'an et antres.

Cinq courtes dynasties succédérent aux T'ang écronlés en 107. Si, durant cette période, il ne se fit rien de considérable en fait de littérature, l'imprimerie
entrée en scène en l'an 932, changes les conditions de la librairie, du tout an
tout. Aux longues pièces de sole succédérent des bandes de papier, d'abord roulées sur des cylindres, puis plices en paravent. Enfin on imprima par leuillets
doubles, que l'on relia en tomes. Par suite, le prix de revient des livres ayant diminué, les bibliothèques particulières se multiplièrent; les exemplaires étant nombreux, la disparition totale d'un ouvrage, per suite d'un accident, devint plus rare,
Cependant heauconp perirent encore, de mort naturelle, cette fois. En effet, le papler chinois, même bien conservé, tombe en poussière après peu de siècles. Tout
livre non réimprime de temps en temps, est donc destine à disparaître, de ce chef.
Les auciennes planches sont brûlées, ou tarandées par les insectes, ou s'eclatent
par suite des aiternances de sécheresse et d'humidité du climat. Regraver les planches d'un ouvrage considérable, coûte si cher, que les particuliers sont rarement
capables d'une pareille entreprise.

La seconde dynastie 朱 Song, commença en 1990 la préparation de son Catalogue 底 區 區 區 经 Il fut achevé, en l'an mil, par les soins de 朱 昻 Tehou-nang. Suppléments, en 1994, 1995, Refonte du Catalogue 崇 文 總 目 en 1941; ouvrages classés, 30669 rouleaux ou paravents. En 1127, toute la bibliothèque impériale fut emportée par les Tartares 金 Kinn. Elle comptait, à cette date;

ouvrages classes, 3327, en 39142 volumes; ouvrages non classes, 3378, en 34785 volumes; total, 6705 ouvrages, 73877 volumes; — Réfugies à 抗 州 Haag-teheou, les Song recommencérent, comme font les fournits. En 1177, entalogue de 脉 探 Teh'enn-k'oci, intéressant par les détaits qu'il donne: livres anciens, 23 83 rouleaux et 6512 paravents; livres nouveaux, 23145 rouleaux et 7456 paravents; 印 数 背 livres imprimés, 1721 volumes. En 1178, le grand Catalogue raisonné 中 異 译 图 中 目 en 70 chapitres, plus un chapitre de préfuces et dispositifs. En 1220, supplément par 張 攀 Tehang-p'an. — En 1233, à la reddition de 圖 對 府 K'ai-fung-fou, Souboulai avait confisqué, pour le compte d'Ogotal, la bibliothèque des 全 Kinn. En 1276, à 荒 州 Hang-teheou, Bayan mit la main, pour le compte de Koubilai, sor la bibliothèque des 宋 Song. La truit des travaux de celte dynastie, se trouva ainsi réuni, en mains mongoles.

Koubilai fut bou pour les livres, pour l'amour des Lettrés qui faisaient ses affaires. Après le balayage des Mongois, les 明 Ming en héritèrent. En 1400, ordre impérial, à 王 艮 Wang-kenn, de dresser le Catalogue 副 副 書 日。En 1407, mieux qu'un catalogue; la collection des opuscules rares 表 葉 大 興 Young-too ta-tien, en 22927 chapitres. Le commis voyageur impérial 胡 謹 Hou-ying, se distingua dans leur recherche, par toutes les provinces.

La dynastie 醫 Ta'ing a produit un lodex raisonné, lequal contient de bonnes notes, et des critiques intéressantes. C'est le 田 康 全 書, publié par édit de l'an 1772, qui che plus de dix mills ouvrages. Les compilations faltes sous cette dynastin, sont très superficielles. — Tout unit, à l'ordinaire, par un incendie. Le 24 juin 1900, le vent soufflant vers les Légations, les Boxeurs mirent le feu à la bibliothéque dite des 資 器 Han-lian. Or il paralt que, pour des raisons d'aménagement, on avait transporte là, plus ou moins toute la bibliothèque impériale. Quand l'incendie fut bien en train, le vent changea. Les Légations s'en tirérent, les fivres chinois y passèrent. Ce qui restalt du Young-lao ta-tien, s'en alla en fumée, en ce tour néfaste.

En somme, la manie d'accumuler les livres rares dans la bibliothèque impériale, deslinée à périr à chaque changement de dynastie, a été la ruine de la littérature chinoise. Chez les particuliers, qui les emmuraient ou les enterraient, quand la torche révolutionnaire passail, ils étaient plus en séreté. D'un autre côté, en les copiant et recopiant, les lettrés privés introduisirent dans les livres bien des fautes. — Depuis le commencement du présent siècle, les anciens livres chinois deviennent du pius en plus rares et chers. Si cela continue, ils seront bientoi introuvables et inabordables. Jusqu'iet, il ne s'est pas trouvé d'éditeur, pour tenter leur réimpression en caractères mobiles et sur papier salide. Ce serait techniquement facile, mais ûnancièrement peu lucratif, la demande pour cette marchandise étant très limitée. Résignons-nous donc à voir le temps faire son œuvre. D'allleurs la Chine nouvelle s'oriente, et avec raison, vers d'autres buts.



### II. Inventaire des livres.

D'après l'Index impérial 四 庫 全 書 Seu-k'ou ts'uan-chou de 1772-1782.

## Quatre grands Départements.

1. 额 部 King-pou, les Canoniques.

2. 史 部 Cheu-pou, l'Histoire et ses annexes.

3. 子 ី Treu-pou, les Maltres et les Doctrines, Écoles, Sciences et arts.

4. 集 都 Tsi-pou, les Belles-Lettres, prose et poésie.

# Premier Département. 經 部 les Canoniques.

- Section 1. 易 類 I-lei, le Livre des Muintions 易 鍵 I-king, alias 蜀 易 Teheou-t, et son cycle, c'est-à-dire tous les écrits qui ont rapport à lui, commentaires, traités, dissertations, recherches, critique, etc. Dans l'index impérial, 485 ouvrages cités.
- Section 2. 書 類 Chou-lei, le Livre des Annales 書 缸 Chou-king, alias 肯 査 Chang-chou, et son cycle; 137 ouvrages cités.
- Section 3 詩 頃 Cheu-lei, le Livre des Odes 詩 篇 Cheu-king, allas 毛 酚 Mao-cheu, et son cycle; 147 ouvrages cités.
- Section 4, 體 簡 Li-lei, les Rituels et tout ce qui s'y ratische.

Sons-section A. 周 日 Tcheon-la, le Rituel des officiers de la troisième dynastie 昌 Tcheon, alias 南 宮 Tcheon-koan, avec son cycle, 61 ouvrages cités. Sons-section B. 儀 號 I-u, le Rituel des particuliers sous la troisième dyna-

stie, avec son cycle; 37 ouvrages cités.

Sous-section C. 1 Li-ki, le Mémorial des Rits, avec son cycle; 67 ouvrages cités.

Sous-section D. 三 頭 通 義 San-li t'aung-i, concordancés des trois Rituels A B C. Illustrations, etc.; 20 ouvrages cités.

Sous-section E. 通 凯 Toung-ti, traités et dissertations sur des sujets rituels spéciaux; 10 ouvrages cités.

Sous-section F. 雜 譜 古 Ten li-chau, Rituels antres que ABC; par exemple le 夏 小 正 Hea simo-leheng de la prémière dynastie; le 大 奴 總 Ta-tai li Ge 奴 他 Tai-rei, dernier siècle avant l'ère chrétienne; le 家 鹽 Kin-li de 朱 茶 Tehou-hi, douzième siècle; avec la littérature qui s'y rattache; 塑 ouvrages cités.

Section 5. 春 秋 類 Teh'ownn-th'iou-lei, la Chronique de Confucius 春 秋 Teh'ounn-ts'iou, avec ses trois commentaires

左 傳 Tsouc-tchoan, recits de 左 邱 明 Tsouc-k'iouming.

公羊 傳 Koungyang-tchoan, récits de 公羊 高 Koungyang-kao. 蒙 读 傳 Kouleang-tchoan, récits de 最 梁 南 Kouleang-tch'eu. et la riche littérature historique et critique, qui se raitache à ces importants traités; 233 ouvrages cités. — En appendice, le 春 秋 蒙 弘 Tch'auna-ts'iou fantou, de 董 仲 舒 Tong-tchoungchou, second siècle avant l'ère chrétienne.

- Section 6. 孝 智 類 Huao-king-lei, le Traité de la piété filiale, attribué (?) à Confucius; avec son cycle; 20 ouvrages cités.
- Section 7. 五 紀 總 義 類 Ou-king tsoung-i-lei, généralités, non seulement aur les cinq Canoniques, mais aussi sur les collections de 6, 7, 9, 11, 13 Canoniques, faites en divers temps. Analyses, critiques, etc.: 75 ouvrages cités.

Section 8. 日 書幣 Seu-chou-lei, les Quatre Livres, a savoir;

大學 Ta-hiao, la Grande Étude, développement d'un texte de Confucius, par son disciple 曾 冬 Iseng-chenu.

中 庙 Tchoung-joung, la Voie Moyenne, par 孔 以 K'aung-ki, alias 子 思 Tzen-sen, le petit-fils de Confectus.

論 話 Lunn-u, les Propos de Confucius, recuelllis par ses disciples.

孟子 Mong-treu, les Propos de Menclus.

et la littérature considérable qui se rattuche à ces traités; 163 ouvrages cités.

Section 9. 學 資 Yao-lei, la Musique. L'ancien 總 鬱 Yao-king de Confucius est perdu. Traités et dissertations sur la gamme et la composition, la musique ancienne et les danses figurées; 64 ouvrages cités.

Section 10. 月、學類 Siao-hiao-lei, la Petite Étude. Cette section est ainsi appelée, parce qu'elle contient les branches qui, dans l'enseignement officiel aucien, étalent enseignées d'abord, et devaient être possèdées par l'étudiant avant qu'on lui enseignées d'abord, la Grande Étude, l'bistoire, la philosophie, la politique, le gouvernement et l'administration. Toute la Petite Étude part des caractères.

Sous-section A M ## Huan-kou, definitions des caractères, explication du sens, leçons de choses. L'ancien dictionnaire ## Enlique ; pouvant dater du cinquième siècle avant J.-C.), forme la base de cette sous-section; 20 ouvrages cités.

Sous-section B. 字 查 Treu-chou, étymologie des caractères, leur bistoire, teurs tracés corrects et vicieux, diverses écritures, textes sur pierre 石 卸 cheu-king des années 175 et 837, genéss des sens derivés, etc. Le dictionnaire étymologique 記 文 解字 Choue-norm kie-treu (vers)'an 200 de l'ére chréttenne), forme la base de cette sous-section. La dynastie ib Te'ing y a ajouté ses dictionnaires des langues mandehous, mongole, turque, etc.; 104 ouvrages cités.

Sous-section C. [iii] Yearn-chou; sons des caractères, avec leurs variations à travers les âges; tons des caractères, base de la prosodic; rimes anciennes el modernes, composition et versification; 94 ouvrages cités.

## Second Département. & & l'Histoire et ses annexes.

- Section 1. 正 史 哲 Tcheng-cheu-lei, les 24 Histoires dynastiques officielles, avec leurs appendices. Toutes furent rédigées par les aunalistes impérioux, pour le compte du gouvernement. Toutes sont construites de la même maniére, chroniques avec monographies connexes, le 史 语 Cheu-ki de 司 馬 逐 Seume-leien ayant servi de schéma. Toutes sont truquées, chaque dynastie nouvelle ayant en pour but de faire croire à la postérité, qu'elle avait bien fait de renverser l'ancienne. Dans l'Index impérial, 45 ouvrages cités.
- Section 2. 獨年 額 Pron-nion-lei, les Chroniques et les Exposés suivis par ordre chronologique, tirés des Histoires dynastiques officielles. Cette section contient les célébres Manuels de 司馬先 Senma-koang et 朱熹 Tehonhi, de 康熙 K'ang-hi et de 乾隆 K'ien-loung; 75 ouvrages cités.
- Section 3. 紀 事 本 来 颖 Ki-chen-penn-mono-lei, sortes de Prècis, plus serrés que les Exposés de la section précédente, traitant l'histoire générale, des périodes spéciales, des épisodes particuliers. Mais ces précis sont hien inférieurs, comme liaison et comme vie, à leurs congénéres européens. 26 ouvrages cités.
- Section 4. 別 史 雅 Pie-cheu lei. Les histoires écrites par des particuliers. 56 ouvrages cités.
- Section 5. A de M Tsa-cheu-let. Fragments et documents historiques de toute nature, anciens et modernes, souvent insignifiants, parfois précieux. Les discours des Royaumes féodaux condoient l'histoire des origines de l'empire des Nougols, etc. 201 auvruges cités.
- Section 6. 图 分 奏 議 額 Tchao-ling tseau-i-lei. Collections d'édits, décrets, proclamations, mémoires, pétitions, pièces de chancellerie les plus diverses, ayant un intérêt ou une portée historique; 119 recueils cités.
- Section 7. 傳記 酒 Tch'aan-ki-lei Cette section contient deux sortes d'ouvrages: i\* les Biographies des hommes fameux à des titres divers, 2\* les Journanx d'ambassades, de missions, de sièges, etc. — 410 ouvrages cités.
- Section 8. # \$\overline{A} \infty \in
- Section 9. Ik II II Tsai-ki-lei. Documents historiques sur des états qui furent voisins de la Chine, au cours des âges. Provinces du Sud, depuis anne-xèes. Annam, Birmanie, tribus du Sud-ouest, tribus du Nord-ouest, Tarim, Corée, etc. 42 ouvrages cités.
- Section 10 時 合 額 Chen-ling-lei, Les temps et les saisons. Rapport du calendrier, avec l'agriculture, l'hygiène, les travaux et les occupations des hom-

mes, etc. Pelite section, dont les deux numéros les plus vénérables par leur antiquité, le 夏 小 正 Hiu sino-tcheng calendrier de la première dynastie, et le 月 令 Ue-ling du troisième siècle avant J.-C., figurent dans le Département des Canoniques, Section 4 F et C. — 13 ouvrages cités.

Section 11. 迪 理 福 Ti-li-lei. La Géographie physique et politique, surtout la dernière. Elle est considérée comme une annexe de l'Histoire, et traîtée d'une manière assez intéressante.

Sous-section A. 總 志 Tsoung-tchen, trailes generaux; 21 ouvrages.

Sons-section B. 都 會 郡 篇 Tou-hori kiunn-hien, capitales, provinces, villes, avec leurs chroniques locales; tāš ouvrages.

Sous-section C. 河 建 Heue-k'in, les voies fluviales, canaux, communications, etc. 75 ouvrages.

Sous-section D. 逸 诗 Pien-fang, les côtes maritimes, travaux et défense; 23 ouvrages.

Sous-section E. Ill ok Chamchoel, les monts et les caux; 104 ouvrages.

Sous-section F. 古 攝 Kon-tss, ancieus monument) et souvenirs; 51 ouvrages. Sous-section G. 梨 混 Tsa-ki, varia Fragments parfois prèc eux; 70 ouvrages. Sous-section H. 遊 記 You-ki. Dinéraires et voyages dans l'intérieur de

l'empire; 24 ouvrages.

Sous-section I. A get Wai-ki. Notions sur les pays étrangers. Contient des ouvrages du plus haut intérêt, sur les pamples du Tarim et au-delà; sur l'inde, la Malaisis, l'indochine, les Mino-tzen, les Lolos, Formose, les Linu-k'iou, le Japon, la Corée, la Tartarie, le Turkestan, l'Occident. D'après les rapports de voyagenrs chinois, de marchands chinois et étrangers, etc. — 51 ouvrages cités.

Section 12. 職官镇 Tcheu-koan-lei. Les fonctionnaires et les institutions. Titres et attributions, à travers les âges. Choix des officiers. Qualités requises. stc. — 71 ouvrages.

Section 13. 数 書 類 Tcheng-chou-lei. Contient tout ce qui a trait au gouvernement, à l'administration, à travers les âges.

Sous-section A. il il Toung-tcheu, les traités généraux de gouvernement et d'administration, embrassant la sécie historique entière, depuis les origines jusqu'à nos jours; 26 ouvrages.

Sous-section B. A. Tien-li, le code des Rits, à tous les âges, Jusqu'à présent. La religion, le culte, les titres, le cérémonial. l'étiquette, etc. 7t ouvrages. Sous-section C. R. A. Pang-li, l'économie politique, Soin du peuple. Agriculture, exploitation, commerce. La moumie. La gabelle. Impôts. Etc. 51 ouvrages. Sous-section D. R. Ex. Krunn-tcheng, L'armée, la guerre; 6 ouvrages.

Sous-section E. 社 存 Fa-ling. Legislation, jurisprudence. Les codes aux divers àges. 7 ouvrages.

Sous-section F. 美工 K'ao-koung. Les métiers, l'industrie. Série très pauvre. 8 ouvrages.

Section 14. [3] Noir-lou, Les Catalogues et Répartoires, Deux sons-sections bien distinctes.

Sous-section A. [7] [7] King-tsi. Les Index littéraires, officiels et privés, des divers ages. La littérature est considérée comme une partie de l'histoire, histoire intellectuelle de l'époque. — 25 ouvrages cités.

Sous-section B. 全 石 Kino-cheu. L'épigraphie, rochers, stèles, inscriptions sur métal et sur pierre, estampages, etc. Ces documents sont des matériaux historiques, — 58 recuells cités.

Section 15. & P Cheu-p'ing. La critique historique. Critique des faits. Critique de la méthode. — 122 ouvrages.

# Troisième Département 子 部 les Maltres et les Ecoles. Doctrines, sciences et arts.

- Section 1. 信 家 類 Jou-kia-lei, l'école des Lettrès Deuvres philosophiques, morales et politiques, des auteurs qu'il a plu aux rédacteurs du Catalogue de 1782, de reconnaître comme 當 Jau orthodoxes. Les Néo-Confucilités des unzième et douzième siècles, tiennent la place d'honneur. En appendice, les instructions morales des empereurs. 419 ouvrages.
- Section 2 兵 家 颖 Ping-kia-lei. Traités sur l'art militaire, de toutes les époques; 67 ouvrages.
- Section 3. 注 家 類 Fa-kia-lei. Les Légistes; 27 ouvrages cités.
- Section 4. 農家類 Noung-kiu-lei. Les Économistes agraires. Agriculture, horticulture, et sujets connexes; 19 ouvrages.
- Section 5. A A III I-kia-lei. L'art médical chinois, à travers les âges. Médecine, pharmucie, chirurgie. Science du pouls. Acuponeture. Moxas. Hygiène. Ophtalmologie. Gynécologie. Maindies infantilles. Art vétérinaire. Volumineuse littérature, comprenant des emprunts faits à l'étranger. 196 ouvrages cités.
- Section 6. 天 女 第 注 類 Tien-wenn suan-fa-lei. Astronomie et Mathématiques. Uranographie, cartes célestes. Cours de la lune, des planétes. Chronologie. Calcul du calendrier. Arithmétique. Géométrie. Trigonométrie. Algèbre. Logarithmen. Emprunts faits aux Arabes et aux Hindous. Oenvres des Jésuites des 17º et 18º siècles. Le tout divisé en deux parties:

Sous-section A. 推 形 Tovi-pou, systèmes, la théorie ; 54 ouvrages. Sous-section B. 黛 雷 Suan-chou, calculs, la pratique ; 29 ouvrages.

Section. 7. 循 数 颁 Chou-chou-lei. Les systèmes reçus, de conjecture et de divination.

Sons-section A. 數學 Chou-hiao, spéculations sur le faste et le néfaste, d'après les nombres des diagrammes ju 国 Heue-t'ou et 洛 盐 Lao-chou; d'après les formules de 洪 邑 Houng-fan la Grande Régle; d'après les diagrammes et les gloses du 易 智 I-king Livre des Mutalions. — 45 onvrages cités.

Sous-section B 占 侯 Tehan-heau, spéculations astrologiques chinoises et indiennes, sur les temps favorables et défavorables. — 24 ouvrages cliés.

Sous-section C. 相 官 相 賞 Sunng-tehni siung-mon. Génmancie, séramancie, hydromancie. Examen des lieux, avant de construire, suriout avant d'installer un cimelière, aun d'éviter les influx néfastes, et de capter les veines fastes. Influx cosmique. — 27 ouvrages cités.

Sous-section D. A Tchan-pour. Consultation du sort, par les méthodes anciennes, par la tortue et l'achillée, les des, le jeu de pile on face, etc. — 20

ouvrages cités.

Sous-section E. 命 書 祖 書 Minu-chou siang-chou. Calcul astrologique du destin individuel, au moyen des 八字 pa-tzeu, hoit caractères horoscopiques. Système admis par les Lettrès, qui y njoutent l'examen du visage, des mains et des pieds; in palpation des protuberances du squeiette; physiognomonie, chiromancie, etc. — 32 ouvrages cités.

Sous-section F. E. H. Fr Yenn-yang on-hing. Calcul de la révolution circulaire des deux modalités, des cinq agents, des caractères cycliques. Cet art a été resumé dans le traité officiel de divination de la dynastie 74 Ts'ing, 1741. — 31 ouvrages cités.

Sons-section G. 经 技 衛 Tsa-ki-chou. Supportation du destin individuel, par dissection des caractères formant le nom du sujet, par l'analyse de ses souges, etc. — 6 ouvrages cités.

Section 8. 雪 衛 恒 I-chou-lei, les arts chinois.

Sous-section A. 書 書 Chou-hoa, La calligraphie. Le dessin et la painture. Théorie, technique, biographies, etc. Très riche sèrie. — 123 ouvrages cliés.

Sous-section B. S. K'inn-p'ou. L'art de toucher la cithare chinoise. Théorie, technique, morceaux — 16 ouvrages.

Sous-section C. 溪 刻 Tchoon-k'euc. La phragistique. Caractères sigillaires, sceaux, cacheis. — 7 ouvrages.

Sous-section D. 組技 Tsu-kt. Comprend: to la Musique autre que la classique autique (1 S.9), et que la cithare (11 S.8 B). Batteries de tambour du Tur-kestan et de l'Inde Orchestre et ballets de la dynastie T'ang. Etc. — 2º les Jeux. Échiquier, échecs, jeu d'échecs. Tir à l'arc. Jeu du 質 hou, et autres. — 15 ouvrages cités.

Section 9. 清 孫 斯 P'ou-lou-lei, sujets favoris des collectionneurs, des connaisseurs, des degustateurs. Dans cette section rentre aussi l'histoire naturelle, les anciens Chinois n'ayant vu, dans la nature, qu'un aibum de formes curieuses.

Sous-section A. ## ## K'i-young. Ustensiles at objets Sabres et épèes. Bronzes antiques. Miroirs en métal. Bijoux et bibelots. Briques et miles anciennes. Pierres à broyer l'encre. Pains d'encre, formes et inscriptions. Toute la numismatique, riche mais pen intéressante. Parfums rares. Pierres rares. Etc. — 56 ouvrages.

Sous-section B. & .. Gheu-p'au. Art culinaire, Aliments et boissons. Conser-

ves. Le the. Vins et liqueurs. Sucre. - 23 ouvrages.

Sous-section C. A. R. R. R. A. D. Ts'ao mou niao cheou teh'oung u. Vegétaux herbacés et sous-ligneux, pixoines, chrysanthèmes, orchidées, Végétaux ligneux, pyrus spectabilis, orangers, nephelium li-tcheu. Bambous. Champignons. Végétaux utiles. Oiseaux. Quadrupédes curieux. Insectex. Poissons aux formes bizarres, crabes, etc. — 56 ouvrages.

Section 10. 雄 家 籍 Tea-kia-lei. Varia, miscellanea.

Sous-section A. A. P. Tra-hiao, enseignements divers. C'est ici que les Confuciistes ont relegué, odio auctorum, les œuvres des Maltres qui ne pensèrent pas comme eux. — 206 ouvrages.

Sous-section B 雜 表 Txa-k'ao, recuells d'épisodes, d'anecdotes; carnets de liseurs, de chercheurs; magasins de faits dont beaucoup ne se trouvent que là. — 103 ouvrages.

Sous-section C. A. D. Tea-chose, petils opuscules et tracts, sur des faits di-

Sous-section D. A. Isa-p'mn, observations et dissertations sur des catégories de faits, pareillement très variées. — 37 ouvrages.

Sous-section E. A. Tso-tsoan. Collections de citations, tirées d'ouvrages dont beaucoup ont été perdus dépuis. Commencement des & la ts'oung-chou, depuis el répandus. Mors qui servient précleuses, el eiles n'avaient ce défaut, que leurs citations sont désormais pour la plupart incontrôlables. — 207 ouvrages.

Sous-section F. 鏡 編 Tsa-pien. Répertoires d'extraits plus longs que ceux de la SS. précédente. — 48 ouvrages.

- Section 11. # # A Lei-chou-lei, les dictionnaires, dans lesquels de courtes citations ont été entarsées sous des chefs déterminés, Dictionnaires généraux ou spéciaux, souvent énormes. 282 ouvrages, comprenant 34549 chapitres.
- Section 12. 小 設 图 Sino-chouc-lei. Ec its privés ou transcendants. La criilque officielle se defie des premiers, le positivi-me chinois récuse les seconds. Sous-section A. 集 事 Tsu-cheu. Varia non autrement vérifiables. — 187 ouvrages.

Sous-section B. 異 間 I-wenn. Récits suivis, dans lesquels le merveilleux jone un rôle. Folk-lore, légendes, rontes: — 92 onvrages.

Sous-section 6. H Soun-u. Textes semblables, plus fragmentés. — 40 ouvrages.

- Section 13. 票 第 仍 Cheu-kin-lei. Traités relatifs au Buddhisme. L'Index impérial ne cite nucun livre buddhique, des trois mille et plus qui existent en Chine. 25 ouvrages.
- Section 14. 道 家 質 Too-kin-lei. Traités toolstes, ou sur le Taolsme. 144 en tout, alors que le Canon taolste énumére 1464 ouvrages.

# Quatrième Département. 集 部 Belles-Lettres. Prose et Poésic.

- Section 1. 楚 辭 頚 Tch'ou-te'eu-lei. Les poèmes élégiaques, composés à l'instar du 離 騒 Li-sao de 屈 原 K'iu-yuan, conseiller de 楚 Tch'ou, d'où le nom de ce genre spécial, qui fut toujours compté à part. 23 recueils.
- Section 2. Il A A Pie-tsi-lei. Collections distinctes, c'est-à-dire contenant chacune les œuvres complétes d'un seul auteur, prose et poésie. Car, en Chine, la poésie n'étant pas affaire d'esprit, mais uniquement de facture, les mêmes écrivains sont généralement poétes et prosateurs. Chaque collection porte un titre de circonstance. L'ensemble de ces collections, qui forment presque toutes les belies-lettres de la nation, est divisé, non par matières (ce qui serait impossible, tous les Lettrés chinois ayant écrit sur tous les sujets), mais par périodes chronologiques, 2528 collections, 35652 sections. Celte quantité respectable n'est qu'une faible fraction de ce que les anciens catalogues ont enregistré. C'est que, beaucoup de ces collections n'ayant pas été regravées, ont disparu. Celles qui nous restent ne font pas regretter celles que nous n'avons plus. Sauf de rares pages, l'effet des compositions littéraires chinoises sur l'esprit européen, varie entre l'hébétement simple et l'hypnose profonde.
- Section 3. 總 集 類 Tsoung-tsi-lei. Collections générales, c'est-à-dire contenant des œuvres ou des morceaux de divers auteurs, Recueils. Anthologies. Choix de proses ou de poésies. Beaucoup d'extraits d'ouvrages dispurus, ont été sauvés par ces Collections. — 503 ouvrages, 17081 sections.
- Section 4. 詩 文 詩 類 Cheu-wenn p'ing-lei. Traités critiques sur la poésie et la prose, fond et forme. 149 ouvrages.
- Section 5. 調曲 類 Ts'eu-k'iu-lei. Compositions rythmées on rimées, faites pour être déciamées ou chantées. Théorie de ce genre. Textes et airs. 49 recueils.

Total, 10086 ouvrages, auxqueis il faut ajouter; to les livres omis; 2 les livres parus depuis 1782; 3 le théâtre et les romans; 4 la littérature contemporaine qui pullule, mais n'arrive pas à sortir de l'ornière autique.

## TABLE

des principales matières.

Nota: Les chiffres renvolent aux pages du présent volume,

Achillée divinatoire: 71 A:

Acuponeture: 316.

Alchimie taoïste: 259, 289, 411, 421.

Aliments disposés auprès des défunts,

idée primitives tot D E:

Ame double: 13, 99 A, texte capital 118.

Ame apparait: 107, 117, 506 - captu-

rée: 604 — dissipée: 597 — extériorisée: 598, 612, 614.

Ames crues, blettes, corinces: 647

Ames chrétiennes au sein du paganisme: 568.

Amidisme: 381, 383, 397, 425, 561 seq. 567, 569, Voyez Konn-cheu-vinn.

Amitabha: Voyez Amidisme.

Amogha vulgarise en Chine le Tantrisme: 533.

Ancêtres: évoqués 13, 52, 53, 116 — leur état: 116 à 120 — nature de leur venue: 14 — ils benissent: 51, 52 — leur regard: 23, 29 — leur silhouette: 31, 32, 37 — leurs véstiges: 14, 28, 30, 37 — annonces et offrancés aux ancêtres: 13, 24 à 37 — Voyez Mânes Glorieux et Génies.

Ancêtres impérioux nourris et habillés par l'empereur et l'impératrice : 100 B.

An-cheukao, prince parthe, missionnaire huddhiste en Chine. Son œuvre :: 365.

Animaux. Leur état d'après les Buddhistes. Leur délivrance par l'instruction: 451.

Animanx transcendents: 851 594 -

Renards 600 — Tigres 601 — Tortue. 602 — Cheval 602.

Archives antiques: 68 D — exploitées par Confucius 124, par Tseou-yen 271 — détruites 260 — partiellement restaurées 301, 319, 320.

Ascétisme buddhiste: lecon 55.

Asterismes: 200 613.

Astrologie officielle: 13, 61 G, 69, 96 F, 299 seq.

Avalokitesvara, Voyer Koan-cheuvinu.

Basilide: 515: 543.

Bienveillance-équité: 328.

Bodhidharma. Sou système teh'an, un védantisme: 519.

Bodhisattva. Vovez P'ou-sa.

Bûcher allumé pour avectir le Souverain d'en haut: 12.

Buddha-janga: 430.

Buddhisme: premières infiltrations possibles 165, 272, 294 — admis afficiellement en Chine 355 — premier sătra 363 — il s'implante 365 seq. — arrivée de nombreus missionnaires et traducteurs 395 — il remplit la Chine 423 — des pélerius chinois visitent l'inde 423, 435 — ascétisme 445 seq. — monschisme; initiations 452; réceptions 583; chapitre himensuel 496 — philosophie de Harivarman 455, de Nāgarjana 458 — persécuté 510 — très florissant 517 — la reine Hou 517 — l'empereur Ou

517 — Bodhidharma 519 — École L'ien-l'ai 529 — Tantrisme 532 — Édit de proscription 545 — Triomphe

comme Amidisme 561 seq.

Buddhisme, ruina les meurs, disent les

Lettrés: 631, 661.

Calendrier aucien pratique: 265.

Canoniques, Voyez Confuciisme.

Chang-tzen, Voyez Wei-yang.

Chao-young pantheiste: 625.

Chapelet buddhique: 535.

Charité d'après Mei-fi: 210 — travestie par Mencius: 233.

Charmes taoistes: 415. Chen-kino légiste: 238.

Chrétiens nestoriens: 531, 545, 639 grees 639 — catholiques 640.

Christianisme. Le traditionalisme politique de Sicon-tzeu, seul obstacle à sa diffusion en Chine: 284, 668, 670.

Chute originelle: aucun vestige.

Ciel identique au Souverain d'en haut: 11. 12. 14 - son cuite antique, le bücher, 12 - Il récompense et punit en cette vie 21 - Il gouverne, prédestine, donne le mandat, le retire, 14. 16. 18. 20. 40 - Sa providence 41 à 43 - Sa justice 46 - Le sacrifice kinn 43, 97 H - II est réjoui par les offrandes 44 - Beprésentations anthropomorphes 47 -Culte sous la troisième dynastie 91 A - Décadence 105 à 112 - d'après Confucius 125 - d'après ses disciples 137 - sous les Han 326 - cerémonie fang-chan 255, 291, 326, 581notions populaires hybrides 589.

Ciel, sa providence, d'après Mei-ti: 213.
Cinq agents: 57, 58 D. 60 — système nouveau de Tseou-yen 274.

Cinq relations: 226.

Cinq Souverains: 92 B. 106 seq. 286, 287.

Confucius: 123 seq. — Son culte: 643: 689, depuis la République 691 seq. — Confucius ou le Christ 694.

Confucieme primitif de Confucius:
leçon 15. — Rectitude untive 131 F—
Voie moyenne 133 G — Pièté filiale
tenant lieu de religion 134 H, 140
E — Idéal du Sage 135 J — Altruisme
froid 134 I — Politique. Peuple domestiqué 135 K.

Confuciisme utopique de Treu-sen et de Mong-tzeu: tecon 26. - pragmatique de Sunn-tzen, lecon 31. bâtard de Tong-tchoungchou; leçon 40. - Fixation du texte des Canoniones: 389. - Commentaire des Han 390. - Le Confucilsme devient caste fermée 391. - Commentaire des Pang 537. - Neo-Confuciisme des Song 623 seq. - Tchouhisme 634. -Néo-Confuciisme des Lettrés modernes 645 seq. - Confuciisme subjectif intnitif de Wang-gangming 663 à 666. - Tchouhisme officiel et obligatolre sous les Taling. Commentaire Tchouhiste de cette dynastie 681 seq. - C'est le Confuciisme tel que le firent Sunn-tzen et Tchou-hi, qui persécuta le Christianisme au Japon 667, 668... qui s'opposa au Christianisme en Chine, positivisme contre revelation, 670.

Confucieme ridiculise par les Taoistes 195 seq. — juge par Kene-houng 419. — juge par les Mahométans chinois 671, 672.

Contemplation samadhi buddhiste: 384, 417, 427 seq. — Les Lettrès la déclarent impraticable: 650 à 652, — Contemplation confuciliste: 652,

Continu. Action & Listance: 192.

Corps célestes, semaphore céleste;

t3 - lear culte 96 F.

Corps mystique: 383, 417, 521 a 524,565. Culte primitif pur de tout mythe: 11 A. 16 H. 17.

Culture et surveillance de son interieur: 660.

Déluge universel; aucun vestige,

Diagrammes du Fleuve Jaune et de la rivière Lao: 50, 57, 80, — du Livre des Mutations : 79 A seq. 82 D.

Divination chinoise: par les diagrammes 79 A seq. 83 E — par l'écalille de tortue 71 A — par les brins d'achillée 71 A — par les songes 87 A — par les anomalies naturelles 88 B — au temps de Confucius 130 E — après Confucius 130 — Elle ne s'adressa jamais à des esprits, mais prétondit saisir le fil de l'évolution naturelle 89 C.

Dragon: 338.

Drogue de pérennité: 259, 289, 203, 838, 409 G: 544

Dynastie Tcheou: sa constitution 65 seq. — themes administratifs 61 F — manière de traiter les citoyens 62 l — condition du pouple 65 B — son rituel 91 à 104 — rits funébres 44 G. Égoisme de Yang-tchou: 207 F. 233.

Empersur: Fils du Ciel 20 E — mandataire du Ciel, du Souverain d'en hant, 16 — pontife de la nation 11 — pivol universel 57, 61 H — étoile polaire 131 F. 232 — maître et appui des Génies 49 — père du peuple 11. 232 — averti par les astres et les météores 62, 299.

Épicurisme de Yang-tchou 205 — de certains Taolstes 399.

Examen de conscience de Lu-tongpina : 549 — confuciiste 660.

Exerciames: 104 G.

Extuse de l'offrant : 31:

Extase taoiste: 153 K. 158, 189, 101, 608, 630,

Fan-son politicien: 248.

Paste et néfaste. Sem de ces mois, dansce livre: 347 note K.

Fatalisme: de Lao-tzeu 148 — de Teng-si 238 — de Yang-tchou 204 de Wang-tch'oung 320 — de Pankou 349 — de Sunn-ue 351 — de Chao-young 627.

Fatalisme combattu par Mei-ti: 212 D. Fidéisme confuciliste: 337 — buddhiste 455.

Pigurines employées dans les funérailles: 101 E.

Fils du Ciel. Les chefs des clans illusires, dans quel sens: 20 E. 39 B. l'empereur 39 B.

Folk-lore hybride. Le système 589 seq. Fong-chan, la grande cerémonie en l'honnour du Ciel, d'invention moderne: 235, 291, 326, 581.

Fong-chosi, Voyez Géomandie.

Pormules efficaces tentristes 385, 430, 532 — teoistes 413.

Foudre: 335, 591, 598.

Génies, mônes méritants glortilés; leur cuite des l'origine 12, 50 CD, 97 G— trois classes, célestes, terrestres, mânes valgaires, 13, 22 G, 93 C, 95 — préposés aux monts et aux fleuves, 11, 12, 96 E— leur présence possible en tout lieu 51 E— serments en leur présence 94— leur identification 95— notions décadentes 118 à 116— besogneux, perimés, 49— d'après Confucius 126 C.— Génies domestiques, pénates, 97 G.

Génies taotstes : théorie de Homi-numtreu 307 — de l'ao-p'ou-treu 105, 546. Génie du fourneau alchimique, puis de

l'Atre, 200 - son cuite moderne, 587 Géomancie: 315, 346.

Souvernement à l'origine: 11.

Genverneur des destins: 319, 403, 415. Grande Règle, résume de la sagesse

unlique: 55 seq. 37, 317 note B.

Guerre: mandite par Lun-tzen 154 L - abborrée par Confucius 135 K - condamnée par Mencius 233 -Opinion de Wei-yang 244; de Lupauwei 269.

Hon-fei-tzen legiste: 255.

Han-u l'ennemi des Buddhistes: 539.

Reus-koan-tzen legiste: 250.

Hinayana, premiers textes 358, 367. 397 - Nagasana 163 seq. - Apamias 471 seq.

Hoai-nan-tzen: Sul seq.

Hoang-ti l'empareur: 9, 336.

Hoei-chen sophiste: 217 (...

Hymnes cultuelles officielles; des Han 295 - des Tainn 505 - des Son

541 - des Tang 541 - des Song

nii - des Yuan 642 - des Ming

685 - des Ts'inn 687

Hypogondrie nationale. Son origine 316.

Ideal antique: 62 J.

Identité des contraires dans le davenir: 147 D. 169, 170 - Identité des états de vie et de mort: 102, 163, 171 seq. 177: 178.

Hes des Génies: 258 seq. 280, 202, 203, Imprécations: 344

Infiltrations étrangéres, indiennes el unires: 144, 165, 177, 272, 293, 294 343, 395, 530 seq. 624.

Jenneurs moistes: 413.

Jon, économistes officiels, plus tard appeles improprement Lettres on Confuciates; thi - leur système vulgarine par Confucius 135 L, cendu viable par Sunn-treu 272, 283 -

Politiciones utopistes 255, 256, 233 seq -- leur morgue imbécite 260 condamnée pur Sann-treu 283.

Kene-houng, Voyez Pao-p'ou-tzess,

Keue-huan: 51 | 515 401

Kin-1: 287.

Koan-cheu-vinn: 425, 565, obr.

Koan-koung Voyez Koan-ti.

Koan-ti, Génie taoiste: 589.

Roan-tzen logisto: 253.

Koan-yinn. Voyer Koan-cheu-yinn.

Koan-yinn-tzen, Taoiste: 546.

Koei. Sens de ce terme, les dépendants, pas les relouvais: 53 1 54 note 1 vones a l'extinction 121 - nations populaires 122, 595 etc. - vengeurs 107, 113, 117, 814, 591, 601 etc.

Koei-chenn: 53 l. Mânes glorieux, voyez Génies-

Koci-kou-tzen, voyez Wang-ku

Koung-koung et Niu-wa, legende: 337.

Koungsoann-loung sophiste: 248 D. 219 E.

K'oung-tzen, voyez Confucius.

Kumara-jiva: 432.

Lao-tan, Voyez Lao-Izen,

Loo-tzen: archivista sons les Teliconi 196 - sa légende 113 - sa mort 175 - son culte 302, 343

Lao-tzen Son Tanisme: 143 seg. - le Principe 145 B - son action 146 C unité cosmique 117 D - entretien de la vie 148 E - le Sage 149 F le non-agir 140 G - efficement volontaire (50 II - opportunisme, ignorantisme tot 1 - culte du naturel 153 J - Pesume 154 M.

Legistes: legous 27 à 30,

Lettrés. Leur origine 69 (voyez Jou) punis par le Premier Empereur des Te'inn 280, 268 "- jugës par Wangtch'oung 337 - s'organisent en caste 391 — persecutés 391 — ignorès 395 — leurs luttes intestines sons les Song 630 — rationalistes, matérialistes 645, 661 — ne firent florès que sous les dynastics étrangères semi-barbares 681, 689 — maîtres de la Chine par les examens 681 — mentalité et tares 697 — antagonistes du Christianisme en Chine 670,

Libations: 24 — le vin réservé pour cet usage 41.

Li-sen ministre du Premier Empereur des Twinn: 273, 260.

Livres antiques: détritus des Anciens 197 — détruits 2:0 — reconstitués 301, 3:9, 320 — sujets à caution 337.

Lie-tzen, Pere taoiste: 141.

Logique de Mei-ti: 215 B.

Lotus Blanc, société révolutionnaire noiste: 643.

Lou-kia: 287.

Lu-pouwei. Son cenvre politique et morale: 265.

Lu-tongpinn. Son examen de conscience: 549.

Macrocosmo universel: 314:

Magie: 290, 292, 594, 004, 607, 617,

Mahayana: premiers textes 377, 443 son origine 561, 563.

Mahométiame en Chine: 531, 671.

Maléfices, sous l'empereur Ou : 292.

Mônes glorieux koei-chenn: leur culte depuis l'origine 12, 50 D. 53 I — au temps de Confucius 127 D — après Confucius 138 — existence temporaire seulement 130, 121.

Mānes non-glorieux koci: 531 — voues à l'extinction (21,

Manes. Foi et culte d'apres Met-ti : 213. Manichéens en Chine : 530, 544.

Maniusri: 383, 509.

Massacres historiques; 235.

Mazdéens en Chine: 530, 544,

Méditation, voyez Contemplation.

Mer-ti, altruiste, chevaller du droit, apotre de la charité, 209 saq. calomnié par Mencius 233

Mei-tzeu, voyez Mei-tt.

Kenciua Son système 226 seq. — le savoir naturel, intuition de la convenance, régle des mœurs 227 bonté naturelle 227 — plèté filiale tenant tieu de religion 231 — le Sage 230.

Meou-tzeu. Son opuscule sur le Buddhisme: 385.

Métempsycose: 373 a 377, 602.

Météores: leur culte 13, 96 F - Voyez Astrologie.

Métier à tisser cosmique: 162,

Microcosme humain: 315.

Milinda et Nagasena: 463 seq.

Mi-mi-kiao, Tantristes: 533.

Miracles ne prouvent rien en Chine: 421, 594.

Moi buddhiste successif: 364.

Moi tuolsie. Le l'aget, la flumme: 476.

Monachisms huddhique: initiations 452 — réceptions 483 seq. — chapitre bi-monsuel 496 seq.

Mong-tzen, voyez Mencius.

Monatres: leur nature d'après les Anciens 88 B — d'après Wangteh'oung 343 — Pronostics à tirer de leur apparition 88 B.

Morale; intuition de la convenance d'après Mencius 227 — purement artificialle d'après Sunn-tzeu 275 — pur opportunisme d'après Tongtchoungchou 310 — anecdotique de Liou-hiang 320 seq — non-existante pour les Taoistes, le bien et le mai étant identiques 167 seq. 399 — item, pour certains Buddhis-

tes 461 — morale matérialiste officielle sons les Ta'ing 683.

Multiplication du soi: 417.

Mysique, art sacré, servit surtout à évoquer les Mânes: 13 52 F. 94 — musique néfaste 118.

Mutations: systems divimatoire 79 A. 84 note A.

Nature: houne d'après Confucius 131 —
boune d'après Treu-seu et Mencius
225 — mauvaise d'après Sunn-treu
275 — mi-partie d'après Tongtchoungchou 309 — trois sortes
d'après Wang-tch'oung et Sunnus 331, 352 — La nature étant houne, qu'est-ce que le mai? 653 à 656.

Néo-Confuciisme philosophique: 823 seq. Neonyang-sion: 631.

Nestoriens en Chine. Sous les Tang: 531.543.544 — Sous les Yuan: 639.

Nombres. Calcul des nombres: 61 G.

Offrandes aux Ancêtres, depuis l'origine, 13, 19 C. 52 — humées par eux 99 A — entretienneut leur survivance 49 A. 99 A. 120 seq. — Symboles graphiques: mets, libations, jade, cauris, poterie, viu, filasse, viande crue, 24 à 37 — Extase de l'offrant 31.

Osteologie, craniologie: réprouvée par Sunn-tzeu 283 — admise par Wang-tch'oung 332.

Pan-kou, son œuvre: 348.

Panthéon des Han 326 - taoiste 291.

Pac-p'ou-tzen, l'alchimiste Kenehoung: leçon 52.

Patron du sol, son tertre, son culte: 42, 16, 50, 95 D. 101 E. 137, 312; 349, 507, 600.

Patron des moissons: 30, 95 D.

Pénates, petits Génies domestiques: 97 G. 349, 806. Peuple chinois au début de son histoire: 11.

Phobie de toute innovation, depuis Sunn-tzeu: 283.

Physiologic et psychologic antiques: 60 E. 313 acq. 350.

Piété filiale, devant tenir lieu de religion au peuple: 134 H. E31, 683.

Pluralité des mondes: 165.

Poisons, teur emplot hérolque: 316.

P'on-sas sauveurs, leur je ceuz hérofque et efficace: 448, 444, 561.

Premier Empereur, voyez Ts'om Ghauhoung-ti.

Prétagistes: 64.

Pronostics tires des méteores: 96 F.

Pur Auguste, dieu suprème du Taoisme théiste : 579 seq. 585.

Quatre dispositions naturelles: 228.

Rappel de l'âme; 100 C.

Règle des mœurs palenne: 227.

Répercussion sur le macrocosme, des défauts du microcosme, 62, 88 B. 96 F.

Représentant de l'Ancêtre: 52, 53, 54 note H. 630.

Respiration rythmés: 380, 407 E. 417-Résurrection: 596, 597, 606, 613.

Rêve, nature et portée: 88, 189, 477, 593, 648,

Révolution cosmique: 313.

Ritualisme artificiel de Confucius: 196 — ridiculisé par les Taolstes: lecon 22.

Sanctions du bien et du mal, en cette vie, non dans une autre: 63 notes: 121.

Seconde mort: 120.

Semaine de sept jours, aucun vestige, Sermont, en présence des Génies: 94. Sièges préparés pour les Ancètres: 90 A. Soleil arrêté: 287. 334, 347 note B.

Songes, Divination par les songes: 87 A.

Sophistes: leçon 25 — attaqués par Sunn-tzeu 280.

Sorciers et sorcières: 102 F. 104 G.

Spiritisme: 594, 009.

Stèle nestorienne dite de Si-nan-fou: 581. 543.

Sonverein d'en hant: des l'origine 11 aucun texte n'explique sa nature; identique au Ciel: Seigneur et Législateur universel 12. 14. - Il gouverne, prédestine, donne le mandat on le retire 14, 16, 18, 20, 40 - II recompense ou punit en cette vie 2i - Sa providence 41 - Sa Justice 46 - Son culte primitif; le bûcher 12 - Le sacrifice kiao 43 - Il est rejoni par les offrandes 44 - Son cuite sous les Tchcou 91 A. 97 H -Beprésentations anthropomorphes 47 - Décadence de sa notion 105 A 112 - Au temps de Confucius 125, de ses disciples 137 - Notions populaires bybrides modernes 589 -Vovez fang-chan.

Sniciden: 591, 612.

Su-kan, son œavre: 352.

Sumeru mont: 337

Sunn-tzen auteur du Confuciisme pragmatique: 272 à 284 — rationaliste 278 — éclectique 280 — traditionaliste 282, 285 — conemi des sophistes 281 — adversaire de toute innovation, parlant du Christianisme 284 — importance de l'influence qu'il exerça sur la Chine 283.

Sunn-ue, son œuvre: 251.

Superstitions populaires, leur origine: 350.

Suprême Un, divinité tuoiste: 290, 291, 325.

Survivance: crue-4 l'origine 13 - crue des anciens 19 D - temporaire senlement 120 — entretenue par les offrandes 19 A. 54, 118 — dans l'entourage du Souverain d'en haut 40 — nièe par Wang-tch'aung 339 H. 344 — nièe par Tchou-hi et les Tchonhistes 634, 647, 661, 683.

Suttéisme, son origine: 101 E.

Tablettes des Ancêtres 16 — médium d'invocation 51 F. 100 A. pas siège de l'âme 80 A — unique, pas multipliable 116 — 630.

Tablettes d'empereurs admises au sacrifice du tertre 43 E — de ministres admises aux offrandes du temple 43 E.

Tai-ping, rebelles. Leur religion: 694 seq.

Tantrisme: 385 532 seq.

Taolamo: un monisme importé de l'Inde probablement 69, 143, 145 — de Laotreu leçon 17 — des Pàres leçons 18 à 22 — de l'ainn-cheu-hanny leçon 31 — de l'emperent Ou leçon 36 de Houi-nan-treu 201 seq. — mystique de Kene-hann, trois orbes, Trois Purs, 511, 513, 543 — alchimique de Kene-houng leçon 52 — de Koanyinn-treu 546 — moral de Lu-tongpinn 549 — theiste des Song, le Pur Auguste, leçon 67 — Canon taoiste 543 — société du Lotus Blanc 643.

Tagistes: leur Indépendance farquehe 186 seq. — épicuriana nibilistes 299 — Tchang-leng 392, 509 — les Turbans Jaunes 393 — K'eon-k'imitcheu 500 — 543, 585.

Tch'an, vedantistes: 522

Tchang-ling, taoiste: 392 D. 509,

Tchang-tsai, pantijeiste: 628.

Tch'enn-t'oan, taolste: 624.

Tcheou-tounui, néo-confuciiste: 624.

Tchoang-tzeu, Pére tsolule: 144 — son rêve 175 — mort de sa femme 178 — sa propre mort 178.

Tohou-hi, néo-confuciiste: 633 seq. —
son matérialisme dynamique 634 —
son influence néfaste sur la Chine
moderne 681 seq.

Temple des Ancôtres: sanctuaire et niche 29, 30 — les sept tablettes 99 A. 120.

Teng-si, legiste: 235.

Terre Pure, paradis d'Amitabha: 565 seq.

Théisme: chinois antique 16 H. 112. 141 F. 537, 540, 692 — amidiste 567, 568, 570, 579, 585 — taoiste 579, 585, 586, 587.

Tortue, divination par l'écalile: 15. 71.

A. 19 B. 21 F — réputée infaillible 52

F — instrument de gouvernement
58 — sous la dynastie Tcheou, grillage 71 B, perforation 77 F — oracles
divers 72 à 76 — parfois truqués 76.

Traditionalisme exclusif des Lettres depuis Sum-tzeu: 282

Transformisms: 162.

Tribus aborigènes fétichistes infecterent les Chinois de leurs superstitions: 15.

Trois Purs, trinité taoiste : 514, 543, 585. Tseon-yen, son œuvre : leçon 33.

Ts'inn Cheu-hoang-ti, le Premier Empereur de la dynastie Ts'inn: leçon 31.— Il fait détruire les archives 260. 337... et châtie l'insubordination des Lettrés 262. 337. Tzeu-sen, petit-fils de Confucius, Son œuvre: 225.

U-hoang, voyez Pur Auguste...

Ullambana, fète des morts buddhiste: 429.

Urnes des Tcheou: 259, 286, 290.

Vampires: 346, 593, 663, 605, 608, 614, 618, 619.

Védantisme chinois: 524, 528,

Viandes offertes, part donnée aux parents et amis: 98, 107.

Vie et mort. Voyez Identité.

Vieux objets devienment transcendants: 394, 612, 613.

Voie moyenne, de Confucius 133, Treuseu 225, et Sunn-treu 282 G. — Effet qu'eut cette doctrine sur la nation 698.

Wang-hu, dit Koei-kou-tzeu, legiste. Son opportunisme politique: 247.

Wang-tch'oung fataliste, leçon 44 controversiste, leçon 45.

Wei-yang légiste, leçon 28.

Yang-hioung: 325.

Yang-tchou, fataliste, égoiste: 203 seq. 233.

Yao-koai, spectres, monstres: 591.

Ting-chao, son œuvre: 350.

Yinn-wonn, légiste: 240.

Yinn-yang, les deux modalités 126 C —
 leur giration et révolution 136, 137, 144, 148, 157, 168, 173, 182, 314, 333, 348, 624, 626, 628, 634, 646 seq.



# Table des Illustrations.

L'empereur Yao. page 4.
L'empereur Wenn. 324.
L'empereur Ou. 38.
Empereur et impératrice de la dynastie Tcheou. 223.
Costume ancien. 7, 188, 214, 222, 294.
Armes antiques. 8.
Char de guerre antique. 48.
Bannière impériale antique. 493.
Sceptres et plaques de créance. 7, 234, 298, 327.
Instruments de musique. 10, 63, 239, 264.
Vases et ustemiles rituels. 23, 78, 85, 89, 98, 122, 201, 208, 273, 312, 332.
Graphies antiques. 24 à 37, 47, 141, 245, 270, 284.
Diagrammes et schémas. 57, 80, 81, 136, 179, 314.

Temple du Souverain d'en haut. 288. Tablette du Sonverain d'en haut. 70. Terrasse du Ciel, 64. Offrands an Ciel, 90. Terrasse de la Terre, 202, Tertre du Pairon du sol. 86. Offrande au Pairon du sol. 166. Tablette de l'Ancêtre de la dynastie. 180. Offrande aux Ancêtres de la dynastie. 194. l'ablettes des astérismes, 240. l'ablettes des météores. 246. Offrande aux monts, 252. Offrande aux flenves, 274. Offrande un solell, 319. Offrande à la lune, 328. Offrande à Confucius, 690. Prostration devant Confucius, 692.

Confucius 123, 133, 688, 688, Mencius 224, Ts'inn Cheu-hoang-ti 257, Tong-tchoungchou 308, Tcheug-huan 388, Tchou-hi 620, 632, Neonyang-sion 6366 Sou-cheu, frontispice.

#### Taoisme.

Lao-tzeu 142, 112.

Génies Inoistes 414, 422, 503, 559, 418, 454, 504, 588, 684.

Fèe Si-wang-mou 420.

Fèe des éclairs 614.

Solliaire thoiste 512.

Genèse de l'être transcendant 402, 404, 406, 408, 410.

Multiplication de soi-même 416.

Cour du Pur Auguste 580, 582, 584.

Génie de la ville et Génie du lieu 592.

Satellites infernaux 590.

#### Buddhisms.

Le Buddha entant 353.

Le Buddha 354, 358, 360, 362, 462, 470.

Schéma d'un monde buddhique 366.

Enfers buddhiques 368, 370, 372, 374.

Roue de la métempsycose 376, 387.

Mara le Tentateur 396.

Paradis d'Amitabha 382, 424.

Koan-cheu-yinn 426, 428, 560, 562, 564, 566.

Moines buddhistes chinois 482.

Moine buddhiste pèlerin 434.

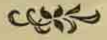
Moine en contemplation 536, — tenté 438;

Bodhidharma 548.

## Errata.

Page 14, ligne 5, date 2202, corriger 2002

L'impression de ce Volume a été terminée le 3 Mai 1917.



# Au Révérend Père Léan Wieger S.J.

C'est avec une hienveillance toute spéciale que le Saint Père Pie X a agréé le filial hommage de la collection de vos différentes œuvres composées et publiées en langue chinoise, et sur l'usagé de cette langue même.

Continuant les glorieuses traditions, les nobles exemples des missionnaires catholiques, en particulier des Fils de Saint Ignace, qui, à travers les siècles, se rendirent si méritants de l'Eglise et de la société, non soulement par leur héroique dévouement et leur sublime apostolat, mais encore par la culture des lettres et des sciences, vous avez joint l'étude au ministère sacré, et vous avez en la consolation d'offrir sux missionnaires et aux tidèles de la Chine les fruits de vos travaux intellectuels et de l'expérience de vos longues années passées dans ce vaste Empire.

Aussi bien l'Auguste Pontife est-Il heureux de vous exprimer ses vives félicitations pour vetre zèle et pour les nombreux guvrages, fort appréciés, que vous avez publiés jusqu'ici, et que vous vous proposez de publier à l'avenir.

Vous avez d'abord prouuré aux missionnaires l'avantage et le moyen d'apprendre la langue et les choses de la Chine avec une notable épargne de temps.

Vos recuells de sermons, de catéchèses, vos opuscules ascétiques, offrant ensuite aux prêtres séculiers, aux séminaristes, catéchistes et chrétiens, le moyen d'apprendre et d'exposer la religion avec sûreté et d'une manière conforme aux besoins de leur ministère.

Vous avez ainsi bien mérité de l'Eglise, de vos confrères dans l'apostolat, et des chrétiens qui vous seront reconnaissants de leur avoir fait part des résultats de vos études et de l'ardeur de votre zèle.

Vos ouvrages contribueront à jeter plus abondamment dans les âmes la divius semence; puisse-t-elle y germer, et, avec la grâce de Celui Qui seul donne l'accroissement, y produire surtout des fruits précioux et abondants de vie chrêtienne et de salut

Tels sont les vœux ardents du Souverain Pontife Qui, en prient le Divin Maitre de les bénir, et en vous encourageant à poursuivre vos travaux, vous accorde avec effusion de cœur la Bénédiction Apostolique.

Je saisis volontiers cette occasion pour vous exprimer, avec mes félicitations, Mon Révérend Père, mes meilleurs sentiments en Notre Seigneur. R. P. Leoni Wieger S.J.

Rev. Pater.

Pervenerunt Emo S. huius Congregationis Praefecto, unum post aliud, tria sacrarum Concionum volumina a Te edita, ipsique humanissime transmissa. Gum in
praesenti mgra adhuc valetudine sit, mihi gratissimum munus commisit Tibi referendi grates: operis vero cum summariam cognitionem perceperit, maxima isude
cohonestandum duxit propositum tuum rem efficiendi peropportunum, tum miusionariis difficillimum Sinensium sermonem non probe callentibus, tum indigenis
sacerdotibus per brevem et practicam expositionem praecipnorum thematum ex
Evangeliis desumptorum, tum denique fidelibus cunctis plarimum cupicatibus at
orali praedicationi doctrinæ traditio scripta iungatur. Gratulatur insuper Tim,
quod scientia sinici sermonis et cognitione moram istarum gentium, tanto inbore
et dinturna commoratione percepta, large utaris ad Dei gloriam et animarum salutem. Bogat imo Deum, ut Tibi vires addat, et labores tuos amplissima sua Benedictione foecundet. Ego vero Tibi fausta cuncta et felicia preçor ex cords.

P. T.

Addings servus

Pro Emo Card. Praetecto (G.M. Gotti)

C. Laurenti Secretarios

### Œuvres religiouses.

Catéchèses à l'usage des néo-missionnaires. Texte chinois, liguration, traduction française, appendices, tables de noms et de mots; 630 pages.

Conciones neo-missionariis dicatæ. Tomus primus, Missio. Textus sinicus, figuralio phonetica, summaria lutina, elenchus interrogationum; 858 pag. —
Tomus secundus, Festa. 1251 pag. — Tomus tertius, Homiliæ. 519 pag.

耶蘇受 U Yesou cheou nan. Passio D.N. Jesu-Christi, sinice; 105 pag.

图 末 Seu mono. De Novissimis, sinice tantum; 206 pag.

十 祗 Cheu kie. In Decalogum, sinice fantum; 160 pag.

騰 🏥 Tchan li. Festa annua, sinice tantum; 295 pag.

敬 基 壁 値 Kingmou Chengt'i. De cultu SS. Eucharistia et frequenti Communione, sinice tantum; 72 pag.

日 川 福 Jen young leang Breves Meditationes, sinice tuntum: 434 pag.

Série à suivre...

# Œuvres profanea.

## Chinois parle.

Manuel. Grammaire, phraseologie, etc. 34 édition, 1146 pages, Narrations populaires, 34 édition, 785 pages,

#### Chinois scrit

Grammaire, phraséologie. 102 pages. Étude des Caractères, 3º édition, 1200 pages.

#### Chases de Chine

Textes historiques. Sommaire de l'histoire chinoise, depuis l'origine jusqu'en 1905, avec texte; 2173 pages, 25 cartes, fables, etc.

Textes philosophiques. Semmaire des nations chinoises, depuis l'origine jusqu'à nes jours, avec texte, 550 pages, illustrations.

Morals et Usages, 2º edition, 548 pages.

Folk-lore chinois, 422 pages.

# Religious et doctrines chinoises.

Histoire des Croyances religienses et des Opinions philosophiques en Chine, depuis l'origine jusqu'à nos jours; 722 pagest lliustrations.

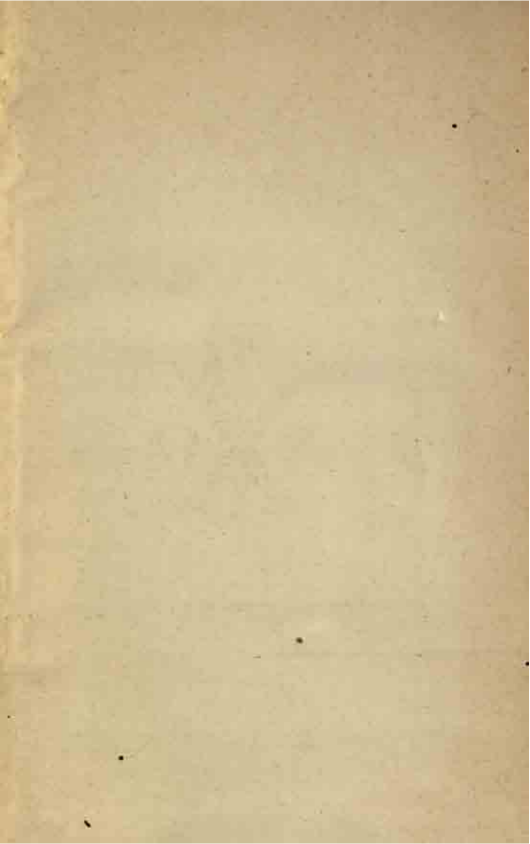
Taolame: — Tome I. Le Canon taolate. 336 pages. — Tome II. Les Pères du système taolate. 521 pages. — Série terminée par l'Histoire ci-desaus.

Buddhisme chinois. — Tomo I. Introduction. Monachisme. 479 pages. — Tome II. Les vies chinoises du Buddha. 453 pages, Illustrations. — Série terminée par l'Histoire ci-dessus.

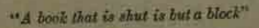
#### S'adresser.

A. Challamel, Editeur, 17 rue Jacob, à Paris. Imprimerie de Tou-sé-wé (Zi-ka-wei), près Shanghai, [Le Directeur,] Procure du Chung-te-tang, 18 rue S' Louis, à Tientsiu. [Le Procureur.]









ARCHAEOLOGICAL GOVT. OF INDIA Department of Archaeology NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.

BARRY NAME IN OFFICE